

العدد 153 - يوليو 2020

ملتقى الإبداع العربى والثقافة الإنسانية www.dohamagazine.qa

# غالب هلسا

العُنصريَّة فيروس «اقتصادُ التنمية الذاتيّة» بالعَالَم العربيّ مآل الطقوس الجماعيّة

كارلوس زافون.. أفول نجم نعوم تشومسكي.. التوقيع على الانقراض السادس! آدَم حَنين.. وَرِيثُ الصَّلابَة

# فلنفالة الغرواليف فالتناب









### دراما لتعزيز القيم والوعي الجمعيّ

مِن البديهيّ أن كسب المعركة الإعلاميّة بـات الطريقة المُثلى في كسب باقي الميادين، ولكن اصطلاح الإعلام مغرق في الشموليّة ووراءه تفاصيل وفروعٌ كثيرة، وإنما نحن بصدد جزئيّته الأهم وهي الدراما، وبالطبع تكمن أهمِّيتها في اتساع جمهورها واستئثارها بالقسطِ الأكبر مِن المُهتمِّين والمُشاهِدين. وهـذا يُعـزى إلى عُنصـر التسلية والجـذب، لأنّ غالبيّة المُجتمعات تبحـث في الإعـلام عـن غايـات الترويـح وقضـاء وقت الفـراغ بالتسلية، وهـذا يجعلها تُفضًل السينما على غيرها مـن البرامـج الوثائقيّة، والنـدوات الثقافيّة، ونشـرات الأخبـار، والبرامـج التـى تُعنى بالمعرفة العلميّة، أو التحليل السياسـيّ.

مِن هذا الباب تأتي أهمِّية السينما، فهي تجتذب المُجتمع عامة بعُنصر التسلية والتشويق الذي تُبنى عليه المُسلسلات وتُتابع فيه الحلقات، حتى ترى عُشَّاق بعض المُسلسلات ينهمكون بأخبارها وبتخمينات الحلقات القادمة. وإذا حازت السينما على الجماهير العريضة، واستحوذت على النسيج المُجتمعيّ الخام، فمُهمَّة الترشيد والتوجيه، أو التضليل والتحريف تصبح سهلة المنال، حيث يُصبح بمقدور السينما أن تُوجِّه بوصلة الوعي المُجتمعيّ في الاتجاه الذي تُريد، وهذه الفرصة الذهبيّة التي تمتلكها السينما في إحياء التراث التاريخيّ للشعوب، وحشد المُجتمعات كالبنيانِ المرصوص حول العادات والأخلاق والأعراف السائدة بطريقة سيِّقة. فالسينما هي إحدى الجوامع العامة التي تستطيع أن تُحرِّك المشاعر الشعبيّة المُشتركة، وأن تبعث التاريخ ليكون حاضراً، وأن تُجدِّد تراث الأجداد في الأحفاد، وتوقظ الشعور الجمعيّ الذي يساهم في تلاحم مُكوِّنات الأفراد والشعوب حول وحدة المصير والمصلحة المُستركة.

من الأمثلة اللافتة والناجحة في هذا الصدد، نجد «الدراما التركيّة» التي شهدت قفزةً في الأداء، وطفرةً في المُتابعين داخل المُجتمع التركيّ والمُجتمعات العالميّة لتصل إلى عشرات الملايين من المُشاهِدين. على سبيل المثال، السلسلة الشهيرة التي تتحدَّث عن نشأة الغازي أرطغرل في مرحلة التأسيس للدولة العثمانيّة والمُسمَّاة بـ«قيامة أرطغرل»، والسلطان عبد الحميد، والمُؤسِّس عثمان، والتي بغض النظر عن التفاصيل الدراميّة والأحداث التاريخيّة، إلّا أنها تناولت مرحلةً تاريخيّةً حاسمةً بشكل دراميّ لافت وجذاب يبعث الفرد التركيّ على الافتخار بتاريخه والتمسُّك بجذوره وتراث أجداده، وعلى النضال لحفظ المُكتسبات والمبادئ والقيم التي رسَّخها التاريخُ الإسلاميُّ المجيد. ولقد شاهدت لحفظ المُكتسبات والمبادئ والقيم التي رسَّخها التاريخُ الإسلاميُّ المجيد. ولقد شاهدت خلالها لمست قوة الدراما الهادفة، ودورها التربويّ في ترسيخ الأخلاق والثوابت وإعادة بناء الهويّة الجامِعة، في سبيل لَمِّ شمل المُجتمعات، وتعزيز لبنات البناء الحضاريّ، بناء الهوية التطويق بعض السلاسل الدراميّة الهوليووديّة التي تعمل، كالمعول الهدَّام، على وأيضاً لتُفرير، والعدوانيّة، والاستعلاء.

لقد عملت الدراما التركيّة على خطاب المُجتمع التركيّ عبر ميوله القوميّة، وشجَّعت فكرة النضال التي تحتاجها الأمة في ظلِّ التحدّيات التي تحيط بها، وشجَّعت الكثير من أعمالها السينمائيّة على فكرة الإيثار، والتضحية، والصبر على الشدائد، وهي مُقوِّمات الأمم الناهِضة، حتى أصبح الشعب التركيّ يتمثَّل الدراما في واقعه اليوميّ على جميع الأصعدة... ويجدر بالدراما العالميّة أن تحشد الجماهير على الجوامع الإنسانيّة لا أن تُقسِّمها لأعراقٍ، وتيارات، وفرق، وقوميّات، حسب نزعاتها، وحريّ بالدراما العربيّة أن تقوم بذلك الدور، ولا سيما أننا نملك أرشيفاً تاريخيّاً خصباً، ومرجعاً مُشرقاً.. وقد قامت قطر في بادرةٍ طيِّبة بدبلجة سلسلة «قيامة أرطغرل» وغيرها وبثها، لتسهل متابعتها على عامةِ الناس، وهذه الخطوة مُهمَّة بقدر أهمِّية الرسالة الأخلاقيّة التي تنطوي عليها هذه الدراما ورسالتها القيميّة العظيمة.

### رئيس التحرير فالح بن حســــ.

### فالح بن حسين الهاجري

### مدير التحرير

خالد العودة الفضلي

### التحرير

محـســن العـتيقـي نور الهدى سعودي

التنفيذ والإخراج رشا أبوشوشة هـند البنسعيد فلوه الهاجري

جميع المشاركات ترسل باسم رئيس التحريـر عـبر البريـد الالكـتروني للمجلـة أو عـلى قــرص مدمـج في حـدود 1000 كلمــة عـلى العنــوان الآتي: ص.ب.: 22404 - الدوحة - قطر

### البريد الإلكتروني:

editor-mag@mcs.gov.qa aldoha\_magazine@yahoo.com تليفون : (+974) (+974) فاكس : (+974) (+974)

المـواد المنشـورة في المجلـة تُعـبِّر عـن آراء كتّابهـا ولا تُعـبِّر بالـضرورة عـن رأي الـوزارة أو المجلـة. ولا تلتـزم المجلـة بـرد أصـول مـا لا تنـشره.



تقارير | قضايا



نعوم تشومسكي:

نحن نوقع على الانقراض السادس!

(حوار: دیفید بارسامیان - ت : مروی بن مسعود)

من أدب الُساعدة الذاتيّة إلى «الماد ماكسِ» «اقتصادُ التنمية الذاتيّة» بالعَالَم العربيّ

(محمد الإدريسي)

كيف سيكون المشهد بعد الوباء؟

صناعة النشر

(تونى فيتزجيرالد - ت : عبدالله بن محمد)

مهن «الباك أوفيس»

الشرف المستعاد

(دوني مايار - ت : حياة لغليمي)

بيونغ تشول هان..

مآل الطقوس الجماعيّة، ونهاية الليبراليّة

(حوار: سيزار ريندويليس - ت : رشيد الأشقر)

خافییر برنییه:

أن تعيش، هو أن تكون متنقَّلاً

(حوار: جيل فومي - تـ : م. م)

في مواجهة الجائحة

متاحف بلا جدران

(محمد أدهم السيد)



ثقافية شهرية

السنة الثالثة عشرة - العـدد مئة وثلاثة وخمسون ذو القعدة 1441 - يوليو 2020

تصدر عن:

إدارة الإصدارات والترجمة

### وزارة الثقافة والرياضة

التوزيع والاشتراكات

البريد الإلكتروني:

الــدوحــة - قــطــر

صدر العدد الأول في نوفمبر 1969، وفي يناير 1976 أخذت توجهها العربي واستمرت في الـصـدور حـتي يناير عـام 1966 لتستأثف الـصـدور مـجـدداً في نوفمبر 2007.

### الاشتراكات السنوية

العدد

153

داخل دولة قطر تليفون : 44022295 (+97+) فاكس : 44022690 (+97+)

الأفراد 120 ريـالاً الدوائـر الرسـمية 240 ريـالاً

خارج دولة قطر

كندا وأستراليا

دول الخليج العربي 300 ريـال باقـــي الدول العربية 300 ريـال دول الاتحاد الأوروبي 75 يـورو أمــــــــــــركـــا 100 دولار

\_\_\_\_\_ ترســـل قيمة الاشـــتراك بموجـب حـــوالة مصــرفية أو شـــيك بالريال القــطري باسـم وزارة الثقافة والرياضة على عنـوان المجلة.

150 دولاراً

### مواقع التواصل \_

@aldoha\_magazine

distribution-mag@mcs.gov.qa

doha.distribution@yahoo.com

الشؤون المالية والإدارية

finance-mag@mcs.gov.qa

① Doha Magazine

@aldoha\_magazine

### الموزعون

### وكيل التوزيع في دولة قطر:

دار الشرق للطباعة والنشر والتوزيع - الدوحة - ت: 44557810 فاكس: 44557819

### وكلاء التوزيع في الخارج:

ســـــطنة عُمان - مؤسســـة عُمان للصحافة والأنباء والنشر والإعلان - مســقط - ت: 3366499356 - ت فاكـــس: 0096824649379/ الجمهورية اللبنانية - مؤسســة نعنوع الصحفيــة للتوزيع - بيروت - ت: 00961166668 - فاكــس: 009661165326/ جمهورية مصر العربية - مؤسســة الأهرام - القاهرة -ت: 002027704365 - فاكس 002125224906/ المملكة المغربية - الشركة العربية الإفريقية للتوزيع والنشر والصحافة، سبريس - الدار البيضاء - ت: 0021252224900 - فاكس:002125224901

### الأسعار \_

| لر 10 ريالات                | 10 ريالات | المملكة المغربية    | 15 درهماً |
|-----------------------------|-----------|---------------------|-----------|
| عمان 800 بيسة               | 800 بيسة  | الجمهورية اللبنانية | 3000 ليرة |
| ة مصالعات العالية 10 حنيمات | 10 جنیمات |                     |           |







أزمةُ سوق الكِتابِ أَمْ أزمةُ تضخُّم إنتاج الكُتب؟ (م. ب)

الحداثة وما بعد الحداثة في العزل الوبائي (على بدر)

التعليم عن بُعد.. تحدّيات استراتيجيّة ورهانات ثقافيّة (رشيد طلبي)

كارلوس زافون موليا ظهره لعالم الشهرة والنجومية (رشيد الأشقر)

عبد الكريم جويطي: للرواية العربية وظائف مستعجلة (حوار: سعيد الفلاق)

محسن الموسوى.. السِّياق الإسلا<sup>ْ</sup>مي «لألف ليلة وليلة» (بروس فادج - تـ: ربيع ردمان)

16

24

26

32

34

64

68

70

72

78

مقاومة الحجر سمحت باستمرار الحياة على نحو ما (كمال الرياحي) غونزالو فرناندز باريا.. الترجمة بين العربية والإسبانية (حوار: حسن الوزاني) «منطاد دائخئ لصالح العامري.. أغنيّة معاصرة للحرّيّة (إبراهيم سعيد) المنفى يستحق السفر! (عبد الرحمان إكيدر) العشرينات الصاخبة (ألكسيس بروكاس، وأوريلي مارسيرو - تـ: ع. م) «تغيير مسار الطريق» لويس سيبولفيدا (تـ: خالد الريسوني) «ذوّاق الملك» و«تمثال الملك» (ليلي عبدالله) أفلام الغرب الأميركيّ.. كيف بدأت ولماذا انقرضت؟ (أمجد جمال) وَرِيثُ الصَّلابَة.. في رحيل آدَم حَنين (بنيونس عميروش) كريستو فلاديمير.. التكفينُ الصَّرْحيّ كَقيمَة احْتِفاليَّة (ب. ع) الفنّ والحرب.. أزمة ثقة بين المُثقَّفين وقضاياهم الوطنيّة (طلال معلّا) شهاداتٌ فنيّة عن جَائحة أنفلونزا 1918 (أثير محمد على) جان بودريار «مُوْامَرة الفنّ» (تـ: محمد مروان) هكذا عرَفَتْ المقاهي (آدم فتحي)

إدغار موران: ما يجب أن تتوقّر لنا (حوار: باسكال غريبوفال وإنجريد بيلول - تـ: عبدالرحيم نورالدين)

كر ألكسندر أوهو بامي لقَدْ أَلغَىَ الغَدُ (ت: فيصل أَبُو الطُّفَيْل)

ماذا يأكل الرسّامون؟



### كَيف تنتشر العُنصريَّة وكيف يمكن القضاء عليها؟

## العنصرية فيروس

حسناً، لنَكن واضحين، لقد وُلدَتْ العُنصريَّة وتحيا، ورُبَّما تموت يوماً ما. إنَّها مُعْديَّة، وتنتقل من إنسان إلى آخر. لكن سرعة انتقالها تختلف باختلاف المكان والـمَوْقف. فَضلاً عن ذلك، نستطيع أنْ نخلق مواقف من الصُّفر تعمل على زيادة سرعتها وقُوَّتها، بينما تعملُ حالاتٌ أخرى على التقِليل منها. في بعض الأحيان، يَتمُّ الإعلانُ عن موجات جديدة فِي الأَفقِ. وَمِنَ الـُمدهش أَنْ تُحذَر علاماتُ إِلإِنذارِ الـُمبكَر من الخَطرِ الوَشيكَ، فالبطالةُ وَالفقّرُ الـُمدْقِع والعنفّ الحضريُّ وغيابُ المُجامَلِة هي عوامل قادرة على التَّعجيلَ بظهورها في فضاَءٍ كان حُصِورها فيه جَنِينِيّاً. لكنْ، للعُنصريَّة خصوصيَّة هي أنَّها لا تُولَدُ أبداً في المكان الذي نُوجَد فيه. إنَّها فيروَّس يأتَي دائماً من مكانِ آخر.

> إذا ارتفعت البطالـةُ فجـأةً، نُوجِّـهُ أصابِع الاتهـام إلى القادميـن الجُدد الذين يحتفظون في أنفسهم، على ما يبدو، بهـذا الجيـن مـن الفقـر الــمُدقع الـذي يسـمح بتخصيـب العُنصريَّـة. فمـن خـلال رؤيـة المريـض، نكتشـف وجـود الفيـروس، وإلا فإنّـه يبقـى غيـر مَرْئـى. وهـذا يُثبـت فكـرة أنَّ المريـض أميـركا مـع الرَّجـل الأسْـود، فـإنّ الأسـود يظـن أنّ جشـع الأبيـض والرَّغبـة في استغلال طاقته هما ما يُبْقيانه على قَيْد الحياة. لا يوجد أسود بدون أبيـض، كمـا لا يوجــد أبيـض بــدون أســود. فوُجــود أحدهمـا يَفــرض وُجــود الآخر. هـذا منتـوج هويَّـة أميركيَّـة جديـدة مثـل الهامبرغـر. هويَّـة أنْشَـأها الفيـروس. ونحـن نـوَدَّ مُعاينــة هـذه الـولادة فـى الــمُختبر. أمــا بخصــوص الهنود الأميركيّين فهم لايزالون في الحــَجْرِ على الاحتياطات.

### اللحظة التّاريخيّة

إنَّنا نتساءل متى بدأ كلَّ شيء في أميركا؟ قبل 400 سنة مع تجارةِ الرَّقيق. وصلت أولى سُـفن الرَّقيـق، فـي ذلـك الوقـت، إلـي سـواحل أميـركا. قـد يبدو الأمر قديماً، لكِن تاريخيّاً يظهر وكأنه كان بالأمس. يقوم أحفاد العبيد بِكُلُّ شَيءٍ لِتَذَكُّر «هذه القرون الدُّمَويَّةِ»، في حيـن أنَّ أحفاد الــمُسْتَوطنين يفعلون كلُّ شيء لنسيانِها. نحن لا نُفكَر دائماً بالشيء نفسه وفي الوقت ذاتِه. ويمكننـا تتبـع مفهـوم الفيروس عندما بـدأت أوروبا تتخيَّل هـذه الطاقة المجَّانيّـة التي لا تَنضب: قوة عمل العبيد، فالهدفُ هو المال، وجعل الآخرين يعملون بدون مقابل، مع التَّحكُّم في حقهم في الحياة والموت. ومازلنا نجـد أشـخاصاً فـى الولايـات المُتحـدة يَــحِنّون إلـى هـذه المرحلـة. أقول الولايات المُتحدة، لأن الأحداث الأخيرة وقعت هناك، ولكنني ابتسم لرؤية أوروبا مُندهشة من عنف العُنصريَّة الأميركيَّة، مُـتَناسِيَّةُ أنها كانت مَصْدِر هذه القصَّة بأكملها. كان أوَّل وباءِ، حيث كانت ثلاث قارَّات على الأقلَ مَعْنِيَّة: أوروبا وإفريقيا وأميركا.

هناك نقطة لا تزال غامضة: يمكن للعُنصريَّة أن تظهر في المناطق النَّائيّة، حيث يَغيبُ الفقرُ المدقع والبطالةُ، وحتّى الرَّجل الأسود. ومع ذلك،

اعتقدنا أنَّنا نعرف طريقةً اشتغالها. وهل أراضيها محدودة؟ وهل وقتها لا نهائى؟ هنـاك أشـياء كثيـرة لا نعرفهـا عـن سـلوك الفيـروس؛ وحيـن نُبْحـرُ على مَدِّ البصر، فإنَّ الشيء البديهيّ الوحيد هو المعاناة التِي يمارسها على مجموعة: السُّود. وسوف نتفاجأ بتَنـوُّع الدراسات التي أجريت على سلوك هذا الفيروس. مثلاً؛ هل يمكن للفيروس أن ينتقل من الإنسان إلى الحيوان؟ قد نعتقد ذلك حينما نرى نَشْر: «ممنوع على الزُّنوج والكلاب» فى أماكن عامَّة، جنـوب الولايـات المُتحـدة، فى وقـتِ ليـس ببعيـد. وقـد نظُنُّ أنَّ هـذا خيـالُ باحـث في المُختبـر، وهـو فـي الواقـع جـزءٌ مـن عمليَّـة تجريد الإنسان من إنسانيَّته.

### تجريدُ الإنسان من إنسانيّته

لكي يتقبَّل العَبْدُ حالتَه كوَحْش، فإنَّ هذا يتطلُّب مشاركة جميع الحِرَف التي لهـا تأثيـر مُعيَّن على المُجتمع. وقد تُعهَّدَت النَّخبة السيَّاسـيَّة والفكريَّة والدِّينيَّـة، في ذلـك الوقـت، بإقنـاع العَبـد أنَّـه كان في مكانِـه في تنظيـم المُجتمع الاستعماريّ. ما هـو؟ مُجرَّد سِلعة بسيطة نُحـاول بيعها لِمَـنْ يدفع أكثر. وتجعلـه الكنيسـة يفهـم أنَّ الكثيـر مـن المعانـاة سـيُكافأ بمـكان مُعيَّـن فـي الجَنّـة. وتنُـصُّ مـادة مِـن قانـون الأسـود، الـذي يحكـم جميـعً جوانب حياة العَبيد، على أنَّ «الزُّنوج مِلْكيَّة قَابِلة للنَّقْل».

نحن في ذروة عصرِ الأنوار، ومع ذلك فإنَّ العبوديَّة سِتنمو خلال هذه الفترة من الفلسفة الرَّفيعة والتَّقدُّم العِلمي، حتى أنَّنا نتساءل ما إذا كان الرَّجل الأسود يملك روحاً. ثم نلاحظ أنَّه كلَّما زاد انتشار الفيـروس، زادت قوَّة الشرطة في اعتقادهم. وَبـمُجرَّد وصوله، يصبح من الصَّعب إخراجـه مـن الجسـم؛ فنبحـثِ عـن لِقـاح لقتلـه أو نَتظاهـر بذلـك. وعصـر الأنوار هو الذي يقترح هذا اللقاح مع فُكرة التّقدُّم في جميع المجالات. حاولـت الثُّـورة الفرنسـيَّة للحظـة وجيـزة وَضـع حَـدً للعبوديَّـة. («إتـلاف الـمُستعمرات ليس مجرّد مبدأ» روبسبيير Robespierre عن العبوديَّة). ولكن في الواقع، كان ذلك دون الاعتماد على القطعة المركزيَّة الأولى، وهي: الــمَالُ، لأنَّ الجميع كان يسـعى للثَّـراء مـن تجـارةِ الرَّقيـق، وحتـى الفلاسـفة- فولتيـر فـي المُقدِّمـة- كانـوا يملكـون أسْـهُماً فـي شـركة الــهُنود.

فيه (بيتُ السَّادة، وفي خلفيَّة الفناء أكواخُ العبيد). تَمَّ الالتزام بالقواعد بدقَّة في ذلك الوقت، لأن العقوبات كانت ثقيلة، وكان على السُّود أن يحافظوا على المسافة. يمكن للأبيض أن يتجوَّل في كُوخ الأسود، ولكن على هذا الأخير تجنُّب وجوده في طريقِه حتى ولو وجده مع زوجته.

### فيروس من نوع خاصً

لست أدري بـأي منطـقٍ غريبِ اسـتنتجنا أنَّ فيـروس العُنصريَّـة ليـس فـي الأبيض، بـل فـي الأسـود، وأنَّه ليس في السَّـيِّد، بل في العَبد؛ كمـا كُنَّا نعتقد أنَّ المـرأة هـي المسـؤولة عـن اغتصابِهـا. ولهـذا السَّبب فوَّضْنـا للشـرطةِ أمـرَ حمايـةِ البيض مـن السُّـود، لأنَّ الخطأ خطؤهـم إذا كان البيضُ عنصريِّيـن، ونحـن لا نلومـه علـى شـيءِ سـوى كونـه أسـود اللَّـون.

لقد أقَرَّ المُفكِّرون أَنَّ أِي شُخصٍ يمكن أَنْ يكون عنصريًا، وأي شخصٍ يمكن أن يكون لقيطاً أو قاتلاً، لكن العُنصريَّة هي فيروس من نوع خاص. هو يحتاج إلى شَخصٍ حاملٍ لاعتقاد أنَّه مُتفوِّق على أي فردٍ آخر مختلف عنه، في حين يتصوَّر الشُّود في الدرجةِ السُّفلى. ولا بُدَّ أَن يكون عُضواً في مجموعة مُهيمِنَة. وقبل كلِّ شيء، يَتعيَّن عليه أَنْ يؤمنَ بأن تفوُّقه يعود إلى عصورٍ قديمة. ومن ناحيةٍ أخرى، يجب على النَّظام أن يضمن قَبول السُّود لهذه الحُزمة من الامتيازات بوصفها أمراً بديهيّاً. والنتيجة: عندما يلتقي رجل أبيض بأسود، حتى في أميركا هذه، يعرف أنَّه قَبل عِدة قدون كان هذا الرَّجل من «ممتلكاته القابلة للنَّقل».

للاختبار: إذا فشلت في الإجابة عن هذه الأسئلة، فلأنك لا تحمل الفيروس.

### حَاملُو الفيروس بدون أعراض

كان يُعتقد، لفترة طويلة، أنَّ العُنصريِّين يشبهون أولئك الرَّجال الذين يرتدون أقنعةً مُدبَّبة وفساتين بيضاء ليتجمَّعوا ليلاً، تحت أشجارٍ كبيرة، بمصابيح كاشفة وصليب مُشْتعل، ويُلقون خطاب الكراهيَّة الذي يؤكِّد سيادة البيض. وفي وقتٍ لاحق، كان يُظَنُّ أنَّ الجيل الجديد يتألَّف من عصاباتٍ عنصريَّة شابَّة حَليقة الرَّأْس ولها نظرة حادَّة كالسّكين، يتناجون بخليط من الصُّراخ مرفوق بالتَّحيَّة النَّازيَّة، مع بيع نُسخٍ قديمة من «Mein Kamp»).

من المعروف اليوم أنَّ الفيروس وصل إلى جميع أنحاء العَالَم تقريباً، بعد أربعة قرون، وأنَّ معظم حامليه لا تبدو عليهم أعراضُ المرض؛ أي أنَّ الفيروس أصابهم، ولكنَّهم لا يعانون منه، لكنَّ الأسوأ من ذلك أنَّه يمكنهم نقل إلعدوى.

لنفترض أنّنا أَصبنا جميعاً: أولئك الذين يُعانون يشبهون أولئك الذين تلحقهم العدوى، ولا يوجد علاجٌ ممكن دون جُهدٍ جماعي. لقد رأيت الطقة والمال الـمُنْفقيْن على الفيروس الآخر، حتى من دون أملٍ في القضاء التَّام عليه. إذا بدَّلنا الجُهد نفسه، حتى لو اضطررنا إلى حَجْبِ النظام لفترةٍ من الزَّمن، لاستئمال هذا الفيروس من جسم الإنسان للأبد؛ مجرد جُهد لتدمير هذا الفيروس، دون ربطه بعِرْق أو حتى بماض دَمويً وظالم كذلك، سيكون ذلك عمليَّةً بطيئةً للغاية. ولكن إذا نجحناً، فسيكون لدينا انطباعٌ بأنَّنا أقلُّ غباءً، وسيكون بوسعنا أن نضحك عندما نحكي للأطفال، في وقت لاحق، أنَّ العالَم كان منذ بضعة قرون فقط مُنقسماً إلى أجناس، وأنَّ الفرد قد يموتُ بسبب لون بَشْرَته.

■ داني لافرير 🗆 ترجمة: أسماء كريم

المصدر:

https://www.nouvelobs.com/bibliobs/20200610.OBS29913/le-racisme-est-un-virus-par-dany-laferriere.html.



### المَالُ

المالُ هو الذي يسمح للفيروس بالانتشار، فهو يتغذَّى على رغبةِ الإنسان النَّهِمة في الثَّراء بأقلَّ كُلْفَة، وعلى العُمَّالِ الذين لسنا مضطرِّين لَدَفْع أَجْرهم، في الولايات المُتحدة، يعتقد أبراهام لينكولن أنَّ العبوديَّة لا تسير في ظلَّ خطته الرَّامية إلى إنشاء أميركا الجديدة. ففي الحرب الأهليَّة يفوز الشمال، وعلى نطاقٍ واسع، يذهب السّود إلى الشمال ليصبحوا موظَّفين. أُصبنا بخيبة أمَلٍ سريعة. لَقد أصبح العبيد السَّابقون عُمَّالاً يتقاضون راتباً الآن، لكنهم يعملون تقريباً كما كانوا من قَبل، وكان عليهم العيش في أحياءٍ فقيرة تعيش فيها الفئران، دفعوا ثمنها باهظاً. ويكتشفون أنَّ العَامِل عَبدٌ يَذْفع فواتيره الخاصَّة، لكن حالته ليست مختلفة عن حالته السَّابقة. وتظلُّ المُشكلة قائمة. أمرٌ صعب، ولكن الرَّأسماليَّة ليست مُرخة أيضاً.

إنَّ الشمالَ جنوبٌ خالٍ من الذَنْب. يتكيَّف الفيروس بسرعة مع الوضع الجديـد. ولوضع الأصبع علـى المُشـكلة، مـن الضـروري وضـع الأبيـض (الشـماليّ والجنوبيّ) على أريكة الدكتور فرويـد Freud، لأن الفيـروس قـد اختباً جيـداً فـي طيَّات الجسـد الاجتماعـيّ، لدرجـة صـار مـن المُسـتحيل العثـور عليـه، وصـار العُنصـريُّ يتسـاءل عمَّا يَتَّهـم بـه. وهـذا أشبه كثيـراً بالـمُغْتصِب عندما يبدأ في الاعتقاد أنَّ الفتاة الصغيرة هي التي تحرَّشتْ به.

### التَّباعُد الاجتماعيّ

إذا كانت جنوبُ إفريقيا قد أتقنت هذا التَّوجُّه بالفصلِ العُنصريّ، فإنَّ أميركا كانت تدرك قبل فترةٍ طويلة أنَّ المسافة الاجتماعيَّة مطلوبة. ومن الغريب أنَّ التباعُد الاجتماعيّ، هذه المرَّة، يسمح للفيروس بالحفاظ على قوَّته ونشاطه. سرعان ما وضعت الولايات الجنوبية نظاماً صحيّاً يُبعد الأبيض عن الأسود في كلّ أعمال الحياة. لا ينبغي أنْ يكونا معاً في الغرفة نفسها، ولا يجب أنْ يمرَّا عبر الباب ذاته للدخول إلى مكانٍ عام أو خاص (السُّود عبر الباب الخلفيّ، والبيض عبر الباب الأماميّ). ولأ ينبغي أنْ يتردَّدا على الحَانات نفسها، إلَّا إذا كان هناك مدخلان وغُرفتان غير مُتَّصلتين. إنَّهما لا يأكلان في المنزل عَيْنِه، ولا يرقصان ولا ينامان غير مُتَّصلتين. إنَّهما لا يأكلان في المنزل عَيْنِه، ولا يرقصان ولا ينامان

### شتيفان جرونفالد:

## تتوارى العنصريّة خلف الكثير من الأمور الحياتية

لماذا عاود مفهوم «العنصريّة» الطفوَ بقوةِ مؤخَّراً؟ وما سرُّ ذلك الالتفاف والحشد الذي حظيت به الاحتجاجات ضد العنصريّة في أكثر من دولة؟.. لماذا يشتعًل فتيل أزمات تمَّ إخمادها في السابق، لتعاوّد الظهور بهذه القوة رغم ما يعصف بالعَالَم من أزمةٍ صحيّة طاحنة فرضتها جائِحة كورونا؟ هذه التسأؤلات طرحها موقع «شبيجل أونلاين» في حوار أُجراه مع الكاتِب وعَالِمَ النفس الألمانيّ «شتيفان جرونفالد»، وهو مؤسِّس معهد «راِينجولد» البحثيّ المتخصِّص فيً دراسة وتطبيق المنهجيّات النفسيّة العِميقة، إذ يجد «جرونفالد» أن هناك ارتباطاً وثيقاً بين انتعاش مثّل هذه العوارض الاجتماعيّة والتبعات النفسيّة التي خلفتها تجارُب الكثيرين مع الجَائِحة.

> فرضت الجَائِحة واقع العُزلة على الجميع كأسلوب حياة للحماية من المرض القاتل، ولكن مع ذلك، رأينا جُموعا غفيرة تخرج للاحتجاج دون غضاضة أو اعتبار لإجراءات التباعُد الوقائيّة.. في رأيك، ما السبب؟ وهل ما يحدث محض صدفة؟

> - بالطبع ليست صدفة، ومن المنطقى أن هناك محفِّزات ملموسة على أرض الواقع كانت ستحشـد هـؤلاء حتى قبيـل الجَائحـة، ولكـن اللافـت للنظـر أن أجواء التعبئـة ومظاهـر الحشـد بـدت أكثـر قـوة بالتزامـن مـع الجَائِحـة.. وهـو الأمـر الـذي بـدا محـل تسـاؤل، خاصّـة وأن أغلـب الأولويّـات الحياتيّـة انحسـرت في تأميـن فـرص النجـاة والحصـول علـي رعايـة صحيّـة. وبالنظـر، بصورةٍ أعمـق، إلى هـذا الظـرف الاسـتثنائيّ نجـد أن أزمـة الفيـروس الغامـض جعلت نِسَب الاستثارة الشعوريّة لـدى المُواطنيـن أعلى مـن ذي قبـل بحكـم الاستنفار النفسيّ الذي نحياه، لدرجة تحوَّلت معها تلك الحالة إلى «عادة» ولیست مجرّد «عرضا طارئا».

### من منظورِ نفسيٍّ بحت، ماذا فعلتْ بنا الجَائِحة؟

- عايشنا تجربـة كورونـا كـ«مصيـر جماعـيّ» يضعنـا علـي قـدم المسـاواة أمـام فرص النجاة والهلاك، كأي فيروس لا يعرف فوارق طبقيّة ولا يتوقّف عند شخص بعينه. في المرحلة الأولى، كانت لدينا روح جماعيّة وحياة قيد الإغلاق وحظر للعديد من الأنشطة بعد إجماع الأطباء والسياسيّين ووسائل الإعلام والمُواطنين على ضرورة كبح جماح الحياة الاجتماعيّة. ولكن في المرحلة الثانية، تكشَّفت العديد من الفوارق الاجتماعيِّة تحت مجهر التأمُّل والعُزلة وتفاوت التجارُب، فعلى الرغم مـن أننا جميعـا نمر بنفـس الظروف، إِلَّا أَن النتائج والتبعات اختلفت بالطبع من فردِ إلى آخر.

### أي فوارق تقصد؟

- تجربة الحَجْر الصحيّ عكست حجم الفوارق الخامدة تحت رماد المُجتمع، والكامنـة أسـفل قشـرة نفسـيّة وهِنـة مُعرَّضـة لـ«هـزات» غضـب عنيفـة سـرعان ما كشفت عن إرثِ اجتماعيّ ثقيل.. هناك مَنْ امتلكوا رفاهية المكوث

في المنـزل الصحـيّ المُناسـب للحَجْـر، وهنـاك مَـنْ لـم يكـن لديهـم سـوى بضعة أمتار تتكدَّس بينها أسرة مكوَّنة من عِدّة أشخاص.. هناك مَنْ كفلت لـه أوضاعـه الماديّـة رفاهيـة المكـوث فـي المنــزل، وهنــاك مَــنْ لـم يتمكــن مـن توفيـر نفقاتـه الأساسـيّة بعـد خسـارة وظيفتـه. لقـد رصدنـا مـن خـلال الدراسات واستطلاعات الـرأي حجـم التفـاوت الهائـل فـي واقـع الحيـاة خـلال هـذه المرحلـة التـى وضعـت كل فـرد، دون مواربـة، أمـام مكتسـباته الحقيقيّـة وخسـائره اللاإراديّــة. لقــد جسَّــدت «الجَائحــة» بالنســبة للبعــض، حالــةَ مــن عـدم اليقيـن الوجـوديّ والمجهـول المُعتـم فـى ضـوء شـعورهم بالعجـز التـام وصـولاً إلى انهيـار نفسـيّ ومعيشـيّ، بينمـا إنعـزَل آخـرون فـى منازلهـم وسـط كلُّ سُبِل الراحـة، وهُـم يتابعـون أنبـاء تخفيـف الإجـراءات الاحترازيّـة دون أن يتكبَّدوا مشقة هذه الفترة الحرجة مثلما تكبَّدها البعضُ الآخر.

نعترف بوجود مظاهر عديدة تعبِّر عن عدم التكافؤ في مجتمعاتنا، ولكن، على سبيل المثال، لا أحـد يحتج ضـد الارتفاع المُفـرط فـي الإيجارات أو من أجل المُطالبة بزيادة أجور أطقم التمريض. لكننا الآن قرَّرنا الاحتجاج ضد العنصريّة، لماذا؟

- دائماً وأبداً ما كانت العنصريّة سبباً في نزول الكثيرين إلى الميادين، فهي إشكاليّة متجذّرة وذات طابع تفاعليّ يقترن بالأحداث ونقاط الاستثارة، كالنار تحت الرماد، فما أسهل أن يشتعل فتيلها في أي لحظة. ولكن من الواضح أن أزمـة كورونـا أتاحـت للكثيريـن فرصـةَ سـانحةَ مـن الوقـت للتأمـل وإعادة ترتيب الأولويّات.. ربّما لأننا ما زلنا آملين في أن تدفعنا الجَائِحـة نحـو إصـلاح أخطـاء الماضـي، وصـولا إلـي واقـع يلقـي فيـه الجميـع التقديـر

في المرحلة الثانية، كما أطلقت عليها، كانت هناك أيضاً احتجاجات ضد الإجراءات الاحترازيّة المفروضة لمواجهة فيروس كورونا سواء في ألمانيا أو في الولايات المُتحدة. في رأيك، ما وجه الاقتران بين الاحتجاج والأزمات؟





- علينا أن نتوقَّع مشاهَدة مزيد من مظاهر التعبير عن الغضب والرفض بين الأفراد.. «كورونا» ليس تهديداً مألوفاً، وإنما يكتنفه الغموض والغرائبيّة.. وبالتالي يعجز الأفرادُ عن إيجاد آليّة واضحة للتعامل معه، ولا يجدون أي شيء يمكن القيام به لدرء الخطر.. التجربة ظلالها ثقيلة، نظراً لما تنطوي عليه من تَخبُط وارتباك. فمنذ أن خرج الفيروس عن نطاق السيطرة، كان علينا أن نتوقّع تنامي المخاطر التي تشكّلها مشاعر التهديد والاغتراب واستيعاب تأثيراتها السلبية على أغلب البشر. نحن في حرب مع عدو خفيّ، ومعرَّضون في أي لحظة أن نكون «كبش فداء». ما نحياه حالياً بمثابة تربة في النهاية، محاولات لتأطير وضعية الآخرين بالنسبة لبعضهم البعض، في النهاية، محاولات لتأطير وضعية الآخرين بالنسبة لبعضهم البعض، لصناعة طرف مذنب يتمُّ توجيه اللوم إليه وصبّ كلّ مشاعر الغضب ناحيته.. يمكنني أن أصف ذلك بـ«الإزاحة النفسيّة»، إذ يقوم البعض بتوجيه مشاعر الغضب واللوم للدولة أو المسؤولين، لعجزهم عن توجيه تلك المشاعر نحو المشكلة الأساسيّة، ألا وهي، الجَائِحة التي فرضت وجودها بالقوة نحي المصحوا التي اعتدناها.

### على الأغلب، لقد تخطينا المرحلةَ الثانية، فهل هناك مرحلةٌ ثالثة؟

- نعم.. مرحلة عودة الحياة تدريجيًا وإلغاء تعليق كافة الأنشطة الحياتيّة التي سبق إيقافها في بداية الأزمة. والواقع أننا في هذه المرحلة سنواجه الحياة في عَالَم يتخبَّط ما بين الوهَن والفوضى واللا جدوى. علينا تدارُك المُنعطف الذي نمضي نحوه.. لقد أصبحت حياتنا التي نختبئ فيها خلف أقنعة الوقاية، تضج بالكثير من مظاهر التباعُد النفسيّ والجسديّ، وكأننا داخل «لعبة الأشباح». هذه المرحلة ستكون زاخرة بالحزن والاضطراب. وعلى ما يبدو، سنضطر أن نقول «وداعاً» لكلّ مظاهر حياتنا السابقة.. ولكن أولئك الذين يسمحون لحزنهم بالطفو، سيصبحون أكثر عزلةً، وستتولّد لديهم مساحات من عدم الثقة فيما هو آت.. ومن هنا يتشكّل خطر أكبر، ألا وهو، أن تتحوّل مشاعر الحزن لدى البعض إلى وقود يشعل جذوة الغضب والتحدّي، سعياً منهم، باستماتة، إلى استعادة حيواتهم القديمة، الغضب والتحدّي، دون منطق فيما يفعلون أو تقدير لجدواه.

يبدو أن التحيُّزات العنصريّة لم تعد تنحصر في المفهوم الكلاسيكيّ القديم القاصر على فئات مجتمعيّة بعينها، فلا أحد بمعزل عن نزعةٍ

### التمييز التي عاودت الانتشار مرةً أخرى.. ما رأيك؟

- دعني أقل نقطةً مُهمَّة، ألا وهي، إنّ فترات الحداد والحزن بمثابة وقتٍ مثاليّ لمُراجعة الـذات. والشيء المُؤكّد أن العنصريّة ليسـت حكراً على مجتمعات دون غيرها.. لو نظرنا للأمر بمزيد من الحياديّة والتوازن، لوجدنا أننا جميعاً نمارس العنصريّة وفق مساحاتنا الخاصّة ذات الحساسيّة سواء التاريخيّة أو السياسيّة أو العرقيّة التي تؤدي في النهاية لمُمارسة أحد أشكال التمييز، التي قد تتجلَّى أبسط صوره في عدم احترام الرأي والرأي الآخر، والتشبُّث بوجهات نظر حيال أمور ما، ومن ثمَّ سنجد «العنصريّة» تتوارى خلف الكثير من الأمور الحياتيّة، ولكن يتمُّ محاكاتها مجتمعيًّا بطرقٍ متباينة.

فى كتابِك «ألمانيا تدق» الذي تصدَّر الكتب الأكثر مبيعاً العام الماضي، تطرَّقت للاضطرابات في أوروبا، مع التركيز على تلك الشكوك العميقة المُتولِّدة لدى الطبقة الوسطى من أداء النُخَب.. هل كانت لديك مؤشرات تُمهِّد لما يحدث الآن؟

- كثير من المُجتمعات تبدو هادئة ومستقرة، ولكن البركان يقبع تحت السطح.. والضمانة دائماً تتمثّل في مدى استقرار منظومة القيم.. الأغلبية يختبرون مجتمعاتهم على اعتبارها نظاماً من مستويين، إذ يراودهم مشاعر بأن النخب لم تعد تتضامن من أجل إتاحة ظروف معيشيّة أفضل للضعفاء.. هذه المرة، انقلبت حياتنا رأساً على عقب. والوضع يختلف كثيراً عن أزمات أخرى مررنا بها ك«الأزمة الماليّة»، و«أزمة المناخ»، ليبقى الفارق الجوهريّ في أننا كُنا قادرين على إبقاء المخاطر الرئيسيّة بعيدةً عن محيطنا القريب. لكن مع أزمة الجَائِحة، لاحظنا كيف أمكننا التخلّي عن أشياء لا داعي لها، بل وتغييرها. لقد خاطرنا بالإغلاق الكامل، حتى لا نضطر لاتخاذ قرارات غير إنسانيّة. كُنّا على استعداد لتحمُّل الأضرار الاقتصاديّة لتعزيز الصالح العام للأفراد.. ومن زاوية مثاليّة بحتة، أرى أن المشاعر المُناهِضة حالياً للعنصريّة واللاإنسانيّة ستظلُّ مثمرةً لفترة طويلة، وعلينا الاستفادة من ذلك لتقويم مسار التعاطي مع هذه الإشكاليّة.

■ حوار: زافیر کراناخ 🗆 ترجمة: شیرین ماهر

المصدر:

# اليزابيث بادنتير: ميلاد عنصرية جديدة

تشيد «إليزابيث بادنتير Elisabeth Badinter»، الفيلسوفة وإحدى أكبر المُختصِّين في دراسة فكر الأنوار ، بالصحوةِ التي شهدها العَالَمُ بعد مقتل جورج فلويد ، لكنها أيضاً تحذّر وبِشدَّة من ظهور تيارٍ «مُناهِض للعُنصريَّة» يركِّز على ما يُميِّز بعضنا عن بعض عوضاً عن أنْ يركِّز- بالأحرى- على ما يُوحِّدنا .

### بماذا توحى لك موجة المشاعر والسخط والاحتجاج التى أعقبت وفاة

شعوري هـو أن هـذه الجريمـة الشنعاء كانـت بمثابـة «القشـة التـى قصمـت ظهـر البعيـر». وقـد أثـار ذلـك غضـب الكثيريـن علـي مسـتوي العَالـم كلّـه. وليست هذه للأسف المرّة الأولى التي يُقتَل فيها أميركيٌّ أسود بهذه الطريقـة. إنمـا الفـرق هنـا هو أنّ جزءاً كبيراً من سـكانِ العَالَـم أدركوا أن الأمرَ يتعلُّق بجريمة ضد الإنسانيَّة جمعاء. لذا، فأنا أؤكِّد بأن هذه المُظاهرات مشجِّعة، لأنها سلميّة في الغالب، ولأن مَنْ بادر إليها وانخرط فيها أساساً، هـم شـباب أدركـوا أن الأمـور لا يمكـن أن تسـتمر علـي هـذا النحـو. وفي الوقت نفسه، يجب أن أعترف بأنني مِتشائِمة إزاء ما يحدث. فأنا لا أَوْمَن بالسحر: إذ يمكننا أن نعاقِب مَنْ يَتَلَفَّظ بـكلام عنصـريّ، أو مَـنْ يأتـي أفعالا عنصريَّة، ولكن التاريخ قد علَّمنا بأن من المُّستحيل القضِّاء على العُنصريَّـة واقتـلاع جذورهـا بشـكلِ نهائـيّ، لأنهـا منتشـرة فـي كل مـكان، وفى جميـع الثقافـات. وحتى في البلـدان الإسـكندنافيّة، التـى كان يُنظـر إليها بوصفها النمـوذج الأسـمى للديموقراطيّـة الإنسـانيّة، فقـد شـهدنا بروز موجـة مـن الكراهيـة إبـان الأزمـة السـوريّة ووصـول الأجانـب. إنّ اسـتمرار الشـر يدفعنـي أحيانـا إلـى الاعتقـاد بـأن لـدى الإنسـان خوفـا أزليّـا يصعـب اقتلاعه في غياب التربية، وفي غياب التعليم.

ونتيجة للاحتجاجات ولما خلفته من صدى في النقاش العموميّ، تمَّ تطبيع عبارات من قبيل «امتياز البيض» أو «معرقنون» (والتي يقصد بها جميع الأفراد من ذوي البشرة غير البيضاء). بماذا توحي لك هذه المُفردات؟

هـذه المُفـردات الجديـدة هـى بصقـةٌ فـى وجـه رجـال الأنـوار. وعندمـا أقول رجال الأنوار، فالعبارة تمتدُّ في الزمن لتشمل أيضا عَالِم الأحياء «فرانسـوا جاكـوب François Jacob»، الـذي أقبـر مفهـوم العِـرق، ممـا أدى في نهاية المطاف إلى سحب هذا المُصطلح من الدستور الفرنسيّ، ولكننا الآن نسجل عودةً كبيرة إلى الوراء، مع هذه المُفردات المُستورَدة من الولايات المُتحدة. لماذا يتمُّ إقحام العِـرق في جميع المواضيع؟ أعتقـد أن الأمـرَ يتعلَـق بميـلاد عنصريَّـة جديـدة، تتجسَّـد فـي «الإنسـان الأبيـض» هـذه المـرّة، وهـذه العُنصريَّـة يمكـن أن تقودنـا إلى انفصاليّـة حقيقيّـة. لقـد أذهلني أن الناس أصبحوا الآن يقولون «أبيض» عوضا عن «غربيّ»، لأن هناك- على وجهِ التحديد- رغبة في إعادة طرح إشكاليّة العُنصريَّة، أي

إشكاليّة الإقصاء. إنها نهاية مفهوم الغير بوصفه أنا أخرى، وتأسيس لمفهوم الآخر بوصفه أجنبيّاً وعدواً أيضاً.

### بالنسبة لك، لا يتعلّق الأمر بمجرد مفردات. هل هو مشروع سياسيّ إذن؟

هـو رفـض لقيـم ولثقافـة مَـنْ يتـمُّ نعتهـم بــ «البيـض». نعـم، هنــاك إرادة سياسيّة وراء ذلك. فهناك مَنْ يعمل على إقامة الحواجز: «على البيض ألّا يتدخلوا نهائياً في الأمور التي تخصنا». مَنْ كان يتصوَّر أن بعـض النقابات مثـل SUD أو 'Unef' (الاتحاد النقابـيّ «متضامنون» والاتحاد الوطنيّ لطلاب فرنسـا)، تقـوم الآن بتنظيـم اجتماعـات يُمنَع فيها الاختلاط (أي أنها لا تسـمح بدخـول الأفـراد مـن ذوي البشـرة البيضـاء)؟ هـذه العُنصريَّـة الجديدة ترفض التراث الغربيّ، ولكن إذا كانت البشريّة قد أحرزت الكثير من التقدُّم نحو سيادة المذهب الإنسانيّ فالفضل في ذلك يعود لـفلسفة الأنوار خلال القرن السابع عشر! فالفضل يعود لمُفكِّريّ هذا التيار في منح مفهوم الإنسانيّة وجوده الملموس في الواقع. وقد أدى وعى الأفراد بحقيقة أن لديهـم مـن القواسـم المُشـتركة أكثـر ممـا لديهـم مـن الاختلافـات إلـي إحراز تقدُّم مذهـل. لقـد كان «كوندورسـي Condorcet» - ومعـه آخـرون- أول مَنْ بدأ النضال من أجل مكافحة استعباد السود، كما بدأ الترويج لخطاب المُساواة بين الجنسين. فمن هذه اللحظة التاريخيّة، لحظة فكر الأنوار، نشأ وعيٌّ حقوقيٌّ ما فتئ ينتشر يوماً بعـد يـوم. لـذا، فأنـا أتفـق مـع النقـد الذي يُوجُّه عادةً للأفكار واصفاً إياها بالتجريد، ولكنني أعتقد أيضاً بأنها تبقى مع ذلك أساسيّة لتغيير العقليّات، وتغيير العَالم، وهذا بالضبط ما حقَّقه فكر الأنوار! واليوم، يسعى رواد الحركة الإنديجينية أن يحملونا على القبـول بتراجـع خطيـر: فكـرة أن الآخـر غريـب لا علاقـة لنـا بـه. ومـن الواضح أننا نتجه نحو صراعاتِ خطيرة من خلال تداول هذه النظريّات. البعض يقول بأن فلاسفة الأنوار لم يكونوا جميعاً على قدر مثالية كوندورسى. ويستدلون على ذلك مثلا بما كتبه فولتير في مُؤلفه Traité de métaphysique: «البيـض متفوِّقـون علـي هـؤلاء الزنـوج...».

يجب علينـا ألَّا نغفـل بـأن هـؤلاء المُفكِّريـن قـد شـكَلوا هـم أنفسـهم نقطـة تحوُّل حاسمة. فقـد ألَّـف فولتيـر هـذا الكتـاب سـنة 1734 وتُوفـي فـي سـنة 1778، ولكـن فكـره خـلال هـذه الفتـرة قـد تطـوَّر بقـدر كبيـر مـن الحرّيّـة والجــدة اللتيْـن يصعــب كثيــراً تصديقهمــا علــى مَــنْ يعــرف جيــداً الحقبــة الزمنيّـة التي أنتـج فيهـا هـذا الفكـر. دعونـا نأخـذ مثـال عقوبـة الإعـدام: فـي

عام 1757، تمَّ إعدام «روبير فرانسوا داميان Robert-François Damien» بتهمة محاولة قتل الملك، وكان ذلك اغتيالاً مروعاً. ولم يقمْ حينها أي فيلسوف بإدانته. ثم بعد مرور سبع سنوات، كتب المُختصّ في القانون والفيلسوف الإيطاليّ «سيزار بيكاريا César Biccaria» نصاً أساسيّاً حول عقوبة الإعدام، وإذّاك فقط تحرَّك الباقون ليحذوا حذوه. لا بد للأفكار من وقتِ تنضج خلاله قبل أن تبدأ في تنوير العقول. تلك هي الأفكار إذن: لحظّات تحوُّل فارقةِ تتغيَّر معها رؤيتنا للعَالَم.

في فرنسا، يتجسَّد إرث هذه الأنوار في الكونيّة - التي تفيد بأن في الجمهوريّة «المُواطن هو الإنسان غير الموصوم» على حدِّ تعبير «ريجيس ديبري Régis Debray»، ولكنه نموذج يعيب عليه خصومه بأنه يُنكِر الاختلافات، ويقود بالتالي إلى العُنصريَّة..

بطبيعة الحال، لا وجود لإنسان «غير موصوم»، إنّ هذا محض تجريد. كلّ واحد منا هو موصوم بشكل أو بآخر. إن لدينا اختلافات، ولكن لا ينبغي لنا أن نعتبرها جوهريّة. إن غايتنا هي تجاهل هذه الاختلافات- سواء ما تعلّق منها بالنوع، أو بلون البشرة، أو ما دون ذلك- ومنح الأولويّة لما يجمعنا. والحال أن هناك اليوم محاولات لجعل هذه الفوارق الخاصة، التي لا يستطيع أيُّ منا تغييرها، المُحدِّد الوحيد لهويّتنا. وبجانب هذه الاختلافات، هناك تلك التي يمكننا أن نختار الاحتفاظ بها -مثل الدينوالتي ينبغي أن تظلَّ محصورة في المجال الخاص لكلَّ فرد، كي يتسنى لنا التركيز على ما هو أساسيّ: إنّ ما يوحِّدنا هو أكثر أهميّة ممّا يميِّز بعضنا عن البعض الآخر. فالكونيّة لا تنفي الاختلافات بين البشر، ولكنها فقط تضع هذه الاختلافات في مكانها الصحيح.

واليوم، يستنكر البعض «مصادرة» التعبير عن قضايا التمييز من قِبل أشخاص بيض غير معنيين بها في المقام الأول. هلٍ تحملك هذه الحُجة على مراجعة موقفك أم أنك ترين في ذلك نوعاً من التخويف؟

نعـم، إنـه تخويـف ودعـوة لمُمارسـة الرقابـة أيضـاً. وهـو بالمناسـبة سـلوك ينتشـر بسـرعة بيـن صفـوف الشـباب فـي بلـدي. إنهـا سـيادة لمنطـق إسـكات الآخر. غير أنه من غير الممكن تقييد الحق في الكلام إلى هذه الدرجة. يمكننا أن نتحدَّث عن كلِّ شيء: الرجال عن النساء، والنساء عن الرجال، السود عن البيض، والبيض عَن السود، إلخ. يبدو لي هذا أمراً طبيعيّاً. أيُّ عالَم مجنون هذا الذي نسير إليه؟! يجب أن نحاربٌ هذا التخويف بكلُّ ما أوتينًا من قوة. فإذا لم نعد قادرين حتى على تبادُل الحديث وتبادُل الأفكار والتصوُّرات، فماذا عساه يكون شكل عَالَمنا في المُستقبل؟ نعم للحوار، ولا لتكميم الأفواه، الذي لن يقود سوى إلى المُواجهة والقتال. حين يدافع الفرنسيّون العـرب أو السـود عـن الكونيّـة الجمهوريّـة، يُقـال عنهم أحياناً بأنهم «يؤدون الـدور المُنتظر منهم».. بماذا يوحى لك ذلك؟ كلما عُرضت أمامي حالة كهـذه، إلَّا وأحسست بالكثير من التفهُّم لوضعيّة هـؤلاء، فأقـول لنفسـى: «يـا للشـجاعة!». فمـن الصعـب جـدا أن يقـف المرءُ ضـد أفـراد طائفتـه ليداّفع عن الكونيّـة. وكلَّ مَـنْ يمتلكون هذه القـوة، لأنهم يشعرون بأنها ضروريّـة على المُسـتويين السياسـيّ والفلسـفيّ، كلُّ هـؤلاء يثيرون لدى إعجاباً كبيراً.

بالنسبة لعَالم السياسة «لوران بوفيه Laurent Bouvet»، فقد دخلنا في عصر يتمَّ فيه الاستناد بشكلٍ مبالغ فيه إلى الهويّات لتحديد من نكون، سواء أتعلّق الأمر بهويّات الجنس أم النوع أم «العِرق». وهو يعتبر كذلك بأن هوس بعض أطياف اليسار بمسألة الهويّة يعتبر نظيراً لهوس اليمين المُتطرِّف بها...

أتفق مع هذا الطرح. وأعتقد أن الهوس بالهويّة له ارتباط بانتشار الأنانيّة والفرديّة. كما لو أن الشعور بالاختلاف أصبح شرطاً أساسيّاً لشعور الفرد



بذاته. إنّ هذا الاختلاف هو ما يُبرِّر للإنسان وجوده، ويحدِّد بالتالي القضايا التي يجب أن يناضل من أجلها. إنّ هويّتنا أصبحت تتحدَّد من خلال ما يفصلنا عن الآخرين. ولكن بما أن الفرد لا يمكن أن يعيش وحده، وأنه يحتاج إلى نسج علاقات اجتماعيّة -وقد لاحظنا ذلك خلال فترة الحَجْرِ- فإنه يلجأ إلى الاجتماع بأشباهه. إنّ الأشخاص الذين يحسون بأنهم مقصيّون من المجتمع الوطنيّ، بغض النظر عمّا إذا كان ذلك حقيقة أم مجرد وهم، يميلون إلى الاختلاط بأشباههم، وبالتالي فإن النزعة الطائفيّة لا تتعارض مع هذه الفرديّة الحديثة، بل العكس. يريد الأشخاص أن ينتموا إلى طوائف صغيرة تشبههم، وفي الوقت نفسه يرغبون في أن يكونوا متميِّزين عن باقى المجتمع.

■ حوار: توما ماهلر وآن روزنشير □ ترجمة: عزيز الصاميدى

العنوان الأصلي والمصدر:

<sup>•</sup> Elisabeth Badinter: C'est la naissance d'un nouveau racisme.

<sup>•</sup> L'express, 18 Juin 2020.

## نعوم تشومسكي: نحن نوقع على الانقراض السادس!

يرى الباحث نعوم تشومسكي أن الأثر الأعظم في السياسة يأتي من «النشاط اليوميّ الدؤوب، وطبيعة الأشياء التي تغيّر الظروف الاجتماعيّة، والفهم، والخلفيّة التي يمكن أن تحدث فيها التغييرات».. في هذهٍ المقابلة يناقش تحديّات الاسْتجابةُ لفيروس كورونا، ومستٰقبل علاقتنا بالتَّكنولوجياً، ودروس التاريخ للنهوض مُجدَّداً.

> احتفلنا مؤخراً بالذكري الخمسين ليوم الأرض، بينما نشهد أزمةَ بيئيّة كبيرة اليوم. يشير الدكتور ستيفن بيزروشكا إلى أن فقدان الموائل وإزالة الغابات قد جعل المملكة الحيوانيّة على اتصال أوثق مع الجنس البشريّ، مما تسبَّب في نمو الفيروسات التاجيّة.

- هذا بالضبط ما حدث في الصين. لكنه وضع عام. مع تدمير الموائل، فإن الحيوانات التي لم يكن للبشر أي اتصال معها قد تخطَّت نطاق الغابات، واقتربت من البشـر. هنـاك اتصـال أكبـر. واحـدة مـن أخطـر الحـالات، كمـا ذكرت، الخفافيش، التي تحمل مجموعات هائلة من الفيروسات التاجيّة. لهـذا السـبب كان العلمـاءُ الصينيّـون الشـجعان يغامـرون فـى أماكـن خطيـرة للغايـة، في أعمـاق الكهـوف وما إلى ذلك، لسـنوات- ومات الكثير- في مسـعى لجمع معلومات حول الفيروسات التاجيّة. وجدوا الكثير من المعلومات. كان العلماءُ الأميركيّون يعملون معهـم لبعـض الوقـت، لكنهـم توقفـوا بعد ذلك. وبشكل عام، هذا صحيح. بينما نقوم بتوسيع الزراعة عالية التقنية، في حدِّ ذاتها غير مستدَامة، فإنها تدمِّر التربة السطحيّة- لن تكون للأجيال القادمـة التربـة السـطحيّة- إذا اسـتمرت الأنشـطة الزراعيّـة الصناعيّـة غيـر المُستدَامة، وتدمير الموائل.

ماذا سيحدث؟ المزيد من الأمراض التي لا نعرفها. ربّما الفيروس التاجيّ، ربّما شيء آخر. لذلك نحن نعمل من عدّة جوانب، ليس لتدمير أنفسنا فقط، إنَّمَا الحياة على الأرض. دعونا لا ننسى أن الأنثروبوسين، كما نسمِّيه الآن، الفترة منـذ الحـرب العالميّـة الثانيـة، الحقبـة الجيولوجيّـة عندمـا يكـون للإنســان تأثيــرٌ هائــل ومدمِّــر علــى البيئــة العالميّــة، ليســت فقــط فتــرة مــن الاحتبـاس الحـراريّ، المُتزايـد والسـيئ بمـا فيـه الكفايـة، ولكـن أيضـاً تدميـر البيئة - الموائل، والبلاستيك المُدمِّر لحياة المحيطات، والقمامة والصرف الصحىّ العشوائيّ، والزراعة غير المُستدَامة، وإنتاج اللحوم الصناعيّة، بشكل وحشى وقاس، وهـو ما يفتح البـاب أيضـاً للأوبئة. كمـا أنّ الاسـتخدام المُتهوِّرُ للمُضادات الحيويّة يعني أن البكتيريا تتحوَّل بسـرعة أكبـر، لذلك توجد الآن بكتيريا نجهل علاجاتها.

كلُّ هـذه الأعمـال والتصرُّفـات، مدفوعـة بالحاجـة إلـي المزيـد مـن الربـح والسيطرة، تسبِّب دمـاراً كبيـراً للأنـواع. نحـن بحـق فـي منتصـف مـا يُسـمَّى «الانقراض السـادس». حـدث الانقـراض الخامـس قبـل 65 مليون سـنة، عندما

ضرب كُويكب ضخم الأرض، وقتل معظم الأرواح على الأرض. نحن نفعـل نفس الشيء اليوم. نحن نوقع على الانقراض السادس. ليس البشر فقط، فمجموعات الحشرات تختفي بسرعة. في الأماكن التي من المُمكن حصرها-مـن الصعـب جـداً حصرهـا- نـرى بـأن معظـم أنـواع الحشـرات تختفـي اليـوم. نحـن نعيش على أسـاس الحشـرات. وكذلـك تفعل العديد من الأنـواع الأخرى. إنه دمار هائل.

لحُسن الحظ، هناك طرق للخروج. كلُّ مشكلة من المشاكل التي تحدَّثنا عنها، والعديد من المشاكل التي لـم نتحدَّث عنها، لها حلول ممكنـة. ولكن علينا أن نفعـل أي شيء حيـال ذلـك. في سياق جائِحة فيروس كورونا، يمكننا معرفة كيفيـة التعامـل معهـا، ولكـن هـذا ليـس جيّـداً إذا لـم نفعـل أي شيء بالمعرفة. هـذا الأمـر يتكـرَّر مـع كلُّ أزمـة مـن هـذه الأزمـات. لدينـا المعرفـة والفهم، لكن ينقصنا العمل.

كتب روب لارسون كتاباً باسم «Bit Tyrants»، وقد راجعته بشكل إيجابيّ. إنـه قلـق للغايـة بشـأن مقـدار القـوة التـي جمعهـا العمالقـةَ غوغل، وفيسبوك، وأمازون، ومايكروسوفت، وآبل، (الشركات الخمس الكبرى)، وبخاصّة الآثار المُترتبة على مخاوف الخصوصيّة والمُراقبة.

- لقـد اسـتمرّ هـذا لبعـض الوقـت. هـذا مـا تسـمِّيه شوشـانا زوبـوف، عالِمــة الاجتماع في جامعـة هارفـارد، «رأسـماليّة المُراقَبة». كتبت كتابـاً بهذا العنوان حولـه قبـل عـام أو عاميـن. حتـى قبـل الوبـاء، الـذي يقـدِّم كميـات هائلـة مـن المعلومات لشركات التكنولوجيا الكبرى، وبالطبع للحكومة، كانت هناك مجموعات ضخمـة مـن المعلومـات التـي يتـمُّ جمعهـا عـن الجميـع.

إذا كنت تقود سيارة، فإنّ كلّ القمامة الإلكترونيّة الموجودة حولك تلتقط معلومات حول ما تفعله، وإلى أين تذهب، كل شيء آخر مرتبط بقيادتك. هذا جيّد لشركات التأمين. نحن نصل إلى النقطة التي قد تحصل فيها على تحذير يقول لك: «لقد مررت بضوءِ أحمر. إذا فعلت ذلك مرّةً أخرى ستزيد حصّتك من التأميـن». وإذا اكتشـفوا أنـك تحـب المطاعـم الصينيّـة، ستتلقى إشعاراً يفيـد بوجـود مطعـم صينـيّ علـي بُعـد نصـف ميـل. هـذا لا يبدو سيئاً للغاية. إنه سيئ.

لكنه يـؤدِّي إلى السـيطرة والتحكُّـم؛ انتهـى الأمـر، لقـد وصـل بالفعـل إلـى



نعوم تشومسكي ▲

مرحلـة التجـارب- بـدأ هـذا بالفعـل فـى السـويد، عـن طريـق زرع رقائـق فـى العاملين. الحافز هو، إذا كانت لديك رقاقة، يمكنك الحصول على مشروب الكوكا مجاناً من آلة البيع. لكن الشريحة تراقب أيضاً تحركاتك. هذا يحدث بالفعل بطرق أقلُّ تدخلاً. لذلك تراقب الشركات الكبري سائقي الشاحنات. يمكن أن تفعل ذلك من خلال جميع القمامة الإلكترونية من حولهم. إذا توقفوا لفترةِ طويلـة فـي مـكان للذهـاب إلـي الحمـام أو شـيء مـن هـذا القبيل، فإنهم سيحصلون على نقاطِ سلبيّة؛ وإذا توقفوا، حيث لا يجب، فستخصم من رصيدهم مجموعة من النقاط. وهناك الكثير من الأمثلة، عملـك دائمـاً في خطـر. يزعمـون أنهـم قامـوا بتحسـين الكفـاءة بشـكل كبيـر بهـذه الطريقـة- المزيـد مـن التسـليمات بعـدد أقـلٌ مـن الأفـراد. يعمـل أمازون بهذه الطريقة. في مكان العمل في أمازونً، تتمُّ مراقبة الأشخاص بإحكام شـديد. إنـك تسـلكُ المسـار الخاطـعُ بين هـذا المكان وذلـك المكان، وسـتتلقيُّ إشعاراً إلكترونيّاً بشأن ذلك.

المثال الـذي نتّجـه إليـه يشبه الصيـن، حيـث مـدن بالكامـل تعمـل علـي مـا يُسمَّى بنظام الائتمان الاجتماعيّ. تحصل، لنقل على، 1000 نقطة، وأنت تحت مراقبة مشدَّدة: نظام الكاميرات، تحديد الوجه، الإلكترونيّات. إذا كسرت إشارة المرور، ستخسر رصيدك من النقاط؛ إذا قمت بمساعدة سيدة عجوز تعبر الشارع، فستحصل على أرصدة. قريباً جدّاً كلّ شيء يصبح داخليّاً. لدرجـة أنـك لا تلاحـظ شـيئاً. إنـه مثـل التوقّـف عنـد الأضـواء الحمـراء. إنها مجرَّد طريقة لتسيير العَالَم. أنت تعيش تحت مراقَبة مشدَّدة ومستمرة. إذا فكَّرت في الأمر، حتى الحصول على وظيفة ستكون بهذا الشكل.

سيزداد الأمـّرُ سـوءاً عندمـا تنتقـل إلـى مـا يُسـمَّى بإنترنـت الأشـياء. تحتـوي ثلاجتك على بعض الأجهزة الإلكترونيّة، لذا إذا كنت تقود سيارتك إلى المنزل، فيمكنك الاعتماد عليها لنَقْلِ شيءٍ من الفريزر أو شيءِ من هذا القبيـل. كل هـذه الأشـياء سـتلتقط معلومات عنك. سـيتم مراقبـة كل ما تفعله وتنقله لشركات التكنولوجيا الكبرى والأخ الأكبر الذي يجمعها فى مكان ضخم للاستخدام، إذا لـزم الأمـر.

لا شيء من هذا يجب أن يحدث. بادئ ذي بدء، يمكن تفكيك شركات التكنولُوجيا الكبرى. قد يُطلب منها تلبية نفس شروط الخصوصيّة، على

غرار الصحف. إذا تعرَّضت للتشهير في إحدى الصحف، فيمكنك تقديم قضية في التشهير. وإذا تعرَّضت للتشهير على فيسبوك، فلا يمكنك فعل شيء. لماذا يجب أن يكون لديها هذا الامتياز الإضافى؟ شخصيّاً لا أؤمن بدعاوى التشهير، ولكن إذا كانت موجودة، فيجب أن تكون هي نفسها للجميع.

هناك الأنانية، وهناك أيضاً تضحياتٌ هائلة قدَّمها أشخاصٌ أثناء الوباء. أذكر الأطباء والمُمرضين وفرق الطوارئ الطبيّة ومقدِّمي الرعاية الذين قاموا بعمل غير عادي.

- إنه أمرٌ لا يصدَّق. إنها إشارة حقيقيّة لما يمكن أن تحقّقه الروح البشـريّة. في جميع أنحاء العالم- البرازيل، هنا، وفي بلدان أخرى، غالباً في المُجتمعات الأكثر فقراً- يجتمع الناس للتو في مجموعات دعم متبادل. دعنا نجتمع ونساعد ذلك الرجل المُسن الذي علق في منزله في مكان ما وليس لديه أي طعام. أو دعنا نلتق وننظّم وننشئ بنك طعام، وما إلَّى ذلك. الناس قادرون على كل أنواع الأشياء.

بالمُناسبة، هناك أيضاً على الصعيد الدوليّ، أحد الأمثلة على دولة تُظهر الأمميـة الحقيقيّـة. هنـاك كيـان يُسـمَّى الاتحـاد الأوروبـيّ. هنـاك بلـدٌ غنـي، ألمانيا، تعامل مع الجَائِحة بنجاح. على بُعد ميلين إلى الجنوب هناك دولة تُسمَّى إيطاليا، وهي في وضع صعب. يوجد في شمال إيطاليا جائِحة خطيرة. هـل سـاعدتهم ألمانيـا؟ كلا، بـل دولـة أخـرى. إنهـا كوبـا، البلـد الـذي حاصرته الولايات المُتحدة لمدة 60 عاماً، وحاولت سحقها. إنهم يرسلون الآن الأطباء في جميع أنحاء العَالَم إلى الخطوط الأماميّة لتعويض ما لا يفعله الأغنياء والأقوياء. هذا ليس بجديد. لقد كان يحدث لفترةٍ طويلة. لكن لا يُسمح لنا بملاحظة ذلك.

■ حوار: دیفید بارسامیان 🗆 ترجمة: مروی بن مسعود

https://lithub.com/noam-chomsky-what-history-shows-us-about-respondingto-coronavirus/

مايو 2020

### من أدب المُساعدة الذاتيّة إلى «الماد ماكس»

## «اقتصادُ التنمية الذاتيّة» بالعالم العربي

خلالٍ العقدين الماضيين، هيمنت كتب «التنمية الذاتيّة» (الورقيّة، الإلكترونيّة، والصوتيّة) على قوائم الكُتب الأكثر مبيعاً، بالأسواق العالميّة كما العربيّة، وأضحت تنافس مبيعات الروايات وكُتب العلوم الإنسانيّة؛ إذ لم تتفوَّق عليها في كثِير من الأحيان. لكننا اليوم، نشهد طفرةً متواصلة في مجال «أدب المساعدة الذاتيّةِ» أصبحنا بموجبها أمام «صَناِعَة واقتصاد للتنمية الذاتيّة» قارب رقم معاملته 12 مليّار دولار سنة 2019 بالولايات المتحدة الأميركيّة لوحدها وفقا لتقرير مركز (Marketdata Enterprises).

> لم نعد نتحدَّث عن كُتب ودورات وحلقات تُقدَّم من قِبَل كُتَّاب، باحثين، أشخاص ناجحين أو عوام من أجل تحسين حياة الناس فيما يشبه السرد الأدبى الممرزوج بإرشادات نفسيّة واجتماعيّة ومقولات فلسفيّة لتشكيل الـذات الاجتماعيّـة، وإنمـا عـن اقتصـاد وصناعـة مُرسـمَلة تُسـتثمَر في التفاوتات الاجتماعيّة، اللايقين، حلم النجاح السهل ورهان تحقيق العيـش الكريـم وتحـوُّلات العصـر الرقمـيّ مـن أجـل تقديـم كتـب رقميّـة وصوتيّـة، دورات تكوينيّـة، برامـج معلوماتيّـة، مدربيـن ومحفّزيـن، معاهـد ومراكز للتدريب... سمحت للبعض بتقاسم تجاربه ونجاحاته مع العموم وفتحت المجال أمام آخرين للعب على اللاشعور الجمعيّ بهـدف تحقيق المكاسب الماديّـة. فما هي مقوِّمات اقتصاد التنميـة الذاتيّة خلال العصر الرقمـيّ؟ كيـف انتقلنـا مـن أدب للمسـاعدة الذاتيّـة نحـو اقتصـاد التنميـة الذاتيّة قائم على نمط اقتصاد الماد ماكس النفسي (الندرة=اليقين، النجاح، العيش الكريم...)؟ وإلى أي حَدِّ يمكن القول بأن «اقتصاد التنمية الذاتيّة» يعيش عقده الذهبيّ بالعَالَم العربيّ؟

> «إذا كنت تبحث عن كتب المساعدة الذاتيّة، فلماذا تقرأ كتاباً كتبه شخصٌ آخـر؟ هـذه ليسـت مسـاعدة ذاتيّـة، إنهـا مسـاعدة! لا يوجـد شـيء اسـمه مساعدة ذاتيّة. إذا قمت بها بنفسك، فلن تحتاج إلى مساعدة»، بهذه العبارة نبَّه الناقِـدُ الاجتماعـيّ الأميركـيّ «جـورج كارلـن George Carlin» إلى البُعد الاقتصاديّ والماديّ المُحرِّك لكتب المُساعدة والتنمية الذاتيّة خلال سبعينيّات وثمانينيّات القرن الماضي، والتي تبيِّن بوضوح القدرة «العجيبة» للمنظومة الرأسماليّة على إعادة تسليع المآسى التي تنتجها (التفاوتات الاجتماعيّة، اللايقين...) في ثوب وصفات جاهزة للنجاح السهل والنجوميّة الوهميّة. بعد عقودٍ، وبفعل تحوُّلات العصر الرقميّ، تبيَّن بالملموس أن الطابع المُقاولاتي للمنظومـة الرأسـماليّة وقدرتهـا علـي هـدم وإعـادة تشـكيل العالـم قـد جعلهـا تنتقـل مـن مسـتوى أول لتسـويق السلع الحقيقيّة (الموارد الطبيعيّة...) إلى مستوى ثان لتسويق السلع غيـر الحقيقيّـة (الأرض، الطبيعـة، والإنسـان) نحـو مسـتوّى ثالـث لتسـويق الندرة (اقتصاد الماد ماكس)؛ لكن هذه المرّة ليس النفط، السماد أو

الماء (كما في سلسلة أفلام (Mad Max))، وإنما النجاح، النجوميّة، الثروة، اليقين، والعيش الكريم، وغيرها من مرتكزات الحياة الإنسانيّة التي فُقِدَتْ بفعل تفضيل نمط المساواة في الحظوظ والفرص الاقتصاديّة على نمط المُساواة في المواقع الاجتماعيّة.

ظلَّت مقولة المُساعدة الذاتيّة ملازمة لتاريخ الأدب الإنساني، بحيث يُعَـدُّ كبار الكُتَّابِ والروائييـن موجِّهيـن حقيقيّيـن فيمـا يتعلّـق بالمسـائل الاجتماعيّـة، النفسيّة، الوجدانيّـة، والوجوديّـة. إننـا نقـرأ الروايـات، علـى سبيل المثال، من أجل استلهام تجارب الآخرين ضمن نطاق تجربتنا الوجوديّة وعيش تجربة غيرية دون أن نعيشها على أرض الواقع. كما أن اقتران المساعدة الذاتيّة بالعلوم الاجتماعيّة والنفسيّة خلال القرن الماضي جاء في إطار مساع مجتمعيّة واقتصاديّة لخفض نسب القلق، الاضطراب واللايقين المُصاحبُ للثورات الصناعيّة وتحوُّلات العوالـم الحضريّـة. مع ذلك، أصبحنا اليوم أمام انفجار كبير في «مهن» المُساعدة والتنمية الذاتيّة، خارج إطارها الأدبيّ أو العلميّ، والتي تدعى تقديم الحل السحري لمشاكل التفاوتات الاجتماعيّة والطبقيّة وتحقيق النجاح المهنىّ والاجتماعيّ خارج المسار الكلاسيكيّ المعهـود وتسـتفيد مـن تحوُّلات الأنفوسـفير مـن أجل تسليع العواطف والوجدانيّات الإنسانيّة.

يمكـن أن نميِّـز بين مرحلتين اثنتين ضمن مسـار تطـوُّر اقتصاد التنمية الذاتيّة بالمنطقـة العربيّـة. أوّلاً، مـا قبـل الأنفوسـفير والثـورة الرقميّـة. ثانيـاً، ما بعد الأنفوسفير والثورة الرقميّـة. في المرحلـة الأولى، انحصـرت المسـاعدة الذاتية في نطاق الرسائل الأخلاقيّة والإنسانيّة التي يقدِّمها الأدب عامّة، والدراسات والأبحاث العلميّة المرتبطة بالعلوم الاجتماعيّة والنفسيّة خاصّة. وقـد ظلَّت ظاهرة «كتـب ودورات التنمية الذاتيَّة» محدودة الانتشـار ومرتبطة بأسماء ومراكز تدريب معيَّنة. بوجهِ عام، كان القارئ يتجه مباشرةً نحو عَالَم الإبداع والكُتب والمُؤلَّفات العلميّة ويفضِّل ثقافة العين على ثقافة الأذن. ضمن المرحلة الثانية، انفجرت ثورة العَالَم الرقميّ والتقانة خلال العقد الأخير فاسحةً المجال أمام تطوُّر ثقافة «الترفيه والتسلية» وتزايد حِدَّة اللايقين والفوارق والتفاوتات المحليّة والعالميّة، بالموازاة مع مأسسة



حقيقيّـة لاقتصـاد التنميـة الذاتيّـة. أضحـت دور النشـر العريقـة تُقبـل علـي ترجمـة ونشـر مُؤلَّفات التنميـة الذاتيّـة دون اهتمـام حقيقـيّ بمصداقيّتهـا العلميّة والمعرفيّة. تناسلت مراكز التدريب ودورات التنمية الذاتيّة على نطاق إقليمـــق واسـع، وتزايـد التهافـت علـى «انتحـال» صفة مـدرب أو كوتش لغايات أيديولوجيّة وربحيّة بعيدة عن منطق المساعدة والتوجيه نفسه. لم يتوقف الأمر عند هذا الحَدِّ، بحيث أدرك القائمون على هذه الصناعة مبكّرا أن العـزوف عـن القـراءة سـيطال كتب التنميـة الذاتيّـة عمـا قريب. وتبعاً لذلك، تمَّ الاستثمار في المنصات الرقميّة (يوتيوب، فيسبوك، توتير، انستغرام...)، الكُتب الرقميّة والصوتيّة، التطبيقات والبرمجيّات، البرامج التليفزيونيّة، الكوتشينغ، والتدريب الرقميّ، مراكز التدريب الشبكيّة... وتركيـز الاهتمـام على المُراهقين والشباب الباحثين عن أسهل طرق للنجاح الفوري خارج مجال المدرسة والعمل. ولا غُرابة في أن كُتب المُساعدة والتنمية الذاتيّة مازالت تهيمن على نسب مبيعات المكتبات والمعارض، ومازال العديد من المُدرِّبين ومراكز التدريب يحظون بملايين المُتابعين والمُعجبين بمختلف دول المنطقة العربيّة (خاصّة في ظلّ جَائِحة كورونا وتزايـد حـدّة التباعُـد الاجتماعـيّ). مـن أسـرار النجـاح المدرسي، قَـوة الشـخصيّة ، القضـاء علـى التوتـر وصـولاً إلـى عقليّـة المليونيـر... يتـمُّ فردنـة الفشـل مـن جهـة، وتقديـم نمـاذج نجـاح اسـتثنائيّة تخلـق نوعـا مـن الإعجاب لدى المُراهقين والشباب إلَّا أنها تعمِّق مشاعر الخوف، والقلق، والإحساس بالنقص لديهم من جهةِ أخرى، كما يؤكِّد «مارشل سنكلير .«Marshall Sinclair

منذ أول كتاب مكرس لموضوع «المساعدة الذاتيّة» (كتاب (Self-help) لـ«سـامويل سـميل - 1859) «Samuel Smiles) إلى اليـوم، لا يبـدو آننا آمام مُؤلَّفات وبرامج تدريبيّة لمُناشدة «الإنسان الأعلى» (نيتشويا) بقدر ما نحن أمام صناعة رأسماليّة جاءت استجابةً لتطوُّر المُجتمع الاستهلاكيّ، حيث لا يتمُّ تقديم «مفاتيح النجاح» المُروِّج لها، وإنما فقط نصائح لمكافحة روتيـن العمـل والحيـاة الاجتماعيّـة، يضيـف «مارشـل سـنكلير»، وتضبيـط النفس مع اللامعني الـذي يصاحب تطوُّر تقسيم العمـل والضجـر المرافق

لتحوُّلات «مجتمع المخاطر المُنعدمة». مع ذلك، مازلنا أمام اقتصاد أكثر تماسكاً يحقَق رقم معاملات كبيراً جدّاً بدول الشمال، ويسير في اتجاه المأسسة الشاملة والشرعيّة الاجتماعيّة والاقتصاديّة الشعبويّة بالمنطقة العربيّة.

بالولايات المتحدة الأميركيّة لوحدها، قارب رقم معاملات قطاع التنمية الذاتيّة 12 مليار دولار سنة 2019 وفقاً لتقرير مركز (-Marketdata En terprises). ينفق حوالى 100 مليون أميركيّ ما يقرب من مليار ونصف المليار دولار على مختلف الأجهزة والمنتجات المُرتبطة بالمُساعدة الذاتيّة (الأدوات الرياضيّة، الوصفات الغذائيّة...)، تُقدَّر مبيعات كَتب المُساعدة الذاتيّة (خاصّة الإلكترونيّة والصوتيّة) بحوالي ملياريّ دولار سنويّا، تجني تطبيقات المُساعدة الذاتية مئات الملايين سنويّاً من عائدات الإعلانات والباقات المدفوعة، يتجاوز رقم معاملات سوق الكوتشينغ المليار دولار (قـد يجنـي الكوتـش أو المُـدرِّب فِي التنميـة الذاتيّـة حوالي 100 ألـف دولار سنويّاً، ويمكن أن يتجاوز المُحفَزون والمُؤثّرون على التليفزيون والوسائط الرقميّة هذا الرقم بأضعاف)، يُقبل مئات الآلاف على مراكز وبرامج التدريب التي يصل سعر الحصة الواحدة فيها إلى أزيد من ثلاثة آلاف دولار... قد لا تبدو هذه الأرقام كبيرةً مقارنةً بصناعة المُوسيقي، الأفلام والمحتويات الترفيهيّـة عمومـاً، إلَّا أنها تبيِّن إلى أي حَـدُّ أصبح تسـليع «النـدرة» واللُّغـة الناعمة أساس تطوُّر منظور جديد لاقتصاد الماد ماكس المُستثمَر في قيم وغايات إنسانيّة مفقودة اليوم (الثقة بالنفس، النجاح...).

لا يَخْتلف وضع قطاع التنمية الذاتيّة بالمنطقة العربيّة عن باقى بلدان العالم، خاصّة وأننا أمام اقتصاد مُسوقَن ومُسلعَن على نحو كونيّ. في ظلَّ غياب إحصاءات ودراسات حقيقيَّة في المجال، لابد من الإشارة إلى نقطتين اثنتين. أولاً، استثمار دور النشر الكبرى بالمنطقة، خلال السنوات الخمس الأخيرة، في ترجمة ونشر كتب ومُؤلَّفات التنمية الذاتيّة على نطاق واسع، عبر استغلال الظرفيّة الاجتماعيّة والاقتصاديّة التي يعيشها المُراهقون والشباب العربيّ بعد حركات الربيع العربيّ، والترويج للمُؤلَّفات والأفكار الحاملة لحلول سحريّة للفقر والبطالة والفوارق الاجتماعيّة في



يفتح المجال أمام انتحال العديد من الصفات باسم التخصُّصات المُرتبطة بمجال التنمية الذاتيّة والعلوم الاجتماعيّة والنفسيّة.

ختاماً، إننا أمام صناعة واقتصاد حقيقيّ يتوافق وقواعد السوق المفتوح. سواء أكانت الأهداف والرهانات حسنة أم لا، فإن الأمر يتجاوز مجرَّد التنمية الذاتيّة ومساعدة الأفراد في تشكيل ذاتيّتهم الاجتماعيّة فقط. قد نتفق على أننا نعيش في قرن الوفرة والرفاهية (الموارد الاقتصاديّة والثروات الطبيعيّة)، لكننا أصبحنا نفتقر إلى الصِّحة النفسيّة المُتوازنة والسليمة. وسواء أتعلُّق الأمر بعدم قدرة أدمغتنا على معالجة الكمّ الهائل من المعلومات والمُعطيات اليوميّة أو تزايد حدّة الفوارق والتفاوتات التي ينتجها «السوق المفتوح»، فإنّ قيماً وأهدافاً حياتيّة مثل النجاح، العيُّ ش الكريم، الثقة في النفس، السعادة... أصبحت سلعاً نادرة بالشكل الذي يدفعنا إلى إنفاق آلاف الدولارات سنويّاً على الكُتب، الدورات التدريبيّة، والنصائح العامة، المُقدَّمة بلغة ناعمة وسلسة، التي تدَّعي تقديم وصفات سريعة للنجاح والسعادة في حين أنها تعمل على جعل هـذه القيـم أنـدر وأنـدر ضمن سـياق عصـر رأسـماليّ - رقميّ فَقَدَ فيه الإنسـانُ معنى سلوكاته وأفعاله الوجوديّة الأساس... تلك هي الصورة الجديدة لاقتصاد ماد ماكس من نوع جديد. ■ محمد الإدريسي

ثوب لغة ناعمة وسورياليّة أقرب إلى التخدير الاجتماعيّ منها إلى العلم والمعرفة؛ وكأن تغيير أسماء وتوصيفات الظروف الاجتماعيّة والنفسيّة سيُغيِّر هـذه الظـروف بلغـة جـورج كارلـن. ثانيـاً، تناسـل مراكـز التدريـب والتطويـر الذاتـيّ التـي تقـدِّم محاضـرات ودورات التنميــة الذاتيّة-تتـراوح بيـن عشـرات إلــّي آلافُ الــدولارات- بالقــدر نفســه الــذي تنتـج فيــه مزيــداً من المُدرِّبين والمُحفَزين؛ وكأن الهدف الرئيسي هو إضفاء الشرعيّة المُؤسّساتيّة على صفات الكوتش والمُـدرِّب والمُحفِّز أكثر من رهان المُساعدة والتنمية الذاتيّة للمُستفيدين. الشهادات، الدبلومات، حقائب التدريب، الاعتماد... هي المُحرِّك الأساسي لهذه الصناعة الجديدة التي أَضحت تركِّز أكثـر علـي المُراهقيـن والشـباْب، وتُمـارَس فـي الغالـب مـنْ قبَل فاعلين خارج الدوائر العلميّة لمجال المُساعدة والتنمية الذاتيّة. أُسهمت ثورة الأنفوسفير والعوالم الرقميّة في تطوير العديد من مرتكزات اقتصاد التنميـة الذاتيّـة بالمنطقـة العربيّـة. بمـاً أن المُسـتهلك العربـيّ يُقبل بشكل رئيسيّ على الكُتب المُترجَمة في المجال، الدورات التكوينيّة الأجنبيِّة وحتي المحاضرات الرقميّة، فقد أضحى المُدرِّبون والمُحفِّزون يستثمرون أكثر فى المنصات الرقميّة والتطبيقات والبرمجيّات لاستمالة المزيد من المُستهَّلكين. أصبح عدد المُتابعين، الإعجابات، التعليقات... المُحدِّد الجديد لـ«نجوميّة التنمية الذاتيّة» والمُتحكَم الرئيسيّ في الأسعار والمداخيل والإشعاع القُطريّ والإقليميّ. بالإضافة إلى ذلك، لا ننسى أننا أمام صناعة اقتصاديّة قائمةٌ على علاقًات قوى شبكيّة بين فاعلين من مجالات مختلفة تروم الترويج لمنتوج خدماتيّ يقدِّمه مدرِّبون «مصنوعون» وفقاً لشروط تسويقيّة لا تختلف كثيرًا عن ثقافة نجوميّة الكلاوت ضمن عَالَم المُوسيقي المُعاصرة (قد يصل دخل المُدرِّب إلى عشرات الآلاف من الدولارات، ورقم معاملات بعض مراكز التدريب إلى مئات الآلاف من الدولارات سنويّاً). تجدر الإشارة كذلك إلى أن اشتغال مراكز التنمية الذاتيّة يندرج تحت غطاء مراكز البحوث والدراسات العلميّة، الأمر الذي

<sup>-</sup> The Market For Self-improvement Products & Services, (Report), Marketdata LLC, USA, October 2019.

<sup>-</sup> William Cho, The Growth of the Self-Help Industry: An Economic Examination, https://kisbp.com/2019/04/04/the-growth-of-the-self-help-industry-aneconomic-examination/.

<sup>-</sup> Marshall Sinclair, Why the Self-Help Industry Is Dominating the U.S.A brief history of self-improvement, https://medium.com/s/story/no-please-helpyourself-981058f3b7cf.



## أزمةُ سوقِ الكِتابِ أَمْ أَزمةُ تضخُّمِ إِنتاجِ الكُتب؟ بعيداً عن العرض والطلب

سُلَطتْ الأضواء، منذ اجتياح فيروس كورونا للعَالَم، على أزمة الكتاب والمنشورات الورقيّة، وعلى معاناة سوق وسائط التثقيف ومنتوجات الإبداع المُختلفة. والواقع أنّ أزمة سوق الكتاب بِخاصّة، مطروحة منذ سنوات بسبب عوامل تعود إلى منافسة الوسائط الرقميّة والإلكترونيّة التي تتفوَّقُ في جذب المُستهلكين أكثر ممّا تسِتطيعهُ الكُتب. وجاءت مناسبة كورونا لتؤكِّد تفوُّق المساحاتِ الرقميِّة الشاسعة على بُقية وسَائِط التثقيف الأخرى. تأكَّد ذلك، خِاصّةً، من خلال فتح تلك المساحات الرقميّة مجاناً أمام طُلاب الثقافة والتسلية، بلُ ونقلها إلى داخل البيوت والمكَاتِب.



محمد برادة

مثلً هـذه الأحداث والتحـوُّلات في وسـائط الثقافة تفرض، ولا شك، إعادة التحليل واستقصاء المُتحوِّل والثابت، وانعـكاس ذلـك علـى مجـال جوهـريّ يتمثّـل فـى تنشـيط الحقل الثقافيّ وتفعيل مسالكه. يمكن، إذن، أن ننطلق من التحليل الذكيّ الـذي أنجزته الروائيّة البريطانيّة فيرجينيـا وولـف (1882 - 1941) فـي كِتابهـا «غرفـةٌ تخـصّ المرء»، حيث اشترطتْ عنصريْن اثنيْن لتتمكّن المُبدعة أو المُبدع من الكتابـة؛ وهُمـا: امتـلاك غرفـة خاصِّـة تتيـح الاختلاء بالنفس والإنصات إلى الذات، ثمّ التوفر على مبلغ مالي شـهري، يكفل العيش اللائق لِمَنْ أراد أن يتفرَّغ للإبداع. بعبارة ثانية، هي تؤكِّد على الشروط الماديَّـة الضروريّـة التي لا منـاص منهـا لمَـنْ يريـد أن يُغامِـر في فضاء الكِتابة والإبداع. لكنها لا تتوقَّف في كتابها عنـد هذا الجانب، بل تلامس أيضاً الحالة النفسيّة المُتيحة لانبثاق النصوص الجديرة بأن تُعتَبَر حاملةَ لإضافة فنّيّة أو فكريّـة... غيـر أن هـذا الجانـب يبتعـدُ بنـا عـن الموضـوع الـذي نعالجـه الآن. لنقُـلْ بـأن كلّ كاتِـب، مهمـا كان وضعه الاجتماعيّ، مطالبٌ بأن يُؤمِّن تلك الغرفة الخاصّة مع مورد مالىّ ثابت يسمح له بالتفرُّغ للكتابة. وهذه ليست مسألةً سهلة، وكثيرا ما كان غيابُها يؤول إلى وأد مواهب واعدة، وتعطيل إبداعات لم تكتمل الشروط الماديّة

مهما يكنْ، استطاع الكِتابُ خلال عِدّة قرون، أن يضطلع

بدور أساس في نقل وحفظِ العلوم والنظريّات، وتوصيل الإبداعات على اختلاف أجناسها التعبيريّة، وأن يكون وسـيلةً لا منــاص منهــا فــى تشــييدِ ثقافــاتِ الأمــم ومَــدّ حبال الوصل بينها. لكنْ، منذ الرّبْع الأخير من القرن العشرين، ومع الإنجازات المُذهلة، المُتواصلة في مجال الإنترنـتْ والرقمنـة واختراع وسـائط للقـراءة والكِتابة بعيداً عـن الـورق والقلـم، أصبـح الكتَـابُ فـي مهـبِّ التنافُـس والمُزاحَمـة والإبـدال، وبـات مُهـدَّدا بـأن يُحال علـى مخازن حفظ الأشياء القديمة التي لم تَعُدْ صالحةً للاستعمال. إلَّا أن الكِتـاب اسـتطاع أن يُقـاوم وأن يصمـد في وجهِ الوسـائط الإلكترونيّـة والرقميّـة، مُحتفظـاً بتلـك الخصوصيّـة التـى تجعل منه تميمة حميمة يختلي بها القارئ ليُمارس جزءاً من حرّيته المُصادَرة، وذلك عبْر القراءة وتقليب الصفحات، والتعليق على ما يستثيرُ حاسّته النقديّـة والعـودة إلـى فقـرات ظلَّـتْ تلاحـق فكـره وخيالـه... لنَقُـلْ إِنَّ قَرَاءَةَ الكُتِبِ مِتَعَةٌ استثنائيَّة تُوهِمُ القَارِئ أُنَّه يُحقِّقَ ما لا يستطيع أن يفعلـه مـن خـلال وسـائط القـراءة غيـر الورقيّـة التي أصبحـتْ مشـاعاً بيـن الجميـع. ولعَـلّ هـذا من أهمّ الأسباب التي جعلت الكِتاب لا يـزال حيّا يُـرزَق ويُرزق، حريصا على تطوير الإخراج وأناقة الطبع. مع ذلك، أخذتْ أزمة سوق الكِتاب تعبِّر عن نفسها في مجال حيويّ وحساس، يتعلَّق بانخفاض المبيعات،

وتقلُّص مَساحة تخزيـن الكُتـب، وتقلَّـص عـدد الكُتَّـاب

الذين يتعيّشون من إنتاجهم، خاصّة في مجالٍ الإبداع الأدبيّ. وطبعا حديثنا هنا، هـ وعـن الأقطار التي تغلّبتْ على الأميّة ولهـا تقاليد عريقة في تشييدِ الحقـل الأدبـيّ وترسـيخ عـادة القـراءة وعـادة شـراء الكتـب. في مثـل هـذه الأقطـار، أعلنـت الأزمـة عـن نفسـها مـن خـلال ظاهـرة تضخّم إنتاج كميّة الكتب السنويّة، بخاصّة في حقل الإبداع الروائيّ. وإذا كان للكُتب العلميّـة والأكاديميّـة جمهورهـا المُتخصِّـص، فإن كُتب الإبداع الأدبيّ ليس لها جمهـور مُحـدّد، وقرّاء مواظبون على اقتنائها، لأن مُنتجيها يتجدُّدون كلُّ سنة، ولأن الحاجةُ إلى متابعة الإبداع لا تخضعُ لقانون الطلب؛ ومـن ثـمَّ فـإن العـرضَ لا يُلبِّى طلبـا محـدُّدا كما الحال في بقية مجالات الاقتصاد. بعبارة ثانية، كُتَّابُ الأدب يكتبون وفق تجربتهم وذوقهم الجماليّ ومستواهم الثقافيّ، والقُرَّاء الذيـن يشترون الكتب يختارون ما يُلائم ذوقهم وتكوينهم المعرفيّ. وتتجلى أَهمِّيـة هـذا العنصر المُتحكَم في سـوق الكُتب، وبخاصّـةِ الإبداعيّة منها، من خلال ما تسجله المبيعات التي دأبتْ منذ عقودٍ، على تأكيد تفوُّق الرواية على غيرها من الأجناس الأدبيّة والفكريّة. ونجد ذلك واضحا ومُتواترا في سوق الكُتب بفرنسا، حيث بلغ عدد الروايات المعروضة كلُّ سنة ما يفوقُ خمسمئة رواية، علاوة على النصوص المُترجَمَة. أمام هـذا الإنتاج السنوي، يحارُ القارئ وتصبح طاقته الشرائيّة قاصرة عن اقتناء ما يستحق القراءة والاعتبار. نتيجة لذلك لم يَعُدُ عدد لا بأس به من الروائيّين، بخاصّةِ الجدُد منهم، يحظون بالبيع والرواج. وفي حوارات واستطلاعات نشرتها الصحف الفرنسيّة، منذ أشهر، أعربَ الناشرون والكُتّاب وأصحاب المكتبات عن هذه الأزمة، موضحين أنها تعود أساساً إلى ظاهرتيْن: الأولى تتمثّل في الكساد النسبيّ الـذي أضحـتُ سـوق الروايـة تعرفـه نتيجـة لتضخّـم العـرض وصعوبة الاختيار، خاصّة أن وسائط التعريـف والنقـد لـم تَعُـدْ قـادرةً على ملاحقة كلُّ ما تلفظه المطابعُ سنوياً. والظاهرة الثانية تتمثَّل في تقلُّص عدد الكتَّاب الذين يتعيَّشون من أقلامهم، إذ قل عددُ الذين يبيعون ما بين خمسين ألفاً ومئة ألف نسخة. لكنْ، في الآن نفسه تستمرّ ظاهرةً الإقبال على الرواية «الأكثر مبيعاً» (البيست سيلر)، وإنْ كان عددُ المُستفيدين منها لا يُجاوز أصابع اليد. والمحظوظون من هؤلاء الروائيين يبيعون ما بين خمسمئة ألف ومليون ونصف

المليون نسخة. ومعروف أن هذا النوع من الروايات يتوخّى التسلية، واعتماد الحبكة المُشوِّقة، واللُّغة السهلة المسكوكة...

أمام هذه الأزمة التي تواجهُ الكُتبَ الجيّدة، انقسم مَنْ يعملون ويُنتجــون فــى هــذا المجــال إلــى فريقيْــن: الفريــق الأول يــرى أنّ مــن الضروري أن تستمرّ دُورُ النشـر في طبع مـا تجـدُه مُسـتحقاً للقـراءة، خاصّـة مـن إنتـاج الشـباب، لكـيْ يظـلُ الأدب والفكـر مـرآةً للتحـوُّلات المُتبلورة في أعماقِ المُبدعين، والتي لا تجد متنفَّسا إلَّا في كتابـة النصوص الجيّدة...

والفريق الثاني، يدعو الناشرين إلى أن يُمارسوا المزيد من التدقيق والغربَلة عند اختيار ما يستحق النشر، لكيْ لا يؤدِّي تضخَّم عدد الكُتب المنشورة إلى تناقص عدد القُرَّاء وإلى الحيلولة دون تواجد كَتَّابِ مُحترفين يُراهنون على الإبداع لكسْبِ قوتِهِم والاستمرار في بلورة رؤاهم الفنّيّـة والفكريّـة...

نحـن آمـام مـآزق دقيـق لا يمكـن الخـروج منـه بالاختيـار بيـن الاسـتمرار في نشـر النصوص الجيّدة أو تقليص عددها لحماية دُور النشـر وصناعة الكتاب. ذلك أن «مهنة الكتابة والشعر» هي ذاتُ طبيعة خاصّة تعلو بهـا علـى مسـتوى العـرض والطلـب، لأنهـا تلامـس المشـاعر والأفـكار والمُعتقدات، وتنحو صوْبَ: «تكسير بحر الجليد الرابض بأعماقنا»، على حَدِّ تعبير كافكا. إنّ الكِتابة التي تستحق الاعتبار، تعانق بذور الرفض وتدعو إلى تخطى الحدود المُصطنعة الرامية إلى مصادرة الحرّية. من ثمَّ، فهي لا يمكن أن تصادف القبول لدى أغلبيّة المُجتمع الملهوفة على مُعانقة وَهُم «السعادة» في الدنيا قبل الآخرة. لكنْ، لحُسن الحظ، أن النصوص الجيّدة تلاقي، في نهاية المطاف، الاعتراف والتقدير والإقبال على قراءتها، غالبا بعد موت مُبدعيها، حين يلتفت النُقَّادُ والحقـل الثقافـيّ إلـي أهمِّيّتهـا. مـن هـذا المنظور ، جازَ القـول بأنّ الكِتابة ليست مهنة مثل باقى المِهَن، بل هي مغامرة واستكشاف ومُجابَهــة، يخــوض المــرءُ غمارَهــا إذا أراد أن يجهــر بمشــاعر وحقائــق تُحرِّر النفوس والعقول، لا أن يتخذها مهنةً تضمن العيشٍ الرغيد. وإذا أصبحت الكِتابــة مُطابقــةً للمُراوغــة، حريصــةً علــى تملــق جُمهــور يبحث عن السهولة والسعادة الوهميّة، فإنها تُصنّف حينئذٍ ضمـن المهَـن العَضَليّـة!!!

### كيف سيكون المشهد بعد الوباء؟

### صناعة النشر

في وقتِ مُبكِّر من تفشّي جَائِحة كورونا، تمَّ تداول سؤال في مجتمع الكِتابة مفاده أنّ شكسبير ٱلَّيفَ «إلملك لير» أثناء الْحَجْرِ َالصحيّ زمن الطَّاعون الدبلي. ما لم يتطرَّق له السؤّال، والذي يمكن أن يكون أكثر فائدةً للِكُتَّاب، كيف تغيَّر مجتمع المسرَّح بينما كان شكسبير َّفي الحَجْر الصحيّ؟ هل خرج رواد المسرح من الحَجْر المنزليّ في القرن السابع عشر متعطشين للترفيه؟ هل أقبلوا على الأعمال الترفيهيّة أم الجادة بعد أشهر من التحديق في جدران منازلهم؟ وهل ابتعدوا عن مسرحيّات الطاعون؟

> بينما تستعد الشعوبُ للخروج مرةً أخرى من الحَجْر الصحيّ، سيواجه مجتمع النشـر أسـئلةَ كثيـرةَ مـن هـذا النـوع، رغـم تكيُّفهـا تماشـياً مـع مقتضيات عصرنا. سيترك الوباء تأثيراتِ دائمة على المُؤلفين والمُحرِّرين، والـوكلاء والقـُرَّاء. بـأى شـكل سـيظهرون؟

> ... بعد التحدُّث مع أَشِخاصً من جميع الجهاتِ في هذه المسألة، أمكن لنا معرفة بعـض التوقّعات. ُ

### رواية الوباء العظيم غير مطروحة

هناك حقيقةٌ معلومة في عَالَم النشر: تزدهر مبيعات الرومانسيّة خلال الأوقات الصعبة. عندما يكون البقاءُ غير مؤكَّد، يلجأ معظم الناس إلى أي شيء يمكن أن يصرف انتباههم عن الكارثة، ويبعد عنهم ذكراها السيئة في حياتهم. والسؤال هو كُمّ من الوقت يحتاج الناس للبقاء بعيداً عن الواقع؟ هـل يمكـن أن تزدهـر الكَتب الوبائيّة على المـدى القريب؟ أم أننا على بُعد عقد من ظهور كتابات أدبيّة عن الجَائِحة الراهنة؟

لكن التاريخ يرجِّح هذا الاحتمال الأخير. أفضل الكُتب عن حرب العراق، وإعصار كاترينا، وأحداث 9/11 - وجميع الأحداث الثقافيّـة التـى ميَّـزت العشرين سنة الماضية- قد ظهرت بعد سنواتٍ من تلك الأحداث. يحتاج الناس إلى مساحةِ للفهـم، ووقتِ للمُعالجـة، ولا يقتصـر هذا الحـدث على يوم أو أسبوع. تستمر عواقب الوباء في الظهور بعد أشهر من اكتشاف الفيّروس. وغالبية الناس لا يفضلون في الوقت الحالى قراءة القصص الخياليّـة أو الواقعيّـة التي تُركَـز على (كوفيـد - 19).

وهناك أدلةً قصصيّة تؤكّد ذلك. تقول آن بوغل، التي تستضيف بودكاست الكُتَّابِ بعنوان «ما يجبِ أن أقرأه لاحقا؟» إنّ معظم القُرَّاء الذين تحدَّثت معهـم يريـدون الترفيـه المُمتـع. «يرغـب مجتمعنـا فـي قـراءة الكُتـب التـي تبعدنا عن الواقع، والمُناسِبة لفتراتِ اهتمامنـا الجماعيّ، سـواء القصيرة أو الآنية. نحن نريد كُتباً لا تتطلّب الكثير من الجهد الذهنيّ».

ربَّما لا يرغب الأشخاصُ الذين يواجهون الموتَ، والصعوباتِ الماليَّة، وانعـدام الأمـن الوظيفـيّ علـى أرض الواقـع فـى قـراءة تلـك المواضيـع فـى الروايات. تقول سيندي هوانج، نائبة رئيس مجموعة بيركلي للنشر ومديرة

التحرير: «معظم الأشخاص يرغبون في قراءة مواضيع تنسيهم تفاصيل الحياة من حِولهم». «الكثير من الناس يبحثون عن شيءِ ما، ولو لبضع ساعات، يخفُّف عنهم وطأة ظروفهم الصعبة».

الكاتِبة مورجان بادن ليست استثناءً. «في الوقت الحالي أفضّل أن لا أكتب أو أقرأ (أو أشاهد أو أسمع) أي شيء عن الأوبئة ووضعيّات الإغلاق والتباعد الاجتماعيّ. «أريد أن أهرب»، تقول بادن، بعد أن أجبرت على الحَجْر الصحيّ مع ابنتها البالغة من العمر 5 سنوات، وابنها البالغ من العمر 3 سنوات، وزوجها، عندما كانت بصدد الانتهاء من تأليف كتاب مدرسي. «أستمتع بشيء خفيف وسحري مع كتاباتي الآن، وحتى خياراتي في القراءة بدأت تميل نحو القراءات الشاطئيّة والسَّحرة. أظن أن العديد من القُرَّاء يعيشون التجربة نفسها، لذلك لن أتفاجأ بالإصدارات العديدة في السنتين أو الثلاث سنوات القادمة التي تميل كثيراً للفكاهة والمرح».

### لدى بعض الكتَّاب رغبة للكتابة عن الوباء

الكَتَّابِ جزءٌ من هذه البشـريّة. هم فـي الغالب يريدون تناول الكربوهيدرات، والإفراط في مشاهدة (نتفليكس)، وتطهير البقالـة أثنـاء الحَجْـر الصحــــّن، لكنهم في النَّهاية، شعروا بهذا الميل. والكُتَّاب يعالجون القضايا باستخدام

تساعدنا الرمزيّة والقياس والاستعارة على فهم ما يربكنا. في ذاكرتنا الحديثة، لـم تظهر مشكلة وطنيّة محيّرة وأكثر إلحاحا أو إحباطا من الوباء. تُفكِّر أدريانا هيريـرا فـى الكتابـة عـن مشـاكل الحيـاة الواقعيّـة الضروريـة للتحضير لمسلسلها الرومانسيّ Dreamers. وتقول إنها ستتطرَّق على الأرجح للفيروس التاجيّ في إحدى كتاباتها المستقبليّة: «أعيش في مدينة نيويورك، وكان تأثير (كوفيد - 19) هنا عميقاً جدّاً، وقد يُجبرني على الكتابة عن بعض جوانب الجَائِحة في مرحلة ما». «أميل إلى استكشاف مواضيع مثل العدالة الاجتماعيّة وتأثير أنظمة القمع على المُهمَّشين، والتآثيـر المُدمِّـر وواسـع النطـاق الـذي أحدثـه هـذا الفيـروس علـى الأسـر ذات الدخـل المُنخفـض».

الكتّاب الذين يكتبون حكايات وتجارب تتعلّق صراحةً بالعام 2020 يجب



أن يقرِّروا ما إذا كانوا سيتطرَّقون لتفشِّي المرض في مواضيعهم. تعمل ميريديث تالوسان، التي أصدرت مذكراتها مؤخَّراً في مايو/أيار، على رواية تدور أحداثها في صيف عام 2021. أدركت أثناء الحَجْر الصحيّ أنه يجب أن تعيد صياغة أجزاء من الكتاب: «الفصل الأول يدور حول حفل عشاء يُقام في يونيو 2021». «لقد بدأت بالفعل في إجراء بعض المُراجعات، مع تدويـن المُلاحظـات لنفسـى حـول ما قـد يكـون مختلفاً في ذلـك الوقت». كيفين بيغلى، مؤلِّف رواية «كومافيل» Comaville، يُراوح بين سنوات 1850 إلى 1980 و2020 في روايته الثانية، التي هي الآن قيد التنفيذ. قبـل بضعـة أشـهر، بـدأ فـي كتابـة قسـم 2020، لكنـه يشـعر بعـدم التأكُّـد مـن كيفيّـة المُتابعـة. «إذا بـدأت بكتابـة القصّـة الآن، فمَـنْ سـيقول بـأن القصّـة ستستمر حتى يوليـو؟». «أعمـل إلى حَـدٍّ مـا علـى تأجيـل قـرارى لبعـض الوقت للتريُّث وتوضيح الرؤية. أو ربَّما سأقوم بإعادة الأحداث إلى 2019 بدلاً من ذلك. أنا أوازن بين جميع هذه الخيارات».

ويتوقَّع المُحرِّرون أن يؤثِّر الوضعُ الحالى على التقديمات المُتوقَّعة. تقول ديان موغى، نائبة رئيس التحرير في «Harlequin»: «في الرومانسيّة، على سبيل المثال، أتوقّع أننا سنشهد زيادةً في مقترحات المخطوطات التي ستتضمَّن عناصر من أدب المدينة الفاسدة، وأخرى تنطوى على القُرب القسري. أن تكون محاطاً بالثلوج في مقصورة، كمثال، كان دائماً مُغامَـرة رومانسـيّة شـعبيّة». «أنـا متأكّـدة مـن أن العديـد مـن المُؤلِّفيـن يعملون الآن على قصص عن بطلة يتمُّ عزلها مع رجل - عدوها اللدود. أتوقُّع أننا سنرى أيضاً المزيد من الأبطال والبطلات الواقعيّين- العاملين في مجال الرعاية الصحيّة والشرطة، وما إلى ذلك- يصبحون رواداً في الرومانسيّة مستقبلاً».

### تسويق الكتب سوف يكون على أكتاف المؤلفين بالأساس

حتى قبل الوباء، يقوم معظم المُؤلِّفين بتسويق كتبهم بأنفسهم. لقد مرَّت سنوات وسنوات منذ أن عرض الناشرون خدماتهم على أي شخص باستثناء كبار الكُتَّاب أصحاب أعلى المبيعات.

كان لـدى بوغـل مواعيـد لجولـة مقـرَّرة فـى جميـع أنحـاء البـلاد خـلال فصـل

الربيع للترويج لكتابها الثالث الذي تمَّ إصداره مؤخَّراً، (لا تفكِّر فيه كثيراً). بعـد أن وصلـت إلى كونيتيكـت ونيويـورك فـى أوائـل مـارس، اضطـرت لإلغاء

ثم جاءت فكرة الانطلاق: تواصلت مع مؤلِّفين آخرين عبر مجموعة من الأعمال بهدف الترويج لجولة كتاب بعنوان «ألزموا منازلكم»، سلسلة من الأحداث التي استضافتها في أواخر مارس/آذار وأوائل أبريل/نيسان عن طريق مؤتمرات الفيديو، تسمح للقُرَّاء والمُعجبين بتسجيل دخولهم للمنصة في وقت محدَّد والاستماع للمُؤلِّفين بصدد مناقشة أعمالهم. تقول بوغل، التي روَّجت للجولة في مدونة أسلوب حياتها الثرية بالكتب، Modern MrsDarcy.com: «ما كنا نحاول القيام به من خلال جولة الكِتاب «ألزموا منازلكم» كان استنساخاً قدر الإمكان لتجربة الذهاب إلى حدثِ مجانيّ في المكتبة المحليّة المُستقلّة». «أعتقد أنه قد يكون من المُحبط حقّاً أن يتمَّ سحب وسيلة رئيسيّة للترويج من بين يديك. إنها طريقة سهلة للتواصل مع القُرَّاء وفي غاية الأهمّيّة للمبيعات، وللمعنويّات أيضاً». لقد سارت الأمور بشكل جيّد لدرجة أن بوغل تنوى القيام بجولات كُتب افتراضيّة إضافيّة في المستقبل. قد يشعر الناشرون أن مثل هذه الخياراتُ (التي لا تتطلُّب جهداً أو مالاً) قد تكون مناسبةً، ويمكن اعتمادُها بعد الوباء أيضاً.

### التقديمات الإجماليّة يمكن أن ترتفع

بغض النظر عن مزحة «الملك لير»، فإن الوباء منح بعض الكُتَّاب الوقت الذي سلبته منهم مشاغل الحياة «العادية». على سبيل المثال، أولئك الذين ربما قضوا ليلة الأربعاء، لنَقُلْ، في مشاهدة مباراة كرة قدم للأطفال أو حضور اجتماع في الكنيسة، قد حصلوا من حيث لا يعلمون على ساعاتِ إضافيّة للكتابة. يتوقّع المُحرِّرون أن يؤدّى ذلك إلى ارتفاع في نسبة التقديمات. تقول ديان موغى: «من المُؤكَّد أننا سنشهد زيادةً في أعداد الطلبات، لأنَّ الكتَّاب الذين لديهم أوقات فراغ أطول سيجدون الوقتَ للانتهاء من الكتب التي تحدَّثوا عنها طويلاً».

ومع ذلك، لن يستفيد جميع الكَتَّابِ من أوقاتِ الحَجْرِ الصحيّ للكِتابة.



الكتابة ليست وظيفة بدوام كامل لمعظم هـوُلاء الكُتَّاب. قد تجعـل الطَّروف الطارئة على غرار تسريحات العُمَّال المُوْقِّتة والإجازات وتحديّات رعاية الأطفال من تخصيص أوقاتهم بالكامل للانتهاء من أعمالهم قيد الكتابة أمراً مستحيلاً.

وبطبيعة الحال، لدينا مشاكل صحيّة خطيرة يجب التعامل معها أيضاً. هذا ما حدث مع الكاتِبة والمُحرِّرة المُستقلة باربرا إيفرز ودفعها لتأجيل روايتها بعد أن التقت هي وحفيداها اللذان تربيهما مع طبيبٍ مُصاب (بكوفيد - 19) في مارس/آذار الماضي. أجبرت على الالتزام بالحَجْر الصحيّ لمدة 14 يوماً. تقول إيفرز: «استنزف هذان الأسبوعان كلّ جهدي وأنا أحاول توعية الطفلين بضرورة الحذر أكثر». «كان ذلك صعباً منذ البداية، لكنه ازداد سوءاً بعد ذلك. خلال تلك الفترة، لم أنجز أي عمل من أي نوعٍ ازداد وكنت أخلد إلى الفراش مرهقةً كلّ ليلة».

قد يلجأ بعض المُؤلِّفين للكتابة استجابةً للضغوط الهائلة بسبب الوباء. تقول موغي: «أعلم أنه من الصعب على المُؤلِّفين تجاهل الأحداث التي تدور في العالم من حولهم». «في الواقع، سيحوِّل بعضهم تلك الأحداث إلى مصدر للإلهام، وأنا أعلم أيضاً أن العديد من مؤلِّفينا سيشعرون بالراحة طالما أنهم يُؤلِّفون كُتباً تهدف بالأساس لاستكشاف الرحلة إلى نهاية سعيدة - بكشف الجوانب الإيجابيّة في الحياة».

### متاجر الكتب ستتغيَّر، لكننا لا نعرف كيف؟!

هناك ثلاثة عوامل رئيسيّة أثّرت على بائعي الكُتب خلال جَائِحة كورونا: 1. لم يتمكّن الناس من مغادرة منازلهم للذهاب إلى المكتبات.

1. الحَجْر الصحيّ أجبر المتاجر على الإغلاق لضرورة التباعد الاجتماعيّ.
 3. أدّى الارتفاع الكبير في البطالة إلى انخفاض عدد المُشتريات الاختياريّة، مثل الكتب.

وقد استجاب باعة الكُتب بطرق ذكيّة لجمع الأموال وجذب العملاء. أطلقت ما لا يقل عن عشرين مكتبة لبيع الكتب حملات GoFundMe لجمع الأموال بهدف تغطية نفقات الإيجار، والمرافق، والرواتب. واستخدم باعة كُتب آخرون وسائل التواصل الاجتماعيّ لطلب الدعم بالتشجيع على الشراء عبر الإنترنت. وطوَّر الكثيرون أفكاراً جديدة لبيع الروايات في الوقت الذي نكافح فيه الفيروس المُستجَد. عقدت Midtown Scholar المكتبة المُستقلّة بهاريسبورغ، بنسلفانيا، سلسلةً من محادثات المُؤلِّف الافتراضيّة بدلاً من المُحادثات الشخصيّة. واستضافت MahoganyBooks في واشنطن العاصمة أندية كُتب افتراضيّة على منصة Facebook Live. في ذلك تذكير القُرَّاء بإمكانية الوصول إلى الكُتب خلال هذه الفترة، بما في ذلك تذكير القُرَّاء بإمكانية الوصول إلى الكُتب الإلكترونيّة، وسهولة التسليم إلى المنزل»، كما تؤكِّد موغي. وتضيف «إن ما يخبئه المُستقبل لمحلات بيع الكُتب يعتمد إلى حدٍّ كبير على مدى سرعة عودة الحياة الى (وضعها الطبيعي)».

وتقول هوانج: «بصراحة، نأمل أن تتمكَّن الكثير من المتاجر من العودة بعد أن أغلق جلّها». «إنه فظيع حقّاً. ونأمل أن تستمر الكثير من المكتبات في الحصول على تمويل أيضاً، بمجرَّد إعادة فتح كلّ شيء. أشعر أنه من السابق لأوانه معرفة ذلك، لكنني أرى الكثير من الناس يتجهون إلى الكُتب الإلكترونيّة، لأنهم لا يقلقون بشأن التسليم». وقد يصبح ذلك أيضاً إرثاً دائماً للوباء.

حالة عدم اليقين، والخوف، والأمل - كلّها أجزاءٌ من قصّةٍ مثيرة، ولكن بالنسبة للنشر الوبائيّ، النهاية لـم تكتمل بعـد.

■ توني فيتزجيرالد 🗆 ترجمة: عبدالله بن محمد

المصدر:



# مهن «الباك أوفيس» الشرف المستعاد

لطاما تغنَّت النزعة الفرديّة الليبراليّة بوهم غياب المُجتمع. ولكن ماذا لو كان من بين الدروس المُستفادة من جَائِحة كورونا إعادة الاعتبار للمهن المُستهجنة (مهن الباك أوفيس back office)، ووضعها تحت دائرةِ الضوء؟ تلك هي فرضيّة عَالِم الاجتماع «دوني مايار Denis Maillard»، الذي يدعو إلى إعادة التفكير في الصراع الطبقيّ وفق أسسٍ

في كتابه «رصيف ويغان - Le quai de Wigan» والصادر سنة 1937، يتحُدَّث جورج أورويل عن عُمَّال المناجم العميقة في شمال إنجلتِرا، إذ يشبههم بتماثيل «كارتيد قذرة»، لأنّ حياة المجتمع بكامله تتوقف على نتيجة كدحهم تحت الأرض. إنّ عملهم القائم على استخراج الفحـم هـو فـي الواقـع «عَالـم بعيـد ومختلف، من الـوارد جدا للمـرعِ ألا يـراه ولـو مـرّةً واحـدةً طيلـة حياتـه، بـل مـن المُحتمـل أن معظـم الناس يفضلـون ألَّا يسـمعوا عنـه شـيئا. مـع أنه يشـكُل في حقيقة الأمـر النظير الإلزاميّ لعَالَمنا الفوقيّ». وبالتالي، فإننِا نعتمدُ عليه في «جميع الأنشطة التي نمارسها تقريباً، سواء أتعلّق الأمر بتناول الآيس كريم، أو عبور المحيـط الأطلسـيّ، أو طهـى الخبـز، أو كتابـة رواية».

وفي فرنسا، لـم يعـد هنـاك وجـود لعُمَّـال المناجـم، ولكـن ظهـرت فئـةً أخـرى شـغلت موقعهـم فـي المُجتمـع، وهـي فئـة المُشـتغلين بمهـن «الباك أوفيس»، أي صغار العُمَّال، وَقَادو الاقتصاد- من عُمَّال التوصيل إلى أمناء الصندوق- الذين خاطروا بحياتهم، إلى جانب مُقدِّمي الرعاية الصحيّة، للحفاظ على الخدمات الأساسيّة، وذلك منذ شهر مارس/ آذار وإلى الآن. فالحَجْرُ قد سلَّط الضوءَ على دورهم الحيويّ داخـل المُجتمع، كما سلَّط الضوءَ أيضاً على البنية التحتيّة التي يقوم عليها النظامُ الاقتصاديّ والمُجتمع ككل.

إن عبارة «الباك أوفيس» (وتعنى حرفيّاً: المكتب الخلفيّ) يمكن أن تخلق بعـض الالتبـاس: ففي المقـاولات، تسـتعمل عبـارة «الفرونـت أوفيـس» (وتعنـى حرفيّـاً: المكتـب الأمامـيّ) لتسـمية المُوظفيـن الذيـن هم على اتصال مباشر مع العملاء أو الزبائن أو المرضى. و«الباك أوفيس» يشير إلى أولئك الذين ينتجون البضائع، وينقلونها، ويقومون بتوصيلها. ولسوء الحظ، فإنّ هذا التمييز، الذي هو وصفيٌّ بحتٌ، لا يعكس المكانة التي يشغلها كلّ فرد، بشكلِ ذاتيّ، في عملية الإنتاج، فضلا عن أنه لا يترجم التجربة الحيّة للعمل الذي يستمده منها.

### دعائم الجتمع غير الرئية

ومع ذلك، يمكننا أن نتحدَّث عن «المكتب الخلفيّ للمُجتمع»، لأن هذه

المهن الأساسيّة تمثل البنية التحتيّة الضروريّة لنا من أجل الحصول على الطعـام والرعايـة الصحيّـة والأمـن والتعليـم. والواقـع أن مجتمـع الخدمات، الذي بتنا نعيش فيه الآن، قد عمل بشكل مضمر على إعادة توزيع أساسيّة لـلأدوار الاجتماعيّـة، حيـث رسـم مع مـرور الزمـن معالم مجتمع منقسم بين أولئك الذين يقفون على الجانب غير المرثى من العمل، المُجبرين على خدمة الغير- الباك أوفيس- وأولئك الذين يتمتُّعون بالوقوف على الجانب المرئيّ من العمل والمُعترف بقيمته، حيث تتنامى قدراتهم وتزداد - الفرونت أوفيس. ويضم الباك أوفيس عـددا لا يُحصى مـن المهـن المُسـخَّرة لدعـم وخدمـة الأشـخاص الذيـن يشـغلون مناصـب تحظـى بأكبـر قـدر مـن الاحتـرام ومـن القيمـة، إِنْ على المستوى المالي أو الرمزي.

وتندرج هـذه المّهـن ضمـن فئـاتِ ثـلاث: أولاً البنيـة التحتيّة اللوجسـتيّة، المُتكوِّنـة فـي الغالـب مـن الذكـور (جامعـو النفايـات، عمـال الشـحن والتفريـغ، سـائقو الرافعــات، وعمــال النقــل والســائقون علــى اختــلاف أنواعهـم، وأمنـاء التخزيـن وعُمَّـال التوصيـل... إلـخ)؛ تأتـي بعدهـا البنية التحتيّة التجاريّة، وتضم 70 % من الإناث (المُكلفات باستخلاص الأثمنة، البائعـات، ولكـن أيضـاً حـراس الأمـن، وغاسـلو الصحـون، والنـوادل، والمضيفات، ومُقدِّمو الخدمات عن بُعد... إلخ). وأخيراً، البنية التحتيّة الصحيّة والمنزليّة المعروفة أيضاً باسم مهـن الرعايـة «Care» وتضـم 75 % من الإناث، حسب مركز الدراسات Ifop، (عاملات الحضانة، والمُربيّات، والمُشتغلات بالبيـوت ،وعُمَّـال الصيانـة، وفنيّـو البسـتنة، والمُتعهِّدونِ برعاية كبار السنِّ، ومساعدو التمريض والمُمرضات، ولكن أيضًا المُعلمُـون). ولا يملـك هـؤلاء العُمَّـال، الذيـن يعانـي معظمهـم مـن الفقـر، حرّيّـة اختيـار مـكان العمـل أو توقيتـه أو ظروفـه أو الشـروط المُنظَمـة لـه. فتكـون النتيجـة مزيـداً مـن التشـدُّد والتكثيـف فـي العمـل مما يُعرِّضهم لمشقةِ كبيرة.

بيـد أن الفتـرةَ الاسـتثنائيّة التـى نعيشـها سـلّطت عليهـم الضـوءَ بشـكل غير متوقَّع، إذ إنهم حصلوا علي اعترافٍ لم يكن أحد يُبديه لهم منَ قبل. ينضاف إلى ذلك اكتشاف فلسفيّ: إذ إنّ مفهـوم البـاك أوفيـس



بقدر ما هو اجتماعيّ فهو ظاهراتيّ، بل أنثروبولوجيّ أيضاً. إنّ الضوءَ الـذى سـلّطته الأزمـة على هـذه المهـن يتيـح لنـا الغـوصَ مباشـرةَ فـي قلب البناء الاجتماعيّ لفهم الكيفيّة التي يشتغل وفقها، سواء على المستوى الواقعـيّ أو على المستوى الرمـزيّ.

يمكن القول بـأن وجـود البـاك أوفيـس جـاءَ ليمثِّـل تجسـيداً اجتماعيّـاً واقتصاديّاً للديموقراطيّة الليبراليّة كمشروع فلسفيّ. وكما تنبَّأ بذلك كلّ مـن «ألكسـى دو توكفيـل Alexis de Tocqueville» أو «بنجاميـن كونسـتان Benjamin Constant» فـى القـرن التاسـع عشـر، فـإنّ المجتمع تمَّ تنظيمه بحيث يمكن لأفراده أن يعيشوا ويضمنوا لأنفسهم فرص النماء الذاتيّ دون أن يهتموا لشأن المجتمع نفسه، ولا للكيفيّة التي تجعله قائماً، بل دون أن يهتموا لوجوده أصلاً. وهذا ما وصفه كونستان بـ«حرّيّة العصـر الحديث». وبفضـل الدولـة والحقـوق الفرديّة التي تضمنها، يمكننا أن نعيش «منفصلين - معاً». فمن وجهة نظر فلسفيّة، يعتمـد الجميـع علـى حقوقهم الفرديّة لشـق طريقهـم وتحقيقً نمائهم الذاتيّ دونما الاهتمام بالآخرين. أمّا من وجهة نظر ماديّة، فالجميع يعتمد على مهن الباك أوفيس لتحقيق هذا النماء الذاتيّ. ومع أن الباك أوفيس يمثل العنصر الماديّ الملموس الذي يتيح لنا العيش في المجتمع إلَّا أنه يظلُّ غير مرئىً. ولا تنكشف هذه الحقيقة الاجتماعيّة إلّا خلال الأزمات. ومنـذ 15 مارس/آذار، قفـز البـاك أوفيس إلى دائرة الضوء وأصبح مرئيّاً وأساسيّاً في نظر الكلّ. ورأينا الجميع يقف ليشكرهم ويصفق لهم ويعترف بدورهم. ولكن هل يعني ذلك أنهم سيأخذون حقوقهم؟ وهل يكون لهم وزنٌ في «عالم الما بعد»؟ هل تكون الحفلة قد انتهت فور بدايتها؟

هناك عدّة أخطار تتهدَّد مهن الباك أوفيس: ومن عجيب المُفارقات أن تأتى في مقدِّمة هذه الأخطار «المُكافأة» التي وُعدَ بها مَنْ يعملون بالمستشفيات باعتبارهم كانوا على الخطوط الأماميّة في مواجهةِ الوباء. إذ يمكن لهذه المُكافأة أن تصم الآذان عن مطالب قطاعات الباك أوفيس الأخرى التي لا تقلُّ أهمِّيّة ولا مشروعيّة عن مهن الرعاية الصحيّة، خاصّة وأن من المُنتظر أن نشهد وضعاً يغلب عليه الكثير

من التناقض: فمن ناحية، سيتم تسريح عدد هائل من العاملين في القطاعات التي لن تستطيع العودة بسهولة إلى سابق عهدها قبل الوباء؛ ومن ناحيةِ أخرى، ستعرف ظروف العمل تشديداً بالنسبة لجميع مَنْ سيحافظون على وظائفهم في أقسام مُعيَّنة من ميدان الخدمات اللوجستيّة وميدان الرعاية. وفي ظلّ هذه الظروف، لا يتوقُّع حدوث زيادة في المُرتبات.

وعلاوةً على ذلك، فإنّ الفترةَ القادمة ستكون فرصةً مواتية لبروز ظاهرة أخرى، وهي تعويض الإنسان بالآلة في هذه المهن. إذ سيهم ذلك بالخصوص جزءاً من موظفى الباك أوفيس العاملين في الخدمات اللوجستيّة أو المُكلّفيـن بالبيـع. فعالم «اللا تلامس» الـذي فرضه الحَجْرُ من المُنتظر أن يمتدُّ بسرعة ليُغيِّر شكل المهن الروتينيّة التي يمكن فيها للآلة أن تعوِّضَ الإنسان. ولما أصبح الحفاظ على الصحة يقتضي التباعُد فهذا يعني إعادة هيكلة كاملة لسوق العمل في اتجاه الحَدِّ من الاتصال البشريّ؛ وهناك صلة وطيدة بين التشغيل الآليّ ومكافحة الوباء. وهذا الأمريهـمُّ مثلاً موظفات استخلاص الأثمنة اللائي يتحدَّث الجميع حالياً عن جدارتهن، وعن شجاعتهن. ولكن الحظر الصحيّ الذي يجعلهن مفيدات اليوم قد يكون هو نفسه السبب في تسريع اختفائهـن في المستقبل؛ وينطبق الأمر نفسـه على أمنـاء المخـازن والمُعِدِّين الذين أصبح متاحـاً اليـوم تسـييرهم عـن طريـق التحكُّـم الصوتيّ. يبدو أن الظروف كلّها تتضافر في اتجاه نشأة عالم يكون فيه الشرف المُستعاد لمهن الباك أوفيس قصير العمر. والمجهود السياسيّ الرامي إلى توحيد هذه المهن وحمايتها والدفاع عنها سيشكّل أكثر من أي وقتِ مضى الرهان الأقوى خلال «مرحلة الما بعد».

■ دونی مایار □ ترجمة: حیاة لغلیمی

### تحدّیات ورهانات

## التعليم عن بُعد

كيف يمكن أن يكونَ التعلُّم عن بُعد عنصراً مُهمَّاً ضمن مشروع التعلُّم مدى الحياة؟ وما هي أهم التحدّيات الاستراتيحيّة التي يفرضها؟ وأهم رهاناته الثقافيّة في ظلّ تحدّيات العصر الراهنة؟

يقـول «بيـل جيتـس»: «إن طريـق المعلومـات السـريع سـوف يُحـوِّل ركيـزة العملِية التعليميّة من المؤسَّسة إلى الفرد. كذلك سيتغيّرُ الهدف النهائي للتعلُّـم مـن (الحصـول على الشَّـهادة) إلى الاسـتمتاع بالتعلـم على مـدى سنوات العمـر»<sup>(1)</sup>. مـن هنـا، يظهـر أن مسـألة التكنولوجيـا الحديثـة ذات أَهمِّيــة قصــوي، خاصّــة فـى القــرن الحــادي والعشــرين، ومــا تعرفــه مــن ثورة الاتصال والمعلومات، بما فيه إشارة ملحة إلى مسألة التعليم عـن بُعـد الـذي أصبـح اليـوم يعـدُّ مـن أهـمٌ عناصـر هـذه الثـورة، وذلـك، في نقـل المعـارف واسـتخدامها وتطويعهـا وتوظيفهـا فـي بنـاء الرأسـمال البشـريّ، لتحقيـق تنميـة اقتصاديّـة واجتماعيّة وعلميّـة، وإتاحة بيئة جديدة في اتصال الأفراد ومختلف مصادر المعرفة في أيّ مكان تتواجدُ مثل هذه الشبكات.

من أشِهر التعاريـف لمفهـوم التعلّـم مـدى الحيـاة، الـذي أصبح معياريـاً انطلاقًا من أواخر التسعينيات، التعريف الـذي صاغته اليونسـكو في تقرير 1996، الموسـوم بـ«التربيـة، فيهـا كنـز دفيـن»، والمعـروف أيضا باسـم تقرير دولـور: «عشـية القـرن الحـادي والعشـرين، أصبحـت المُهمّـات الموكلـة للتربية، والأشكال المختلفة التي بإمكانها اتخاذها، تشمل، من الطفولة إلى نهايـة الحيـاة، كلُّ المسـاعى التـي تتيـح لـكلُّ فـرد الولـوج إلـى معرفـة دينامية بالعالم وبالآخرين وبنفسه، بما يجمع في مرونة بين التعلمات الأربعـة(2) الأسـاس (...) هـذه الديمومـة التربويـة، المتصلـة بامتـداد الحيـاة والموسعة لتشمل أبعـاد المجتمـع، هـى التـى اختـارت اللجنـة الأوروبية أن تعرّفها، في هذا التقرير، باسم «التكوين مدة الحياة». فهي ترى فيها مفتاح الدخول إلى القرن الحادي والعشرين، وشرطاً لا مناص منه، فيما وراء التكيُّـف الضـروري مـع متطلبـات عالـم الشـغل، للتحكـم المتواصـل والمتزايد في وتائر وأزمنة الفرد البشريّ».

وقـد ارتبـط مفهـوم التعلـم مـدى الحيـاة بعـدّة مرجعيـات غربيّـة، علـى إثـر انفجار الثورة المعلوماتية. مثل المرجعية الفرنسيّة التي تجسَّدت في قانون 1971 حـول «التكويـن المهنـي المسـتمر». والمرجعيـة السـويديّة التي عمـدت إلـي فكـرة التربيـة المسـتمرة، بصفتهـا فرصـة ثانيـة فـي متنـاول الجميع. والمرجعية الألمانيّة التي زاوجت بين ثنائية التمدرس والتكوين

داخل العمل. لكن تبقى المرجعية البريطانيّة من أهمّ هذه المرجعيات، مـن خـلال «الكتـاب الأبيـض» (New Training Initiative) سـنة 1980. وقانون (Employment and Training Act) سنة 1983، حيث تمَّ التخلص مـن نظـام تعليمـيّ تقليـديّ، وقيـام نظـام جديـد هـو نظِـام التأهيـل المهنـي الوطني (NVQ) الـذي جاء بفكرة أثرت بقوة على التعلم مـدي الحيـاة في أوروبـا وباقـى البلـدان المُتقدِّمـة، وهـذه الفكـرة مفادهـا وضـع نظـام وطنـيّ موحَّـد للشـهادات فـي التكويـن الأصلـي والمسـتمر، ثـم تركيـز مرجعيـات الكفاءات على معايير من الأداء في وضعية العمل.

تكمـنُ قـوة النمـوذج البريطانيّ، من خلال التأهيـل المهنى الوطنـي (NVQ)، في إدماجه لأوّل مرّة تكنولوجيا الإعلام والاتصال الحديثة في مسارات التعلُّم. التي تَتيحُ للعاملين والأفراد بشكلِ عام الحصول، وبانتظام، ووفق جدول أوروبيّ للمُصادقة، على اعترافُ بالكفاءات المكتسبة على طول مسارهم المهني. وتقوم هـذه الفكـرة علـى المرونـة في الشـغل التـي تعـدُّ ضروريـة فـي مجتمـع سـائر فـي طريـق التعلّـم، كمـا أن المرجعيـات الوطنيّـة للكفاءة تضفى مرونـة أيضـا منصفـة علـى حركـة وتثمين الرأسـمال البشريّ في سوق الشغل.

من هنا، يتبدّى أنِ التعليم عن بُعد، يعدُّ حلْقةً مُهمَّة من حلقات مشروع مجتمعي هو التعلم مدى الحياة. وبذلك، يتطلُّبُ دعم العملية التعليميّة العمل على توفير مناخ تعليميّ مناسب يستوعب الإمكانات الحديثة لأسـلوب التعليــم عــن بُعَــد وتكنولوجيــا الوســائط المُتعــدّدة، والمعامــل الافتراضيّـة، والمكتبـات الرّقميّـة، حتى يتـم مسـايرة المُتغيّـرات والتطـوُّرات المستقبلية لمنظومـة التعليـم، في أفـق مواكبـة العصـر وتحقيـق التنميـة

وعلى الرغم من التطوُّر الـذِي عرفه مجـال التربيـة والتكويـن، سـواء علـى مستوى المناهج والبرامج التعليميّة أو على مستوى طرائق التعليم الجديدة، فإن التحوُّلات التي أصبح يعرفها العصر الراهن، خاصّة بعـد الثورة المعلوماتيـة، أدت إلى أن يواجـه النظـام التعليمـيّ التقليـديّ جملـة من التحدّيات الكبرى، في أفق توفير فرص تعليميّة أوسع، ممّا دفع بالعديـد مـن المؤسَّسـات التعليميّـة حـول العالـم أن تواجـه هـذا التحـدّي



الذي أصبح يتمثَّل أساساً، وبشكل جادّ، في إمكانية تطوير برامج التعليم عن بعد (Distance Learning).

### رهانات ثقافيّة

تبعاً للتحدّيات الاستراتيجية المُلقاة على عاتق منظومة التربيـة والتكوين، فإنّ التّعليـم عـن بُعـد لابُـدّ أن يرتبـط بجملـة مـن الرهانـات الثقافيّـة، فهـو امتداد للمدرسة التربويّـة الوطنيّة التي تُسهم في تكوين الفـرد والمُجتمع، في سياق العولمـة المُتميّـز بتسـارع التغيُّـرات والتحـوُّلات. ولعـلّ التطـوُّر السريع للتكنولوجيا الحديثة ووسائل الإعلام والاتصال له التأثيرات المباشـرة وغير المباشـرة على المنظومة التعليميّة والتربويّة، ممّا قد يُسـفرُ عن تداعيات على التدريس والتعليم والاندماج الاقتصاديّ والاجتماعيّ، بـل علـى الثقافـة المجتمعيّـة والقيـم والمواقـف الفرديّـة والجماعيّـة.

فَفَى ظَـلُ عالـم يتميّـز بالتحـوُّلات السـريعة التـى ارتبطـت بشـكل أو بآخـر بتكنولوجيا المعلومات ووسائل الإعلام والاتصال، في مقابلَ السرعة البطيئة التي تتطوَّر بها الثقافة المجتمعيَّة. في ظل هذا التناقض الظاهر، تأتى المؤسَّسة التعليميّة والتربويّة لتحقيق نوع من التوازن، حيثُ من الصعب تصوُّر نظام تعليمِيّ تربويّ دون قاعدَّة ثقافيّـة، مع العلمِ أن التكنولوجيا الجديدةً لا تتوقَّفُ عن التطوُّر، بل أكثر من هذا، لا تتوقَّفُ عـنْ إنتـاج وسـائلها التعبيريـة وأشـكالها الثقافيّـة الخاصّـة بهـا، ممّـا ينبغـي إعادة النّظر فيها باستمرار، وتقويمها، في أفق تحديد أنماط التعامل الحكيم والعقلاني معها، من لدن المدرسة وشركائها الحقيقيين. لذلك، إنّ الجهات التي ستتفوق (مستقبلا) على غيرها، (أي) في حقبة ما بعد عصر المعلومات، هي تلك الدول التي توخَّت جانب الحكمة باستثمارها فى تطوير رأسمالها الفكري»(4).

ويعدُّ الرّهان الثقافيّ مـن أهـم الرهانـات التـي ينبغـي الوعـي بهِـا والحـرص عليها. ويتمثَّلُ في عملية تدبير (صدام الثقافات)؛ في ظلَّ التعارُض الحاصـل بيـن ثقافـة متمسـكة بتاريخهـا وقيمهـا وأسسـها المجتمعيّــة والقوميّـة، وثقافـة منفتحـة علـى بحـر لا سـاحل لـه، مـن المعـارف والقيـم الجديدة، والمتوفرة للجميع.

وإذا كان هدف التعليم عن بُعد، باعتباره امتداداً للمدرسة، هو تحقيق الانفتاح، وبناء الثقة في الذات، والحرّيّة على الاختيار، والتكوين المستمر، بل مدى الحياة. فإنّ الثقافة في معناها العام؛ تخرُجُ إلى ما وراء المدرسة، لتشمل الشارع والأسرة، وباقى الفضاءات الأخرى المُخصّصة للفعـل الثقافـيّ مثـل وسـائل الإعـلام والشـبكات الاجتماعيّـة، هذا بالإضافة إلى تعدُّد مُكوِّنات منظومة التربية والتكوين؛ سواء أكانت مؤسَّسات عموميّـة أو خاصّـة أو تقنيّـة أو عصريّـة أو عتيقـة وغيرهـا. وهـذا من طبيعة الحال، يعكس تنوُّعاً وثراءً على مستوى المضامين التربويّة والبيداغوجيّة لـدى كلُّ فـردِ دون غيـره، وهـذا التنوُّع يفضى إلى تكوينـات ومسارات مختلفة، ومن هنا فالمدرسة لابد أن تقوم على إكساب الفرد بنية من القيم والمعارف التي تساعدُه على تحقيق النجاح الذاتي، مع القدرة على الاندماج في النسيج الاقتصاديّ والتماسك الاجتماعيّ. يقول بيـل جيتـس أيضا: «علـي أنه أيا كانت المشـكلات التي يمكنُ أن يسـببها هذا الوصول المباشر للطلاب لمعلوماتٍ غير محدودة، فإن الفوائد التي سيجلبها ستقدِّمُ ما يفوق التعويض عنها. لقد استمتعتُ شخصيّاً بالدراسة في المدرسـة ، لكنني مارسـتُ اهتماماتي الأعمق خارج الفصل الدراســـّ. وكلّ ما أستطيعه الآن هو أن أتخيّل كيف كان يمكنُ للوصول المباشر إلى هذا الكم الهائل من المعلومات أن يغيِّر تجربتي المدرسيّة الخاصّة. إن طريق المعلومات السّريع سـوف يُحـوِّل ركيـزة العمليـة التعليميّـة مـن المؤسَّسـة إلى الفرد. كذلك، سيتغيّرُ المهدف النّهائي للتعليم من- الحصول على الشهادة- إلى الاستمتاع بالتعلم على مدى سنوات العمر»(5). ■ رشيد طلبي

### الهوامش:

<sup>1-</sup> بيل جيتس؛ المعلوماتيّة بعد الإنترنت، طرق المستقبل. ترجمة: عبد السلام رضوان. عالم المعرفة. عدد231. مارس 1998. ص281.

<sup>2 -</sup> ويقصـد هنا بالتعلمـات الأربعـة وفـق مـا جـاء في التقريـر: (تعلـم العيـش المشـترك - تعلـم المعرفة - تعلم الفعـل - تعلـم العيش).

<sup>3 -</sup> أنظر يوسف يعقوب مدن؛ التعليم المبرمج. الإطار النظريّ. مجلة التربية. عدد 8. 2002. ص64. 4 - جيف سبرينج؛ التعليم والعالم العربيّ: تحدّيات الألفيّة الثالثة. مركز الإمارات العربيّة للدراسات والبحوث الاستراتيجيّة. 2000. ص221(بتصرف).

<sup>5 -</sup> بيل جيتس؛ سابق.

# إدغار موران: ما يجب أن يتوفر لنا

يُلقي إدغار موران من علياء مئة سنةٍ من الخبرة تقريباً ، نظرةً واضحةً على عصرنا. التقيناه قبل الأزمة الصحيّة والعزل المنزليّ بفترةٍ وجيزة؛ وأطلعنا على رؤيته للعَالَم القادم وللأزمة البيئيّة. هذه العبارات هي الأكثر صلةً بالوضع الحالي.

### في العشرين من عمرك، كنت قياديّاً في المُقاومة. والآن في الـ98،

- المعركـة كلمـةٌ ضخمـة، أنـا أفضَـل مفهـوم المُقاومـة. أعتبـر أن هنـاك همجيّتيـن قويّتيـن للغايـة. الأولـي، نعرفهـا منـذ بدايـة التاريـخ البشـريّ: إنـه الاحتقار، والهيمنة، والتعذيب، إلخ. هذه الهمجيّة، تعود بهذا القدر أو ذاك في كافة البلدان. ليس فقط عند الإرهابيّين وغيرهم من المُتحمِّسين، ولكن أيضاً في بلدنا، وفي انغلاق الفكر تجاه الأشخاص من أصل أجنبيّ، وتجاه المُهاجرين... أصبحت هذه الهمجيّة نفسيّة، بينما هي فيّ أماكيّن أخرى عنيفة، وقد تصبح عندنا أيضا عنيفة. أمّا الهمجيّة الثانية، فهي قادمة من قلب حضارتنا: إنها إطلاق العَنان للربح المُنظَّم إلى حدٍّ ما، والذي يظهر من خلال القدرة الكليّة للحساب لفهم المشاكل البشريّة. مـاذا تِعـرف حكوماتنـا عنَّـا؟ الناتـج الوطنـيّ الخـام، معـدَّل النمـو، العُمـر المُتوقع، استطلاعات الرأي. إنه عهد الكُمّ! وهذا يتوافق تماماً مع عهد الربح والمصلحة الشخصيّة. باسم التنافسيّة، يثقل كاهل أولئك الذين يشتغلون في المكاتب والشركات بحمل ثقيل، وهو عبعٌ زائدٌ يؤدِّي إلى الإرهاق والانتحار. هذه هي الهمجيّة الثأنية! نحن نعاني من المكننة، ومن تصنيع الحياة اليوميّـة، اللذين نقاومهما بالطبع، في الحياة الأسريّة، وفي الحياةِ الحميمة، وعندما نذهب إلى السينما، وما إلى ذلك، ولكن من الواضح أننا نتعرَّض أيضاً لهذه الهمجيّة بكيفيّة حميمة.

### هل هذه «الهمجيّة الأخرى» هي سبب الأزمة البيئيّة؟

- من الواضح أن هذه الهمجيّة لا تنفصل عن الأزمة البيئيّة، لأنها وُلدَتْ من إطلاق ثلاثـة محرِّكات: العلم، والتكنولوجيا، والاقتصاد. هذه المُحرِّكات الثلاثـة مقترنـة في ما بينهـا، ولا واحـد منهـا خاضـع للتحكُّـم. إذ يمكـن مثـلاً استخدام العلم للتلاعب، وصُنع الأسلحة النوويّة، وما إلى ذلك.

### كيف نشأ ضميرك البيئيّ؟

- في السبعينيّات، كُنت في كاليفورنيا في معهد سالك (Salk) للأبحاث البيولوجيَّة، ودعاني أصدقائي المُختصون في علم الأحياء في بيركلي لحضور ندوةِ حول التلوُّث في المدن، ونصحِوني بقراءة «تقرير المراعي» الصادر سنة 1971. لقد دُهشت لأننا لم نفكر في ذلك من قبل. هكذا استيقظ ضميري البيئي...

### ما هو توصيفك لهذه الأزمة؟

- هـذه الأزمـة هـى تدهـور كلُّ أشـكال الحيـاة، ليـس فقـط شـكل التنـوُّع البيولوجيّ، وليس فقط شكل اجتثاث الغابات، وتلوُّث البحار، والمحيطات والأنهار... هي حقولنا الصالحة للزراعة التي تُسلّم للزراعة الصناعيّة، والتي ساء ويسوء حِالها تماماً. وهِي حيواناتِ التربيّة الصناعيّة التي تعطينًا طعاماً فاقداً للمـذاقِ تماماً، بـل ويشـكّل خطـورةً علـى صحتنـاً. إنّ المشكلة هائلة، وهي تتعلّق بجميع مناحي الحياة. في مواجهة هذا الانفجـار غيـر المُنضبـط، عندمـا توقع دولة مثـل الولايات المتحـدة الأميركيّة اتفاقيات باريس- المُتواضعة للغاية- يأتي الرئيس ترامب ليتبرَّأ منها على الفور. لماذا؟ لأنّ الشركات يجب أن تستمر، وتلوِّث، إلخ. لا ترى هذه الماكينـة سـوى مـا هـو فـوريّ، سـوى الربح الفـوريّ. العَالـم أعمـى، لا يهتـم الناس إلَّا بمصالحهم قصيرة المـدي، وهذا يؤدِّي إلى سلسـلة مـن الكوارث.

### كيفِ تفسّرٍ أن الحكومات لم تفعل أي شيء، خلال أربعين أو خمسين عاماً، لحل الأزمة البيئيّة التي تلوح في الأفق؟

- أفسّره بكون الحضارة الغربيّة- التي كانت سائدةً حتى الآن- قائمةً، في رأيي، على «الإسـلاميّة - اليهوديّـة - المسـيحيّة». هـذه الديانـات الثلاث تقوم على الكِتاب المُقدُّس كأساس. فماذا يقول الكِتابُ المُقدُّس؟ أوّلاً، خلق اللهُ الإنسانَ على صورته. الإنسان مُكوَّن إذن من ماهية إلهيَّة، وليست له أي علاقـة بعَالـم الحيـوان. ثانيـا، يعلـن بولـس، مؤسـس المسـيحيّة، قيامنـا نحن البشر، ولكن دون التصريح بقيام للحيوانات: قطيعة ثانية بيننا وبين العَالم الحيّ. في المسيحيّة ، وحده فرانسوا داسيز (François d'Assises) الشجاع، مَنْ يُفكِّر قليلاً في الحيوانات، وفي الطبيعة، وأيضاً... فرانسوا، البابا الحالي، بالطبع! العنصر الثالث، قال ديكارت سنة 1637، بشكل واضح للغايـة، في كتابـه «خطاب المنهـج»: يمكن للعلم أن «يجعلنا أسـياداً ومالكي الطبيعــة»، معربـا عـن فكـرة أن مُهمَّــة الإنســان هـي السـيطرة علـي العَالَم والطبيعة. وأخيراً، لم نفهم إلّا في القرن العشرين، أنّ الكونَ لم يكن مقتصرا فقط علي النظام الشمسيّ، بل هو عددٌ لا يُحصى من النجوم والمجرَّات، لا يشكل نظامنا بينها سوى شيء بائس. لكننا عشنا في فكرة غزو الطبيعة، وتستمر هذه الفكرة في الترانسهومانزم (تخطي البشـريّة)، التـى تدفعنـا دفعـا نحـو مفهـوم الخلـود، إلـخ. لقـد أبطـأ هـذا الدين الثقافيّ إلى حدٍّ كبير الوعي البيئيّ. ومع ذلك، فمن الواضح أننا كائنات حيّة، وأننا مكوَّنون من خلايا، وأننا فقاريّات، وثديّيات، وقرود، مع

شيء مزيد هو نمو الدماغ. وبالتالي فنحن كائنات حيّة وثقافيّة في الآن ذاته. لكن هذا لا يلج عقولنا. قد نعرف جيّداً، بفضل داروين، وبفّضل كلَّ اكتشافات علماء ما قبل التاريخ، أن الإنسان هـو نتاج تطوُّر، لكننا ما زلنا نُفكَر، ونُقسِّم مُقاربة الإنسان إلى قسمين، بين العلوم الإنسانيّة والعلوم البيولوجيّة.. الدماغ في العلوم البيولوجيّة، والعقل في العلوم الإنسانيّة. نحن منشطرون إلى نصفين. باختصار، تخبرنا الثقافة: «آه، نعم! المناظر الطبيعيّة جميلة، إلخ». لكن أن نقول إننا أيضاً طبيعة، وإننا نعتمد على ما يعتمد علينا، لا! هذا ما يجعـل الأمر صعبـاً.

بعيداً عن «تفكيرك المُركّب»، هل يمكننا القول، من خلال اللجوء إلى الكاريكاتير ، إنّ أجيال «الثلاثين المجيدة» (Trente Glorieuses) هى التى نهبت الموارد الطبيعيّة أكثر من غيرها؟ وهل يجب على الأشخاص الذين تتراوح أعمارهم بين 60 و 70 اليوم أن يعترفوا بذنبهم، وأن يعطوا التدخل الأولويَّة، أم أنه من الصعب عليهم قطع الغصن الذي يجلسون عليه؟

- نحن جميعاً مشبعون بالسنوات الثلاثين المجيدة، وسعيها للنمو! وإلى حدود اليوم، ما زلنا نقول «النمو، النمو!». يعلم الجميع أن النمو في عالم محدود غير ممكن. لكننا نواصل، بدلاً من القول إنه يجب علينًا تقليًل عددٍ من الأنشطة الاقتصاديّة، وتنمية تلك التي تُجسِّد قيم التضامن والحيويّة أكثر. كل شيء مُهدَّد بخطر التفاقم. ولكن يمكن أن تكون هناك مفاجآت. غالبا ما أستشهدُ بهولدرليـن (Hölderlin) الـذي يقول في قصيدته «حيث يزيد الخطر، ينمو أيضاً ما ينقذ». بالطبع، سيكون هنـاك عـددٌ لا يُحصـي مـن الكـوارث، ولكـن، كمـا هـو الحـال فـي «مـاد ماكـس» (Mad Max)، لـن يتـمَّ تدميـر كلِّ شـىء - قـد تكـون هنــاكَ انحطاطات مروِّعة، كما حدث بالفعل في التاريخ. نحن نتجه نحو الكوارث من ناحيةٍ، ونحو نخبةِ صغيرة من الأشخاص الأقوياء والأثرياء الذين سيعيشون في دوائر مُغلقة ومتخطين للبشريّة، مع شقق ذكيّة، ومدن ذكيّة، وسيارات ذكيّة... وهراء خاصّ بهم!

في مذكراتك، تتذكر كيف كنت تتأرجح في الثلاثينيّات بين الثورة والْإصلاح. اليوم، أمام هذه الأزمة البيئيّة، هل ما زلت تتأرجح؟ أم أن الثورة تبدو ضرورية في نظرك؟ إذ إننا نرى بوضوح أننا لا نتقدُّم مع الإصلاحات.

- إن الثورة، كما كنا نفهمها في الماضي، غير ممكنة بالمعنى الذي يفيد، في المقام الأول، ممارسة إكراهِ على الأغنياء يجبرهم على شكل من أشكال التقاسم، لأن ذلك أمرٌ صعبٌ للغاية بسبب التهرُّب الضريبيّ. كما أن الضرائب، بصيغتها الحالية، لا يمكنها أن تقلل من عدم المساواة. من ناحيةِ أخرى، مع تفكُّك الأحزاب السياسيَّة، واليسار على وجه الخصوص، لا توجد قوى قادرة على اقتراح رؤية سياسيّة ثوريّة. حاليا، انطلاقا من وعي المُواطنيـن فقـط، الذيـن هـم- في الوقـت نفسـه- مُسـتهلِكون، يمكننـا أن نقمع هذه القدرة المُطلقة للمال، التي تسيطر على جميع الوزارات. على سبيل المثال، إذا استهلك جميع المُواطنيـن الأطعمـة التـي تأتـي من البستنة المحليّة والزراعة العضويّة النظيفة، فسوف يكون هناك بالضرورة انخفاضٌ في الزراعـة والتعليـب الصناعيّيـن. سيعود النـاس إلـي تتبيل وتخمير مواد طعامهم. وبالمثل، إذا اخترنا بوعى عدم استخدام الأشياء التي يمكن التخلص منها، والأشياء ذات التقادُم المُخطـط لـه، فإننا نؤخَر هنا أيضا هذا الجنون إلذي يجعلنا نغيِّر سيارتنا كل عامِين، ونرمي شـفرات حلاقتنـا، ونرمـي كل شـيء. إنـه تبذيـر هائـل. انطلاقـا مـن هذا، سنقلل من قوة الإشهار الذي يريد أن يبيع لنا النشوة مع السيارات أو العطور. إذا كان هذا الوعي، وإذا توحُّدت كل حركات التضامن التي تتخمَّر ، وِإذا وُلِدَ شكلُ سياسيٌّ جديدٌ يسير في اتجاه «الطريـق» (La Voie) (كِتَابِ ٱلْفَه إِدغَارِ مُوران)، يمكننا أن نأمل في التغيير. لن نقول: هذا



هـو نمـوذج المجتمـع المثالـىّ. سـوف نقـول: هـذا مـا يجـب أن نتجـه نحـوه من أجل تحوُّل تدريجيّ، والذي سيؤدِّي إلى انبثاق شيءِ آخر. إنّ تحوُّل اليرقة إلى فراشة، كما تعلمون، لا يتمُّ على هذا النحو، فهو يستغرق وقتاً، ويحصل عبر قدر من المُعاناة. لكن الشروط، والإعدادات لم يتم استيفاؤها بعـد. أنا أقدِّم الإعدادات.

كان «التحوَّل التدريجيّ» هو عقيدتنا عند إنشاء مجلَّة كايزن، لكن هذا يضع المسؤوليّة على الأفراد. بيد أن هناك أيضاً رجل السياسة الذي يجب أن يتحمَّل مسؤوليّاته، وقوة اللوبيّات التي تبطئ الوعي بالقضايا المُلحة...

- أجل، يجب أن ننشئ منظَّمةً سياسيّة جديدة، ويجب أن نعيد العمل الـذي قـام بـه كارل ماركـس فـى زمنِـه، والـذي كان رؤيـةً للعَالـم، ورؤيـةً للإنسان، ورؤيةً للتاريخ. إذا لم تتوفر لك رؤية للإنسان والتاريخ والعالم والمعرفة، فماذا يمكنك أن تفعل؟ ينبغي إعادة هذا العمل. كان ماركس بالفعـل، وقـد أعطى الكثيـر مـن الأشـياء. بـدورى، هـذا مـا أحـاول القيـام بـه بمنهجى وبرؤيتي. أمّا بالنسبة للوبيّات، فهي بالطبع قويّة، لقد رأينا ذلك مع مادة «غليفوزات» (glyphosate)، أو المُنتجات الصيدلانيّة، ولكن إذا مُورسَتْ سُلطة المُواطنين، فسوف تتراجع اللوبيّات أيضا.

■ حوار: باسكال غريبوفال وإنجريد بيلول 🗖 ترجمة: عبدالرحيم نورالدين

مجلّة كايزن Kaizen- عدد 50 ، مايو ويونيو 2020.

### بیونغ تشول هان..

### مآل الطقوس الجماعية

يُعَدُّ الفيلسوفَ الألمانيِّ، ذو الأصل الكوريّ الجنوبيّ، «بيونغ تشول هان» (مواليد 1959- بسيئول)، الأستاذ بجامِعة الفنون ببرلين، من أشهَّر المَّفكَرين والفلاسُّفة العالمّيّين في السنوات العشر الأخيرة، بفضل دراساته ومقالاته المّثيرة التي تحظى بتداول كبير بين قرَّاء اليوم، ومنها: (مجتمع الْتعب)، و(احتضار الإيروس)، و(مجتمع الشفافيّة) و(ماهية السَّلطة). و(طوبولوجِيا العنف)، وغيرها. وهي أعمال يستعرض فيها «بيونغ شول هِان» رؤيته النقديّة الاجتماعيّة للنظام الرأسماليّ المُعاصر ، ولتداعيات الليبراّليّة الجديدة في مظاهرها وتجليّاتها المُختلفة.

> في كتابكم الأخير، تُعرِّفون «الطقوس» بأنها ممارسات رمزيّة تساهم في تشكيل جماعـة، دون أن يكـون هنـاك بالضـرورة اتصال بين أفرادها. بالمقابل، ترون بأنّ المُجتمعات المُعاصِرةِ، وعلى الرغم من شِدّة الاتصال فيما بين أفرادها، فهي لا تؤلُّف جماعة. كيف تتصوَّرون مجتمعاً بلا تواصل؟ الأمثلة التي تقدِّمونها تنتمي إلى الماضي، أو تُحيلنا على جماعات قرويّة صغيرة، وتصرّون على أن الليبراليّة الجديدة هي سبب هذا التدميـر لكتلـةِ الجماعـة. فهـل يعنـي هـذا أنّ الليبراليّـة، في مراحلها السابقة، كانـت أكثـر انفتاحـا علـي الطقوس؟ أهناك تعارُض بين الحداثة وبين الجماعة، أم أنّ عدم التوافق لا يحصل سوى بين الرأسماليّة وبين الجماعة؟ - اختفاء الطقوس في الوقت الحاضر، علامة على زوال الجماعـة؛ فثـورةُ الاتَّصالِ الناجمة عـن الطفرة الرقميّة الحاليّة، وإنْ جعلتنــا أكثــر «اتصــالاً» فيمــا بيننــا، إلَّا أنهــا لــم تجعلنــا أكثر ارتباطاً ولا أكثر اقتراباً بعضنا من بعض. لقد قضت وسائل التواصل الاجتماعيّ الحديثة، على البُعد الاجتماعيّ في عمليات الاتصال بين الأفراد، لأنها جعلت من «الإيغو» مركزاً ومداراً لاهتماماتها. فعلى الرغم من ثورة الاتصال الرقميّ الحاليّــة، يــزداد الشــعور لدينــا بالوحــدة وبالعُزلــة. اليوم، أصبحنا مدعوّين في كلّ مرّة إلى الإفصاح عن آرائنا وحاجاتنا ورغباتنا وإختياراتنا، بل حتى إلى سرد فصول حياتنا الشخصيّة. كلّ واحد منّا يُعيد تقديم وتمثيل ذاته. كلُّنا يمارس عشـق وعبـادة أناه. لذلـك قلتُ فـي كتابـي، إنه إذا كانت الطقوسُ تُسهم في إنتاج الجماعة، ولو بدون اتصال فيما بين أفرادها، فإننا اليوم، نعيش في مجتمع يسوده الاتصال دون أن يؤلُّف أفرادُه لُحمةً جماعيَّة منصهرة. لم نعد اليوم نولى اهتماماً كبيراً بالأنشطة والمُمارسات الجماعيّة. أصبحنا نفضَل اللحظات الفرديّة. يجب أن نتحرَّر من الوهم

La desaparición de los ritua

الذي يدفعنا نحوه مجتمع الاستهلاك، الذي يزعم أن السعادة تكمن في التلبيـة المُسـتمرة لرغباتنـا ونزواتنـا الشـخصيّة. إنّ المُمارسات الجماعيّة لا علاقة لها بالرغبات الفرديّة؛ ففي لعبة جماعيّة مثلا، لا يجد المُشارك نفسه مشدودا إليها بدافع رغبة ذاتيّة، وإنما بحافز الشغف بقواعد اللعبة. ولا يعني هـذا أني أدعـو للعـودة إلى الماضى، وإنمـا أطالـب بابتـكار أشـكال جديـدة من الأنشـطة والمُمارسـات التـي تتجاوز «الإيغـو»، وتتعـدّى مطمـح الرغبـة والاسـتهلاك. وتـؤدّي فـي نهايـة الأمـر إلـى خلـق الجماعـة. وبهـذا المعنـى، فـإنّ كتابـي يمضـي فـي اتجـاه مجتمـع المُسـتقبل. لقـد أغفلنـا حقيقـة مُهمَّة، وهي أن الجماعة مصدر للسعادة. لقد صرنا اليوم نحدِّد معنى الحرّيّـة مـن منظـور فـرديّ، مـع العلـم أنّ الأصـل المُعجميّ لكلمة (Freiheit) فيّ اللغّة الألمانيّة، يعني (أن نكـون مـع الأصدقـاء)، فثمَّـة علاقـةُ دلاليّـةُ بيـن الحرّيّـة وبيـن الصداقة. وما الحرّيّة في نهاية المطاف سوى مظهر من مظاهـر العلاقـات الجماعيّـة المُتكامِلـة. مـن هنـا يمكننـا تحديد الحرّيّة من منظور جماعيّ كذلك.

وصفكم لعَالم اليوم وقد ازداد ابتعادا عن الطقوس، يتعارض مع الموقف الذي يرى أنّ الرأسماليّة جعلت المُجتمعات المُعاصِرة أكثر احتفاءً بالشعائريّة وبالطقوس. من هذا المنظور الذي تِنتقدونه، فإن سلوك الاستهلاك يحمل في طيّاته أبعادا طقوسيّة قويّة، بل نقول تعبُّديّة في أقّصى تقدير؛ فالأسواقُ التجاريّة الكبرى، والملاعب الرياضيّة الضخمة، هي بمثابة معابد بالنسبة لإنسان اليوم. لماذا لا تجيزون تفسير المُمارسات الرأسماليّة كشكلٍ من أشكال المُمارسة



بيونغ تشول هان ▲

- لا أدعم الأطروحـة التي ترى الرأسـماليّة دينـاً أو عقيـدة. فمحلاتُ التسـوُّق التجاريّ تختلف كلّ الاختلاف عن دور العِبادة: في الأسواق التجاريّة، كما في الرأسماليّة عموماً، تهيمن أنواع خاصة من الرغبات، تحوم كلها حول «الإيغو»؛ والرغبة الذاتيّة صوت الروح، كما يقول الفيلسوف الفرنسيّ «نيكولاس مالبرونـش»، بينمـا داخـل المعابـد، يسـود نوع مختلـف تماماً من الرغبات، إذ تتجه العناية إلى أشياء لا تُدرَك بالأنا. الطقوسُ تُبعدنا عن أنواتنا، بينما يقوِّي الاستهلاك هوسنا بها (...) نحن اليوم، نتعامل مع

الأشياء بطريقة مختلفة. نستهلكها إلى حدِّ الاستنزاف والتدمير، بينما في الطقوس الجماعيّة، نباشرها بكامل الرفق كما لو أنها صديقة لنا. تتميَّز الطقوس عموماً بخاصيّة التكرار، لكنه تكرار حيوى نشط، ولا علاقة لـه بالتكـرار الأوتوماتيكــــّ أو البيروقراطـــّ الرتيــب. نحــن اليوم فـــ ركض دائم خلف حوافز ومشاعر وتجارب جديدة. ومعها، نغفل تماما عن متعة فنِّ التكرار. إنّ كلّ جديد سرعان ما يؤول إلى الابتذال ليتحوَّل إلى ملل وضجـر، إنهـا بضاعـة كُلُمـا اسـتهلكناها، إلَّا وزادت مـن تأجيـج رغبتنـا فـي استهلاكِ جديد. ومن أجل الهروب من الرتابة والفراغ، نجد أنفسنا في بحثِ مستمرّ عن حوافز ، ومشاعر ، وتجارب جديدة ، إنّ الإحساس بالفراغ هـو مـا يُحـرِّك الاتصـال والاسـتهلاك. ومـا الحيـاة «المُكثفـة» التـى يدّعيهـا النظام الليبراليّ، سـوى «تكثيف» للاسـتهلاك، لا أقـلَ ولا أكثر. هنـاكِ أنماطً مـن الرتابـة والتكـرار هي ما تَحقَق هذه «الكثافة» المنشـودة؛ فأنا مثلا أعشـق «سيباسـتيان بـاخ»، وقِمـت بعـزف مقطوعتـه الرائعـة (تنويعـات غولدبيـرغ) آلاف المرَّات، وفي كل مرّة، كنت أخوض تجربة سعادة مختلفة، لا أحتاج معها إلى شيء جديد. فأنا أعشق الإعادات، وأعشق معها طقوس الرتابة.

هناك فكرة لافتة في كتابكم تذهبون فيها إلى أنّ الطقوس، تؤدِّي إلى تمثَّل القيم الجماعيّة جسديًّا. وهي فكرِة تبدو لي قريبة مما قاله «باسكال» ذات يوم: (إذا لم تكن مؤمنا، فاركع على ركبتيك، وتصرَّف كما لو أنك سوف تؤمن، ثمّ يأتيك الإيمان من تلقاء ذاته). بالمقابل، ترون بأنَّنا نعيش اليوم داخل مجتمعات تحكمها الرغبات، ويطبعها ميل نرجسيّ عميق نحو التفرُّد.

- الطقوسُ ترسِّخ الجماعة في الجسد، وتجعلنا أكثر إحساسا بها. فخلال أزمة الكورونا الحاليّة تحديداً، حيث صار كلّ شيء يجري عبر الوسائل الرقميّة، افتقدنا كثيرا إلى القرب الجسديّ. صحيح أنّنا جميعا مرتبطون رقميّاً، لكن ينقصنا ذلك الارتباط الفيزيقيّ الذي يُجسِّد الجماعة ماديّاً. فالجسـدُ المُفـرد الـذي نقـوم بتمرينـه معـزولا داخـل صـالات الرياضـة، يظل مفتقِداً لهذا البُعد الجماعيّ (...)، أمّا الطقوسُ الجماعيّة، فتحوِّل الجسد إلى مسرح لعرض أسرار ونبوءات وأحلام الجماعة. لقد ولَّدت الليبراليَّة الجديدة نمطاً من ثقافة التفرُّد يجعل من «الإيغو» مركزاً لكلِّ شيء. وهـذه الثقافـة قـد سـاهمت فـى إضعـاف التوجُّـه نحـو بقيـة أشـكال التفاغّـل الجمعي والاحتفاء الطقوسي.

آلا ترون بآن دعوتكم للعودة إلى الطقوس وإلى الجماعة، تلتقى مع توجُّهات أنصار اليمين الراديكاليِّ؟ ما الفرق بين تصوَّركم حول «الجماعة»، وبين الفكر الطائفيّ الذي يتبنّاه اليمين الصاعد المُتطرِّف؟

- لا تتحدُّد الجماعة دائما بمعيار رفضها للآخر؛ فهي قد تكون أكثر انفتاحا وقبولاً للأغيار. الجماعات التي يرتبط بها اليمينيّون تفتقد إلى المضمون، لذلك فهي تبحث لنفسها عن معنى عبر إقصائها للآخر المُختلف عنها. إنها جماعات يسكنها الخوف وتغذيها الكراهية.

في المُقدِّمة، تعلنون بصراحة أنَّ هذا العمل ليس كتاباً نوسطالجيّاً، لكنكم تلجأون باستمرار إلى عقد مُقارَنات تِرجِّح كفَّة الماضي على الحاضر. ففي الفصل المُخصَّص للحرب مثلا، تدافعون باستماتة عن القيم الحربيّة القديمة مِقابلِ نظيراتها في الحروب الآليّة المُعاصِرة... ٱلا تقدِّمون بذلك تصوُّراً مثاليّاً للحروب القديمة؟ فعلى امتداد التاريخ البشري، لا نعدم سلاسل طويلة من المذابح الإنسانيّة الفظيعة. إنّ التقتيِل غير المُقنَّن ولا المُبرَّر، في نهاية المطاف، ليس اختراعا

- لا بدّ من الإشارة أولاً إلى أن الثقافة الإنسانيّة في طريقها إلى إلغاء

الطقوس والشعائر الجماعيّة؛ فتحوُّل الإنتاج والمردوديّة إلى قيم مُطلِّقة، قد ساهم في تدمير القيم الجماعيّة. ففي قيم الفروسيّة الأوروَبيّة خلال القرون الوسطى مثلاً، لم يكن الهدفُ الأساسيّ من المُواجهـة الحربيّـة هـو قتـل الخصـم، وإنمـا كانـت هناك أشـياء أكثـر أهمِّيّـة كالشـرف والكرامة، بينما في حروب «الدرونات» المُعاصِرة، أصبحت تصفية الخصم، باعتباره مجرماً، هي الهدف الأول والأخير للاقتتال. وبعد إنجاز مُهمَّة القتل بنجاح، يُمنح ربابنـة «الدرونـات» بطاقـة تنقيـط تثبت عـدد القتلى الذين أسـقطوهم. وهـذا يعنـي أنَّـه حتـى فـي حالة القتل، فـإنّ المردوديّـة هي الأهـمّ. وهذا - في نظرى- أمرٌ قذرٌ ومشينٌ. لا أريد بهذا الكلام القول إن الحروب القديمة كانت أفضل من الحاليّة. ما أريد التنبيه إليه هو أنّ كلُّ شيء أضحى اليوم خاضعاً لمعيار المردوديّة والإنتاج، ليس فقط في الحروب، بل حتى في ممارسة الحياة ككل.

تقيمون في كتابكم ربطاً وثيقاً بين ازدهار البايانات الضحمة (البيغ داتا)، وبينَ التطوُّر الحاصل في تصوُّرنا للمعرفة، التي صرنا نفهمها على أنها شيءٌ يحصل بطريقة ميكانيكيّة، لتنتهوا إلى خلاصة مفادها أنّ التحوُّل «البياناتيّ» الحاليَّ، يناظر التحوُّل «الأنثروبولوجيّ» الذي شهدته أوروبا في عُصر الأنوار. فهل يعني هذا أنّ «البياناتيّة» هي نهاية مسار حتمى تمتد جذوره إلى عصر الحداثة؟

- «البياناتيّة» أسلوب داعر في المعرفة، لأنه ببساطة يُلغى الفكر. لا يوجد فكر يقوم على البيانات. العمليّات الحسابيّة والرياضيّة وحدها تقوم على البيانات. المعرفة ذات طبيعة شبقيّة، لذلك كان الفيلسوف الألمانيّ «هايدغر» يشبّهها بالإله «إيروس»، الذي تداعب أطرافُه رفرفةُ جناحيـه كلَّمـا تقدُّم خطـوةً جديـدة فـى تفكيـر يغريـه بالمُغامَـرة نحـو عَالَـم مجهـول. الشـفافية هـي أيضـاً ادّعـاء خـادع؛ فكمـا يقـول «بيتـر هاندكـه»ً في بعـض تدويناتـه: (مَـنْ قـال إنّ العَالَـمَ أصبـح مكشـوفاً؟)؛ فالعَالَـم أكثـر غموضاً ممّا نتصوّر.

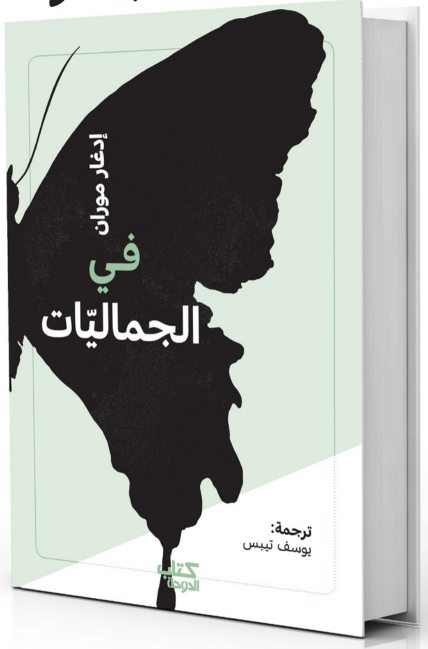
لا شك أنّ لوباء «كوفيد- 19» انعكاسات كبيرة، ليس على المجال الصحيّ والاقتصاديّ فحسب، وإنما على وجودنا الجماعيّ المُشترك كذلك. فخلال بضعة أيام فقط، يطفو على السطح من جديد مفهوم «البيوسياسة». فإلى أيّ حدّ ترون أن هذا الاتصال الفاقد للتواصل الذي يميِّز- في نظركم- مجتمعات اليوم، قد أرخى بظلاله على الطريقة التي نحيا بها الأزمة الوبائيّة الحاليّة؟

- أزمة الكورونا قد قضت نهائيّاً على الطقوس والشعائر الجماعيّة. فلم نعـد قادريـن حتى على مـدِّ الأيـادي للمُصافَحـة. المسافة الاجتماعيّـة تدمِّر كلّ إمكانية للتقارُب الجسديّ. لقد أحالت الجَائِحة الناس إلى مجتمعاتٍ معزولة فاقدة للحسّ الجماعيّ. صحيح أنّ ارتباطنا الرقميّ، لم يُفقدنا اتصال بعضنا ببعض، لكنه اتصال يخلو من كلُّ عمـق جماعـيّ يحقُّـق ارتياحنا وسعادتنا. لقد أجبر الفيروس الناس على العُزلَة، بل أنَّه ضاعف من وحدتهم التي هي من سمات مجتمعات العصر. الكورونا ساهمت في اختفاء الطقوس الجماعيّة، وبعد زوال الجَائِحة، أتوقع أن نعمـل على إعادة استكشافها مرّةً أخرى.

هل تعتقدون أنّ الوباء الحاليّ يشكِّل منعطفاً تاريخيّاً شبيهاً بأزمة 2008، وبالتالي سوف تترتّب عنه تحوُّلات سياسيّة بعيدة المدى؟ إذا كان الأمر كَذلك، فأيّ نوع من التحوُّلات الاجتماعيّة ترون أنّ أزمة الكورونا ستفرزها لأحقاً؟

- أزمة الكورونا ستجعلنا نتجه نحو نظام المُراقبة «البيوسياسيّة». الوباء كشف إحدى نقاط الضعف الكبيرة داخل المنظومة الرأسماليّة. وربّما أمكن القول إنّ «البيوسياسة» الرقميّة، التي جعلت الأفراد تحت رحمة الرقابة الشاملة، تكفى لجعـل النظـام الرأسـماليّ غير مُحصَّن أمـام ضربات الفيروس؛ فنظامُ المراقبة البيوسياسيّ، يؤشر إلى نهاية الليبراليّة. وبهذا المعنى، فالليبراليّة لِـم تكـن سـوى حلقـة قصيـرة ضمـن سلسـلة طويلـة من التحوُّلات. لا أتوقَّع أن تفلح المُراقبة البيوسياسيّة في القضاء على الفيروس. فالأوبئة هي نتاج التدخُل العنيف للإنسان ضدّ نظام بيئيِّ هشّ. إنّ عواقب التغيُّر المناخيّ سوف تكون أسوأ من الجَوائِح؛ فألاعتـداءات التي يمارسها الإنسانُ على الطبيعة، سوف تعودِ عليه بكوارث وويلات أَشَـدّ هـولا وبـلاءً. لقـد أصبح الكائـن البشـريّ مُهـدّدا أكثـر مـن أي زمـن آخر. ■ حوار: سيزار ريندويليس 🗆 ترجمة: رشيد الأشقر

كتاب الدوحة



f Doha Magazine 🎯 aldoha\_magazine 💟 @ aldoha\_magazine



# الحداثة وما بعد الحداثة العزل الوبائي

عاد الوباء إلينا من عالم قديم، بعدما اعتقدنا أن بعـض مظاهـر الوجـود في العـالم القديـم قـد اختفـت عـن الأرض كلَّياً. وبما أن العزلة المفروضة، اليوم، هي أحد مظاهره الجديدة فيحقُّ لنَّا أن نتساءل: هل ستصبح هذه العزلة ممارسة اجتماعية خاصّة بالجانب المظلم والمأساوي لعصر ما بعد الوباء؟ هل تتحوَّل هذه العزلة بالنسبة لجيلنا إلى أسلوب حياة خاصِّة بما يمكن أن نطلق عليه (عالم ما بعد - بعد حداثي)؟ فبماذا تختلف عزلتنا عن صومعة الراهب، واستوديو الفنَّان، وتشرَّد المصلحين، وتفرَّد الفلاسفة؟

> العزلة مفهـوم رائع ومتجـدِّد، فهـو يتـراوح بيـن عظمـة المفكّر المسـتوحد ونشوة القديس الصوفي. وقد تجول بوذا وحده في الغابة مثل وحيد القرن، كما يقول جيل فرونسـدال، قبـل تأسيسـه لتواصـل اجتماعي. يقـول فيكتـور هوغـو فـي قصيدتـه «La Fin de Satan» إن: «الجحيـم كلّـه موجود في كلمة واحدة: العزلة»، لكنه يعترف فيما بعد فيقول إن: «العزلة جيّدة للعقول العظيمة، ولكنها سيئة للعقول الصغيرة. إنها تزعج العقول لأنها لا تضيء».

> ومع ذلك، لم يكن هوغو قادراً على الذهاب إلى أبعد حدّ في حياته الخاصّة، على خلاف ما حدث مع شعراء البحيـرات الرومانتيكيين الإنجليز مثل: كولريدج الـذي قدّس الوحـدة، وويليـام وردزورث الذي كانـت العزلة بالنسبة لـه «نعيمـا» يمـلاً القلـب بالفـرح. ولا تشـبه وحدتـه وحـدة مونتيـن التي ألهمته التأمُّـلات، ولا وحدة نيتشـة التي ألهمته ما وراء الخير والشـر، كما أنه قصـر كثيـرا عـن وحـدة هايدغـر حيـن قضـى آخـر أيامـه فـى الغابـة السوداء، فقال: «الطبيعـة شـفاء، والغابـة السـوداء- وحدهـا- هـى التـي

> > أما نحن؟ فما هي عزلتنا مع (كوفيد- 19)؟

يسـتبني عصر الحداثة في تحقيقه لأهدافه في الرفاه، والتقدم الاجتماعي، والأهليـة السياسـية علـى تمكّنـه مـن تقويـض وهزيمـة ثلاثـة أعـداء رافقـت البشرية منذ وجودها على الأرض، وهم: الوباء، والمجاعة، والحروب. ولكن بعـد أن انتصـر عصـر الحداثـة علـى أعدائـه الثلاثـة، جاءنـا عصـر مـا بعـد الحداثـة بثلاثـة أعـداء، أيضاً، وهـم: الضجـر، والقلـق، والعزلـة. ومـع أننا أصبحنا نمـوت من التخمـة أكثر من المجاعة، ومن الشـيخوخة بمعدل أكثـر مـن المـوت بالأمـراض المعديـة؛ وأصبـح المنتحـرون مـن الضجـر وأمراض العصر أكثر من عدد الجنود الذين يموتون في الحروب، كما يقـول يوفـال نـوح هراري، ولكننا اليـوم مع (كوفيـد- 19) فيمكننا أن نقول إن العزل الوبائي وفرض هذه الوحدة، أو العزلة القسرية، قد جمع أعداء البشرية في عصر الحداثـة مع أعـداء البشـرية في عصـر ما بعـد الحداثة.

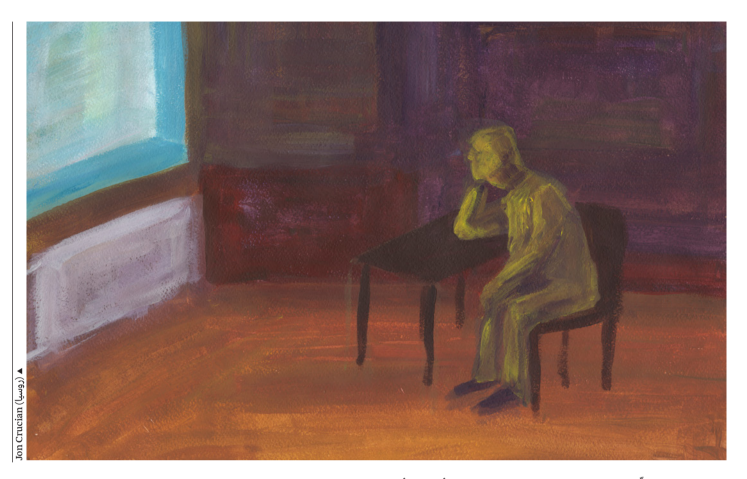
### اللعب مع الوت

الوباء ليس جديدا على البشرية فقد عانت منه طويلا، فهي لم تتهدُّد بحروب أقسى وأوجع من الأوبئة والأمراض المعدية، وغالباً ما تضرب هذه الأوبئة المدن التجارية الكبرى بسبب نشاطها الذي يقوم على تدفق التجار والحجاج، فإن حدث (كوفيد- 19) بأوهان الصينية؛ فذلك لأنها مدينة صناعية، بينما في العصور القديمة كانت أثينا هي عاصمة الأوبئة بلا منازع، وفي العصور الوسطى كانت فلورنسا في إيطاليا. ومن أكثر الأوبئة قسوة في التاريخ هو الطاعون الأسود الـذي اندلـع في العـام 1330 في مـكان مـا في شـرق آسـيا أو آسـيا الوسـطي، وانتشـر عبـر جِيـش مـن الفئـران والبراغيـث بسـرعة فـي جميـع أنحـاء العالـم، وفي أقل من عشرين عاماً وصل هذا المرض إلى شواطئ المحيط الأطلسي. وقد توفي بسببه ما بيـن 75 و200 مليـون شـخص، أكثـر مـن ربع سكَّان أوراسيا. وفي إنجلترا، توفي أربعة من كلُّ عشرة أشخاص، وهبط عـدد السـكَان مـن 3.7 مليـون إلـى 2.2 مليـون، وفقـدت فلورنســا نصف سكانها البالغ عددهم 100.000 نسمة، ولكن من زمن، أصبحت الأمراض المعدية تُكافَح في مكانها ذاته، حتى خُيّل لنا أنها تنتمي إلى العالم القديم، وأن الحداثة قد قضت على هذا العدو، وحذفته من أجندتنا تماماً.

### الإعدام جوعأ

أمَّا المجاعـة فهـي الأخـري قـد نسـيناها، بينمـا كان معظـم البشـر، فـي التاريخ القديم، يموتون من الجوع.

الجوع هو من أسوأ أنواع الإعدام في التاريخ، لأنه يقوم على عذاب مبـرح طويـل، وهـلاك بدنـي موجـع بشـكل قـاس، ومـن يقـرأ مذكـرات الصينييـن في سنوات القحط، والتي تجعلُ الأمّ تَـأكل أبناءها كما صوّرها الروائي الصيني مو يان في روايته الرائعة «لعبة الموت والحياة»، يـدرك قسـوة هـذه الفكـرة، ولنتخيل أن تفوتـك وجبة واحدة مـن الطعام،



فتشعر بهبوط كلُّ طاقتك الحيوية، ثم وجبتان، ثم عليك أن تنام وأنت لم تأكل. وقد جربتُ هذا الشعور ، على الصعيد الشخصى ، أيام كنتُ جنديا في الحرب، فعندما تطول المعارك، وتنقطع الأرزاق، تصبح اللحظات التي يعيشها الجندي رزينة بشكل مذلَّ ومهين. فالصوم بسبب شـحّ الخبـز يدفعـك إلى أكل الحجـر، وهـو أقسـي مـن المـوت وعذابه أكبر عـذاب.

ومع أن الخوف من الجوع قد غادرنا، الآن، ولكن ما أن تفتح كتاب التاريخ حتى تجده مملوءاً بأخبار مرعبة عن السكّان الجائعين أو المدفوعيـن للهـلاك بسـبب الجـوع. فقـد كان يمـوت أكثـر مـن عشـرة بالمئة من سكَّان الكرة الأرضية بالمجاعة سنوياً حتى وقت قريب. وقد حدثت المجاعة في كلُّ العالم، ولم تكن مقتصرة على آسيا وإفريقيا، بـل حتى أوروبا، ففي فرنسا عـام 1694، وقبلهـا بعـام مـات نصف السكان من الجوع في أستونيا، ثم في أسكتلندا، وفي العام 1698، قضت المجاعـة على عشـرين بالمئة من السـكان في فنلندا، وفي العام 1680، اجتاحت المجاعة كلُّ شـمال أوروبا في القرن السـابع عشر.

### أخطار بلا أخطار

لقد كان انتصار عصر الحداثة، في الواقع، كاسحاً، ويروى ستفان زفايغ في مذكراته الرائعة «عالم الأمس» كيف اختفى المشوهون، وذوو العاهات، ومرضى الغدة الدرقية الذين كانوا يملأون شوارع أوروبا بلمح البصر في بداية القرن العشرين، فقد انتصر العلم بشكلِ كاسح، وانتشرت النظافة، وعمّ الرفاه الاجتماعي الطبقات الفقيرة، وحصلت تطوُّرات هائلـة على جميـع الصعـد، إذن نحـن أمـام معجزات كبيـرة كان عالـم الأمـس يفتقدهـا، ومـن الحـرى أن البشـرية لا تسـعى إلَّا إلـي بلـوغ السعادة الأرضية المطلقة، لكن النتائج تقول عكس هذا تماما، فقد ظهرت، مع خمسينيات وستينيات القرن العشرين، حقيقة جديدة؛ وهى ثلاثة أسئلة فلسفية تخصّ الوجود: الضجر، والقلق، والوحدة.

ففى الوقت الـذي كانت تنشخل فيه الفلسفات القديمة فى قهر الطبيعـة مـن أجـل الوصـول إلـى الرفاه والسـعادة الإنسـانية، أفـاق عصر ما بعد الحداثة على الأمراض النفسية والفكرية المرافقة لهذا الكفاح ولهذه المسيرة والتي جعلت البشرية أسيرة، مرّة أخرى، لليأس الذي يقود إلى التطرف الفردي. في الواقع إن علامات هذا التطرّف الفردي هو الانتحار، والإرهاب، والجنون. هذه الأشياء الثلاثة هي من لوازم عصر ما بعد الحداثة الذي نعيش فيه اليوم. ويكفى أن ننظر إلى الفلسفات بعد منتصف القرن العشرين حتى نجدها حافلة بمفاهيم الضجر، والوحدة، والقلق، وتركيز السياسة على الإرهاب، لكن ما هـو مستجد- فعـلاً- هـو عودتنـا إلى الوبـاء، أو عـودة الوبـاء إلينـا، وهـو من العالم القديم حتى كدنا نصدق أن بعض مظاهر الوجود في العالم القديم قد اختفت عن الأرض كلَّياً. وبما أن العزلة المفروضة - اليوم- هي أحد مظاهره الجديدة فيحق لنا أن نتساءل: هل ستصبح هذه العزلة ممارسة اجتماعية خاصّة بالجانب المظلم والمأساوي لعصر ما بعد الوباء؟ هل تتحوَّل هذه العزلة بالنسبة لجيلنا إلى أسلوب حياة خاصّة بما يمكن أن نطلق عليه عالم ما بعد-بعد حداثى؟ فبماذا تختلف عزلتنا عن صومعة الراهب، واستوديو الفنَّان، وتشرّد المصلحين، وتفرّد الفلاسفة؟.

أعتقد أن الأمر لن ينتهى بمشكلة عارضة خاصّة بوباء جاء وسيزول حتما، ولكن هذه الإجراءات التي حدثت هي إجراءات تنتمى إلى ما يطلق عليه ألتوسير بـ«تكنولوجيا السلطة» وهي الإجراءات والممارسات الأيديولوجية التي تشكِّل قائمة الممنوعات، وهي نوع من القمع الثقافي يفيد في تشكيل الكتل البشرية والسيطرة عليها. هذا العزل ليس ممارسة طبية وحسب، إنما يتعداها إلى ممارسة ثقافية لها علاقة بالسيطرة على الأفراد، ولها علاقة حتمية بالماهية السياسية لثقافتنا المعاصرة. ■ على بدر

# مقاومة الحجر سمحت باستمرار الحياة الملل المنتج والضجر الخلاق

«الثرثار الذي تتمثّل متعته الأسمى في التحدّث من فِوق منصة أو منبر، يغامر، تماماً، بأن يصبح مجنوناً مسعوراً في جزيرة روّبنسون» كما يقول «شارلّ بودلير» معقباً على الصحافي الذي ذكّره بأن الوحدة مؤذية للإنسان. اعتبر صاحب «سأم باريس» أن الصحافي ليس له الحقّ في أن يوجه الاتهامّ إلى عشاق الوحدة، ويعتبر أن الذين «يسارعون إلى نسيان أنفسهم في الحشود همّ خائفون لا ريب مّن العجز عن تحمّل أنفسهم بأنفيسهم» أناس تعوّدوا على تبذير وجودهم في الأسواقٌ، وأصواتهِم في الهتاِف، وهم الأغلبِية التي لاٍ تشعر بوجودها إلَّا عبر الحشود، ويصوّرون ذلك النزوع إلَى القطيع في كلمات أُخرَى أكثر أناقة، وغُموضاً، وتضليلاً كالمدنية والاجتماعية.

> يدفعنا الملـل إلـي إعـادة اكتشـاف الـذات، ويحـدث ذلـك فـي البدايــة بالصدفـة؛ عندمـا نتخلص، بالإكراه، من مشـاغلنا اليوميـة وعاداتنا، فالحجْر الصحى كما الإكراهات الأخرى كالاعتقال، والمرض، والحصار، يفرض علينا في البداية شللاً ما عبر تثبيت الحركة، وسرعان ما يتحوَّل ذلك العجـز إلـي فضـاء جديـد لإنتـاج الحركـة، قد تكـون حركـة جديدة لـم نتصور أننا قادرون عليها، أو حركة مؤجلة، كانت تنتظر هذا الفضاء الجديد لكى تخرج وتتحقّق.

> فالعجز الذي ضرب جسد الرسامة المكسيكية «فريدا كالو»، مثلاً، إثر حادث السير الـذي تعرَّضـت لـه، والـذي أقعدهـا فـي السـرير أشـهر دون حـراك، هـو الـذي وقـف وراء عبقريتهـا فـي الرسـم، لا لتوفـر الوقـت فقـط لكى ترسم، إنما في اختيار توجهها في رسم الأوتوبورتيه ذات الطابع التعبيـري السـوريالي، على الرغـم مـن رفضهـا وصـف أعمالهـا بالسـوريالية. وكذلك الأمر حدث للصحافي الفرنسي «جان دومينيك بوبي» صاحب كتاب «بذلة الغوص والفراشة» الذي كان يحلم بكتابة رواية، ولكنه لم يستطع، وعندما أصيب بـ«متلازمـة المنحبس»، وشُل جسده بالكامل، كتب الكتاب برمش عينه اليسرى، وهو العضو الوحيد الذي ظلَّ متحرّكاً. وذلك ما حدث مع «فرانـز كافـكا»، ومع «مارسـيل بروسـت»، وأبى القاسـم الشابي، و«أنطون تشيخوف»، وكلّ المصابيـن بأمراض مزمنة (السُـلّ، ضيق التنفس، الالتهاب الكبدي، الربو) كانت تفرض عليهم عزلة وقتية أو دائمة، استطاعوا ترويضها من أجل خلق حياة مختلفة، صنعت بدورها إبداعاً خالدا، تغمره خصوصية كبيرة.

> أمّا في الحجْر السجني، فلنا في «كارلوس ليسكانو» مثال دال على انقلاب العين إثر الملل والضجر في سجون أميركا اللاتينية، وكيف حوّل السجن والتعذيب نظرته للعالم ولذاته وللسجان، نفسه، في كتابه السيري الموسوم بـ«عربـة المجانيـن»، أو كتابـه عـن الكتابـة والكاتـب الموسـوم بــ«الكاتـب والآخر».

والملاحظ عبـر تاريخ الحجْـر بأنواعـه، ومـن ضمنـه الحجْـر الصحـي، الـذي عاشته وتعيشه البشرية سنة 2020، هو هذا الطابع الأوتوبيوغرافي للإنتاج، عامّة، حيث يسعى الفرد في الحجْر إلى التعبير عن وجوده من خلال مهاراته ومواهبه الفردية ، وهـو بذلك يحـاول مقاومـة الملل والضجـر الذي يشعر به في وحدته من ناحية، وإثبات أهمِّيته في العالم، وحاجة العالم إليه من ناحية ثانية، ويروج ذلك من خلال عرض تلك المواهب والمهارات للناس عبر شبكات التواصل الاجتماعي، واليوتيوب، أو بقية المنصات الإعلامية إن كان ذلك بالكتابة أو الصورة أو الفيديو.

بادر الإيطاليون، في هذا الحجْر، بمساءات الغناء من النوافذ؛ لمقاومة الملل، كما نقلت لنا الشاشات تحدي رجال الأمن للملل والضجر بالرقص والغناء، ومساهمة الفنّانيـن فـي حفـلات مجانية من شـرفاتهم ومـن بيوتهم في فرنسا، وغيرها من عواصم العالم؛ لإسعاد الناس، وإطلاق المثقَّفين للمبادرات الافتراضية؛ للتواصل مع العالم المُعطل داخل البيوت.

كما تابعنا ازدهار فن كتابة «اليوميات» في كلّ أنحاء العالم، وهو الجنس الكتابي الحميم والمرافق- دائما- للنكبات الفردية والجماعية عبر التاريخ. فهـو «كورديلـو» المسـافر فـي البحـر، أو فـي البـر، أو فـي الوقـت. حيـث يصبح تسجيل اللحظة المملة والثقيلة هو الحركة، وهو الفعل المضاد لانعدامها، فاليومية هنا لا تسجل الحركة في المكان، بـل الحركـة في الذهن؛ لتنقل لنا كلُّ الانفعالات التي تمرّ بها الذات الكاتبة من الملل إلى الخوف إلى الرعب إلى اليأس.

كلُّ تلك الأشكال من المقاومة لواقع الحجْر سمح باستمرار الحياة على نحـو مـا، وأكَّـد مقولـة «لارس سفندسـن» بـأن «الوحْـدَة أفضـل الأوقـات التي نقضيها، فالانعزال يخبرنا الكثير عن أنفسنا، وعن مكاننا في هذا العالم». لـم يهتـم الإعـلام بمـا أحدثـه الملـل والضجـر مـن آثـار سـلبية فـي النـاس عامّـة، وفي المبدعيـن خاصّـة. ويبـدو أننـا لـن نحصـي خسـائرنا إلا بعــد وقت طويل، فالعالم- الآن- يُحصى عدد الموتى، ولا شيء يعلو على



فريدا كالو▲

صوت الموت وسيرته، فلا يمكن أن ننتبه لحالات الجنون التي حدثت، ولا للاضطرابات النفسية والعصبية، غير أن بعض ما تسرب في الصحافة العالمية، والفرنسية خاصّة، كان يشير إلى تنامى العنف الأسرى، والعنف ضدّ المرأة تحديداً. كما بدأت أخبار الانتحارات تصلنا من الصحافة العربيّة والعالميّة؛ على الرغم من أن الأخبار الأولى تُنْسبها إلى الفقر والحاجة، ولكنّ الحياة علمتنا أن الجوع نادر ما يدفع الإنسان إلى وضع حدّ لحياته، فما السبب وراء انتحار هؤلاء إذا لم يكن الملل والضجر والكآبة؟.

يذكّرنـا الانتحـار بسـبب الضجـر بالكاتـب الأميركـي «ديفيـد فوسـتر والاس» الذي قاده الملل والضجر إلى الاكتئاب، ومنه إلى الانتحار، فأنهى حياته سنة 2008. نقرأ ذلك الإحساس بالملل والضجر في خطبته الشهيرة التي ألقاها في حفل بكلية «كينيون»، سنة 2005، وقد نُشِرت الكلمة إثر انتحاره عن ستة وأربعين عاماً، تحت عنوان «عن الحياة والعمل وحب الملل» حيث يصف افتراض يوم عادى، أنهاه شخص ما في العمل، ونَسِي ألا شيء في البيت ليأكله، فاضطر إلى الخروج من جديد؛ بحثاً عن أي طعـام، فتعترضـه كلُّ أشـكال التعطيـل، ممّـا يدمّـره نفسـياً، ويحوّلـه إلـى وحش جريح، يشعر بالقهر والظلم، وينقلب العالم، كلَّه، في عينيه إلى جحيم. يقول، في ترجمة لأحمد الشافعي، «سوف يبدو جليّاً للعالم كلّه، وكأن كلَّ الناس تعترض طريقي، ومن يكون هؤلاء المعترضون طريقي؟ وانظر كم هم مقرفون، وكم هم أغبياء، وكم هم بقر، وكم هم موتى العيون، وغير إنسانيين في طابور الدفع، أو ما أشد وقاحتهم وإثارتهم للضيق أولئك الذين يتكلَّمُون في الهواتف المحمولة رافعين أصواتهم، وهم وقوف في منتصف الطابور ، فانظروا كم هو ظالم ذلك كلُّه: لقد قضيت اليوم كلَّه، أعمل بجـد، وأنا- الآن- ميت مـن الجوع ومرهـق، وليس بوسعى مجرَّد الرجوع إلى البيت؛ لآكل وأرتاح...».

وها هو «فرنانـدو بيسـوا» في يوميّاتـه، ترجمـة المهـدي خريـف، يتحـدَّث عـن وحدتـه فـي عـدم قدرتـه علـى التخلـص مـن وجـوده الميتافيزيقـي: «أنـا،

اليوم، أكثر وحدة ممّا كنت، معزول أكثر ممّا كنت، شيئاً فشيئاً، تتفكك كلُّ روابطي تلقائياً. عما قريب سأبقى وحيداً تماماً. أسوأ آلامي يكمن في عدم قدرتي، أبداً، على نسيان حضوري الميتافيزيقي في الحياة. هنا مكمن خجلي المتعالي الذي يُفرغ جميع حركاتي، وينزع، عن جميع عباراتي، روح البساطة والانفعال المباشر. بيني وبين العالم ضبابة تمنعني من رؤية الأشياء كما هي في حقيقتها، كما هي بالنسبة إلى الآخرين. هذا ما أحس. سأعاني، ما حييت، جحيم كوني إيّاي...».

ولكن تبقى العزلة والعزل مفاهيم ملتبسة وغامضة بحسب تصوراتنا لها، وتربية مفهومها عندنا، فهل العزل مع أناس حميميين كالزوج والأبناء، على سبيل المثال لا الحصر، دائماً، هو عزل مقابل الوجود بين الحشود؟ ألا نهرع للحشود- أحياناً- لكي نكون في عزلة، حيث تجعلنا كثرة الأصوات في الرأس لا نسمع أحداً؛ لذلك يخلق الفنَّانون والكتَّاب أعمالهـم في المقاهـي الضاجـة بالأصـوات. ووفقـاً لذلـك، تنقلـب مقولـة الملل والضجر ومصادرها الرئيسة، هل نَمِلٌ من الكثرة أم من العدم؟ متى يمكننا أن نقول عن ذلك الشعور إنه ملل وضجر؟ أليس الملل باعثا للحياة- أيضاً- في دائريتها وتكرارها حيث يعيش الإنسان سلسلة من الارتدادات والانفعالات التي خبرها، واختراقه بجديد غير مألوف هو الخطر الوحيد الذي يتهدُّده حيث تقف مناعته عاجزة عن صدّه، وتقف ملكاته عاجزة عن حلَّ شفرته؟ هكذا عاش «سيوران» المتشائم دون أن ينتحر، وهكذا عاش «شوبنهاور»، ملك التشاؤم، دون أن يضع حدّاً لحياته. فما الذي سينتجه الكائن الملول الضجر- اليوم- بسبب هذه الجائحة؟ وأي صورة سيكون عليها وهو يواجه العالم الخارجي إذا ما انتهت الجائحة يوماً ما؟ هل سيركض نحو البحر مردّداً أغنية فيروز المتفائلة: «شايف البحر شو كبير ...كبر البحر بحبك»، أم سيهرع إلى البحر كما هرع «كينكاس» بطل «ميتتان لرجل واحد» للبرازيلي «جورج أمادو» ليدفن نفسه في الماء صائحاً: «سأدفن كما أشتهي»؟. ■ كمال الرياحي

### خافيير برنييه:

## «أن تعيش، هو أن تكون متنقّلاً»

هل أرادَ الجغرافيّ خافيير برنييه، مدير مختبر الوساطة بجامعة السوربون، أنْ يُربكنا بكلماتِه «أن تعيش هو أن تكون متنقِّلا»؟ في هذه المُقابَلة، نستوضح من المُفكِّر والمُتخصِّص في علوم الجغرافيا، هذه العبارة وأهم أفكاره، ونحن نستعد للخُروج من فترةِ الحَجْرِ المنزليّ.

> «أن تعيش هو أن تكون متنقِّلاً». هكذا تقدِّم نفسك في الصفحة الرئيسيّة لموقعك. هل يُعَدُّ ذلك شكلاً من أشكال الاستفزاز، لكلُّ مَنْ يحاول استكشاف عملك كجغرافيّ في فترةِ الحَجْر المنزليّ من مارس/آذار إلى أبريل/نيسان 2020؟

- إنّ طرح السؤال بهذه الطريقة يكشف عن الأسئلة الاجتماعيّة والسياسيّة التي تدور اليوم حول حركتنا، التي أصبحت أكثر إلحاحاً بالفعل في فترةِ الحَجْرِ المنزليّ. أصبح «الانتباهُ لكلّ ما يتحرَّك» عقيدةً جديدةً في سياق يتميَّز بوفرةِ الخطاباتِ عن القيم على نطاق واسع وفي المُناقشات. إنها مقارنةٌ إلى حَدٍّ ما بيـن فـرط حركـة العَالَـم فَى عالَـم قبـلَ الجَائِحـة وتوقَّفها بعد الكورونا. انقلابٌ للقيم سنقبل به، ونتعايش معه في المُستقبل، أولويّات المُمارسات.

إذا لم يكن كلُّ شيء بنفس القدر والأهمِّيّة، لا تزال هناك رغبةٌ في تسريع الخطواتِ مع كل المخاطر التي ينطوي عليها ذلك. أولا، لأن التنقلِ يجعل العالم، كما فهمـه الفيلسـوف ديموقريطـس «عالمنا موجود، لأنّ كل شيءِ فيـه يـدور». ثـم، بالنسـبة للعلـوم الاجتماعيّـة، فـإن العيـشَ ليـس مرادفـأ للإقامة. إنها جميع أساليب الوجود في العالم وممارستها، والعيش وإيجاد مكانة هناك، مع الآخر والآخرين. إذا كان الحَجْرُ المنزليّ قد ألزمنا الإقامة فى البيوت، فإن العائق أمـام «العيـش» كانِ جزِئيّا، وقبل كل شيء مؤقتا. كان تعليقًا مؤقتًا، وليس انقطاعا أو تعطيلا كليًّا.

«أن تعيـش هـو أن تكـون متنقًـلاً» تشـبه اللافتة التي تعكس عملـي كجغرافيّ. لا يقتصر التنقَّل على الانتقال من النقطـة (أ) إلى النقطـة (ب)، بـل يشـير إلى الروابط، وأحيانا الأشكال المُعقَّدة للغاية من تحديد وإعادة تحديد مساحات عيشـنا والتبـادُلات فـى مـا بيننـا. إن المـرور والعبـور والتجـوال والتحرُّك والمشي كلَها تِعمال تؤدِّي إلى التنقَّل والانتقال والعبور... ولا يمكـن أن تكـون متطابقـةَ، لذلـكِ تهمّنـي، وبشـكلِ خـاص، الطريقـة التِـي يؤسِّس بواسطتها الأفرادُ المُتنقَلون في فضاء ما المُجتمعات. يتعلق

الأمر هنا بالسعى إلى فهم عالَم متشابك من العلاقات.

#### أنت تشرف على تخصُّص الماجستير في النقل والتنقُّل في جامعة السوربون. كيف يتخصَّص الجغرافيّ في مثل هذه العلوم؟

- يقوم ماجستير النقـل واللوجسـتيّات والأقاليـم والبيئـة (TLTE) بتدريب الطلاب على مدار الخمسين عاماً الماضية في مجالات النقل والخدمات اللوجستيّة والتنقَّل والتبادُل. إنه مجال يقع في صميم عمل الجهاز الإنتاجيّ، ولكن أيضاً الاضطرابات المُجتمعيّة. خلال فترة الحَجْر الصحيّ، رأينا أهمِّيّة تجسيد اللوجستيّات في حين شهدت عمليّة رقمنة التبادُلات تسارعاً سيحدِّد المُستقبل طابعه الذي لا رجعة فيه تقريباً. ولأنه قائم على الاحترافيّة، فإنّ هـذا المجـال سـيمكن الجغرافيّيـن مـن التخصَّـص في أدوات وأساليب الفاعلين في هذه التحوُّلات.

ترتبط أعمالك العلميّة إلى حدِّ كبير بالجبال، ولا سيما مسألة العبور. كيف تفسِّر أنّ راؤول بلانشارد، أحد مؤسِّسي ما يمكن تسميته بجغرافيّة الجبال، كان يفضّل النقوش والتضاريس بدلا من الوديان؟ لأنه في النهاية، يمكن اعتبار الجبال مناظر طبيعيّة، ولكن بالنسبة للجغرافيّين، فهي أماكن نمشي فيها دائماً. هل هي فرصة لتقويض فكرة «العوائق» التي تلتصق بالجبال؟

- إن مسألة المـرور عبـر الجبـال، ومـن خلالهـا وخارجها، هي بالفعل مسـألةٌ قديمة للغاية. منذ بداية القرن العشرين على وجهِ الخصوص، هناك شكلٌ مـن أشـكال الحتميّة الـذي يربطها بصورة العقبـات والحواجز. كان يتمُّ اعتبـار جبـال الهيمالايـا والقوقاز أحياناً على أنها «حـدود طبيعيّة» حالت دون انتشار بعض الأوبئة... لم تصمد هذه الأفكار لفترة طويلة أمام التحليل. من القائد حنبعل وأفياله إلى الجيوش النابليونيّة، ومن ملاحم الطريق إلى التطوُّر الحالى للأنفاق الأساسيّة الكبيرة مثل غوتهارد، كانت جبال



الحضريّة، كميّة التكوينات يمكن دراستها. إنها من أشكال الاتصال التي تعنى الكثير عن المُجتمعات والأفراد.

وباستخدام تعبير بيير مين دي بيران، يجب التأكيد على مقدار «الجهـد الذي يخلق العائق». لا يُعَدُّ عبور الشارع عملا تافها كما يبدو على سبيل المثال... ولا كذلك عبور الفضاء الداخليّ أثناء فترة الحَجْر المنزليّ. هـذه الخريطـة التي أعدُّها الفنَّان كيـرا تيـل حـول التنقَّـل مـن المنـزل إلـي العمل في زمن فيروس كورونا تمثّل أحد التعبيرات الرسوميّة، على غرار خريطة المترو، لشبكات التنقّل داخـل المنزل. لقد أتاحـت تنقّلاتهم اختراع «المنزل» أو إعادة اختراعه مؤقَّتاً...

#### مختبرك الجديد يُسمَّى «الوساطة - علوم المكان، علوم الروابط». أنت تعتبر أن ما يُسمَّى بجغرافيا «علم الروابط» تخصُّصاً جديداً، آليس كذلك؟

- لقـد ظهـر بالفعـل مختبـر أبحـاث جديـد هـذا العام فـي جامعة السـوربون. يجمع حوالي 30 معلم باحث ونحو خمسين طالب دكتوراه. تشير التسمية إلى أكثـر أشـكال الشـبكات تنوُّعـا واتسـاعا. بالرجــوع إلـى أصــل الكلمــة (الوساطة)، Médiations، نجـد أن صداهـا يتـردَّد عبـر جميـع الدوائـر وفـى جميع البيئات ومكانـة المـرأة والرجـل فـي تنظيـم المجتمعـات. المُعاملات الاجتماعيّة والاقتصاديّة والسياسيّة، والبحث عن حلول للصراعات المُتعلقة بمُخططات التهيئة، والمناظر الطبيعيّة التي تمَّ إنشاؤها، والتفاوض بشأنها، وتصنيفاتها، ومسمياتها، والمُمارسات التكيفيّة أو العدوانيّة المُتعلَّقة بها، والتبادُلات والاتصالات... كلُّها موضوعات للنقاش بين الأعضاء.

أبعـد مـن الانسـجام بيـن الارتبـاط والمـكان، هنـاك الرغبـة فـي الإصـرار علـي الأبعاد العلائقيّة للجغرافيا. منذ بداية الأزمة الصحيّة، ظهر عددٌ كبيرٌ من المقالاتِ حول ملف «تأمُّلات في السارس - كوفيد 2 في فضاء المُجتمع».

في باب «لا شيء على الإطلاق»، الذي كتبته مع أوليفييه لازاروتي وجاك ليفي على موقع Espaces Temps، أنتم تعكفون على دراسةٍ العَالم كما هو. في أبريل/نيسان 2020، اشتركت في التوقيع على «التعايش مع الكورونِا. السعادة الحقيقيّة، تبدأ الآن؟».. كيف يمكننا دحض الأفكار المُسلمة؟ حتى نكتشف، في ما يشبه الرهان، وجهة نظر الجغرافيّ الذي يأخذك إلى حيث لم يُخطر على بال أحد؟

- في عام 2018، أُطلق ثلاثتنا إصداراً شهريّاً يُسمَّى «Riens du tout»، بالشَـراكة مـع مجلّــة «Espacestemps.net» وفــى علاقــة بالموقـع الأم «choros.place». وكان قسماً دقيقاً جدّاً ويمكن النفاذ إليه، وهو يدعو، عند التطرُّق لحدثِ صغير أو حقيقة تبدو ضئيلةَ الأهمِّيّة، للتساؤل، باستخدام جميع الموارد المعرفيّة المُفيدة، عن مدى اعتبارها حقيقة اجتماعيّة إجماليّة. هذا اللاشيء يمكن أن يصبح شيئا، إذا كنا نرغب في فهمـه، وربطنـاه بالـكلّ. وفي الأخيـر نتبيَّن أن هـذا «الشيء» الصغيـر ليـس صغيرا بهذا الحجم.

في أبريل/نيسـان 2020، في قلـب فترة الحَجْرِ المنزليّ، اخترنا الاختباء وراء كتاب جان جاك روسو: «أحلام المُشاة الانفراديّة، 1776 - 1778»، وكذلك «المشي الخامس، إقامة في جزيرة سانت بييـر مـن 12 سبتمبر إلى 25 أكتوبر 1765». العيش في العالم بسعادة: غالبا ما ارتبطت هذه الفكرة بالحركة. يُقدِّم المُؤلف هنا شهادة عن تجربته في الحَجْرِ الذاتيّ. لكن دون أن يغفل عن صدى تسلسل الحَجْر المنزليّ الأُخير...

■ حوار: جيل فومي 🗆 ترجمة: مروى بن مسعود

الألب، على سبيل المثال، مناطق عبور وحركة تنقّل مكثّفة لفترة طويلة. ستساهم أعمال راؤول بلانشارد، وخاصة كتابه «جبال الألب الغربيّـة» (1938 - 1953)، في تعريف جديد للمُرتفعات. ومن المفارقة... سيضع هذا الأخير الحواجز والوديان كخطوط مرجعيّة جديدة. وقد أصبحت بالفعـل مسـارات مـرور رئيسـيّة، ومـن الدلالـة بمـكان أنّ المُصطلـح فـي علم الجيومورفولوجيا، «علم جبال الألب»، أصبح يستخدم تدريجيّاً لوصف توسُّع المناطق الحضريّة وعمليّات الانتقال بين جنيف وفالنـس...

ضمن الأماكن التي يتمَّ زيارتها خلال الإجازات، تظل الجبال وجهاتِ رئيسيّة. كيف تفسِّرون هذا الانبهار بالقمم؟ هل الروَّى العلويّة مُهمَّةً للغاية في الرؤى البشريّة للفضاء؟

- لقد أظهرت العديد من الدراسات الاستقصائيّة الأخيرة أن الجبال، ضمن الحدود الوطنيّة، مقدَّر لها أن تصبح وجهةً مفضلةً للمُصطافين هذا العام. إنّ هذا المنعكس لما بعد أزمة الصِّحة ليس جديدا ولا مفاجئًا، طالما أن صورة هـذه الأماكـن مرتبطـة بالنقـاء والصِّحـة. ومـع ذلـكِ، تتعـرَّض البيئـات الجبليّة للتلوث شأنها شأن السهول. هل يجب أن نتذكّر أيضاً أنه من بين المجموعات الفرنسيّة الأولى التي انتشر فيها فيروس السارس - كوفيد 2، نجد مقاطعتي «Contamines-Montjoie» و «La Balme-de-Sillingy» الجبليّتيـن في إقليم هاوت سافوي...

بالعودة إلى موضوع مُهمّ جدّاً لديك: فكرة «العبور». هل أن نظرةً خاصّة إلى علاقاتنا بالفضاء جعلت هِذا العمل البشريّ على خشونته، والذي يتميَّز بطول المسافات، يتطلب جرعة لا بأس بها من الخيال ليبلغ نهاية رحلته؟

- إنّ الأشكال المُختلفة للمعابر، بغض النظر عن المقاييس المُتصوَّرة، تمثُّل مادة مختارة لتطوير البحث في الجغرافيا، سواء تعلق الأمر بِعبور «مسـافات كبيـرة»، أو الأنشـطة السـياحيّة أو الرياضيّـة، أو حتـى التنقـّلات



## المالم المالك المالك

( إنتاج غالب هلسا شهادة على مرحلة خصبة في الثقافة العربيّة برمتها، مرحلة تبلور آليات الحساسية الجديدة، لتعميق أواصر العلاقة بين المثقّف والناس من ناحية، ولطرح الطهارة الثقافية وأخلاقيات الكتابة، وشرف ممارستها من ناحية أخرى ﴾ •••



# الثورة والأنموذج ومرثية العمر الجميل

▶ ▶ كان غالب هلسا بحقّ رمزاً من رموز الحلم الستيني بالثورة والمستقبل الجديد، وتجسيداً لمسيرته التي مرّت بالسجون العربيّة في عمّان، وبغداد، والقاهرة دون أن يفقد صلابته أو يتخلّى عن رغبته في الوصول إلى الوطن الحر، والشعب السعيد. وعبّر عن نفسه بالشعر والنثر على السواء..

> هذه آخر الأرض، لم يبقَ إلا الفراق سأسوي هنا لك قبراً ، وأجعل شاهده مزقة من لوائك، ثم أقول سلاما زمن الغزوات مضي، والرفاق ذهبوا، ورجعنا يتامى.

كانـت هـذه الأبيـات مـن قصيـدة أحمد حجـازي «مرثيـة للعمر الجميل» تتردّد في داخلي كلّما أمسكت القلم للكتابة عن غالب هلسا منذ أن بلغني نبأ رحيله المباغت، ذات صباح شتوي قاس، فاستعصت على الكلمات. فمرثية حجازي، التي كتبها عقب موت عبدالناصر، هي مرثية هذا الحلم الشعبي الكبير الـذي لما اغتالته يـد الغـدر اغتالـت معـه روح جيـل بأكملـه، وحكمـت عليـه بالغـم والهـم والتشـتت والضياع. كانت تلـك الأبيـات تجيئنـي كلّمـا اسـتعصت علـي الكلمات، وأحسست، حقّاً، بمرارة اليتم، كلما تناقص عدد رفاق الرحلة الأماجد وأبناء الجيل الذي ظلَّت كوكبة منه قابضـة على الجمـر برغـم كل الظـروف. فمن أين يُنتِـج القلم، والأمر لا يتعلق هنا برثاء كاتب كغيره من الكتاب، أو حتى



صبري حافظ

بنعي صديـق عزيـز يؤلمنـي رحيله، فقـد علمني تسـاقط أعلام جيلنا غيلة الصبر على الشدائد منذ أن ساخت في الصمت أقـدام محـى الديـن محمـد، والتهمـت حيـاةً يحـى الطاهـر عبدالله سيارةً طائشـة، وفـتُّ المـرض العضـال فـي جسـد وحيـد النقـاش ثـم أمـل دنقـل، ومـات عبدالجليـل حسـن فـي أرض غريبة بعد أن ألجمت السبعينيات قلمه الحاد الجسور. وإنما يتصل الأمـر ، هنـا ، برثـاء الـذات ، لأن غالـب هلسـا جزء عزيـز مـن رحلـة مرحلـة التكويـن وجسـارة التجربة مـع الوعى ومع الحلم بالتغيير، وبنعى مرحلة كاملة من العمر كان غالب هلسا يمثَل أجمـل وأنبـل مـا فيهـا. ويجسـد بالقـول وبالفعـل معـا كلّ طموحاتهـا الزاهيـة التـى تألَّقـت فـى فـورة الحلم في الستينيات، ثم تحوّلت إلى معاناة مقبضة عندما تكسـرت قـوادم الأحـلام علـى وقـع الهزيمـة المزلزلـة التـى لم تكتمل فصولها إلَّا بارتفاع أعلام العدو في أهم حاضرتين عربيتيـن، تشـكلان مركـز الثقـل الثقافـي العربـي برمتـه: فـي القاهـرة بالتطبيـع، وفـى بيـروت بالاجتياح الدامـى الذي كرّس فصول المهانة العربيّة، وبلغ بالتقوض غايته. وقد ظلت المعاناة مستقرة في قلب كلّ من عاش أحلام الستينيات المترعـة بالأمـل كدملـة خبيثـة تنـزّ ألمـاً وصديـداً، وتسـمم الجسد والروح حتى عصفت بالقلب المفعم بالحياة وهو لم يعرف بعد:

من تُرى يحمل الآن عبء الهزيمة فينا المغنى الذي طاف يبحث للحلم عن جسد يرتديه أم هو الملك المدّعى أن حلم المغنى تجسد فيه هل خدعتُ بملكك حتى حسبتُك صاحبي المنتظر أم خدعتَ بأغنيتي، وانتظرتَ الذي وعدتك به ثم لم تنتصر أم خدعنا معاً بسراب الزمان الجميل.

كان غالب هلسا بحقّ رمزاً من رموز هذا الحلم الستيني بالثورة والمستقبل الجديد، وتجسيدا لمسيرته التي مـرّت بالسـجون العربيّـة في عمّان، وبغداد، والقاهرة دون أن يفقد صلابته أو يتخلى عن رغبته في الوصول إلى الوطن الحر ، والشعب السعيد. وعبّر عن نفسـه بالشـعر والنثر على السواء على صفحات مجلة (الآداب) منذ مطلع الستينيات؛ حيث كانت تلتقى فيها الأقلام العربيّة مجتاحة الحدود المفتعلة بين أجزاء الأمة الواحدة؛ ضاربة عرض الحائط بكل المخططات التي شاءت لهـذه الأمـة أن تتمـزّق أو تظل أسـيرة للتخلف. كانت شـخصية غالب هلسـا هي المعادل العصري لشخصية جمال الدين الأفغاني الذي قرأنا أنه وفـد علـى قاهـرة فـي القـرن الماضـي فألهـم جيـلاً بأكملـه، وأنـه كان يـوزع السعوط بيمناه والثورة بيسراه في مقهى «ماتاتيا» في النصف الثاني مـن القـرن الماضـي، ولكـن بعـد أن اسـتوعبت تلـك الشـخصية النـادرة مسيرة قرن كامل من التنوير والتثوير، تغير فيه الخطاب السياسي والفكري، وتبدَّلت فيه طبيعة الرؤى والاستقطابات الطبقية والاجتماعية، وتخلقت فيه خريطة جديدة للتكتلات والتحالفات، وبعد أن تخطت حاجز العمر وحاجز الزمن.

لكـن الفـرق بيـن غالـب هلسـا وجمـال الديـن الأفغانـي ليـس فـارق مرحلة فحسب، ولكنه فارق في المنهج كذلك. فقد كان غالب هلسا متعدّد المواهب، كان مفكرا (كتب العالم مادة وحركة) وناقدا (له مجموعة كبيرة متناثرة من الدراسات النقدية اللامعة)، ومترجماً (ترجم جماليات المكان، ورواية سالينجر الشهيرة)، ومبدعا ألُّف العديد من القصّ والروايات، وقبل هذا وبعده صانعاً للرؤى، ومؤسّساً للمنطلقات الجديدة. فقد تحوّلت شقته الصغيرة، بشارع التحرير في الدقى، إلى جامعـة شـهدت العديـد مـن حلقـات الـدرس والتفكير، قـلَ أن تجـد نظيرا لها في أي جامعـة عربيـة. وتحوّل شخصه النبيـل إلى بـؤرة تتجمع حولها مجموعة واسعة من الاتجاهات الفكرية والأدبية من (أبو المعاطى أبو النجا)، وفاروق شوشة، ووحيد النقاش، وبهاء طاهر، وحتى صلاح عيسى، وطارق البشـري، وعبدالرحمن الأبنودي، وسـيد حجاب، مرورا بما يمكن تسميتهم بالجماعة العربية من حسين الحلاق، وخالد الساكت، وعبدالله المسعود. وبرغم كثرة معارفه وتعدد علاقاته ظلَّ هناك عامل واحد مشترك في كلُّ تلك العلاقات وهو النقاء، والانحياز للذين يحترمون شرف الكلمة.

كان غالب من جيلنا، ولكنه خاض قبلنا تجربة السجن، وحوّل قبلنا تجربة الحلم العربي المشترك إلى واقع مُمض، لم تنجح شراسته في اجتثاث الحلم أو النيل من تألقه. وسرعان ما أصبح غالب هلسا أحد قسمات قاهرة الستينيات الفوارة بالأحلام، وفد إليها في الخمسينيات طالباً لدراسـة الصحافـة، وثائـراً ضـاق بـه فضـاء الأردن الخانـق وفضـاء العراق الملكي الرجعي، ولم يستوعبه إلَّا مناخ القاهرة الرحب؛ عندما كانــت تلــك المدينــة العريقــة قاهــرة بحــق، تياهــة بعروبتهــا، فخــورة بقوميتها، معتزة بحلمها واجترائها على كلّ المحرمات السياسية التي فرضتها، آنـذاك، السـطوة الاستعمارية القديمـة على العالـم الذي يسـمونه ثالثــاً.

كانت قاهرة تلك الأيام واحدة من عواصم التحرر في العالم، تنبض

بالثورة على كلِّ القيود، وتنفض عنها مواضعات عالم الاستعمار القديم، بل وتقود معركة التحريض الدولية على التخلص منه، وتمد يدها بالعون والمساندة والتأييد لكلُّ من يريد أن يطيح به. وتتطلُّع بثقـة وعزم إلى مستقبل بدا، وقتها، مفعما بالأمل الوضيء وقابلا للتحقق. وعندما يتم التأريخ الحقيقى لتلك المرحلة الهامة فى الثقافة العربيّة سندرك حقًّا كم كان تأثير هذا الشاب الهادئ المفعم بالثورة والحياة، والذي لم يعرف دعة الاستقرار الخامل أو الهدوء السقيم، على المشهد الثقافي المصري والعربي برمته.

فلم يتعامل غالب هلساً، من البداية، مع القاهرة كمدينة جاء للدراسة فيها، وإنما كمدينة جاء للحياة فيها كمواطن عربي، يتبنى همومها، وينشغل بهاجس الثورة والتقدم فيها، وينداح في مسارب تيارات ثقافتها التحتية، يتشرب عبيرها، ويستوعب إيقاعاتها حتى أصبح من العسير علينا تصنيفه في زمن التشتت والفرقة والتجزئة هذا. فإذا كان غالب هلسا أردني المولد، فإنه مصرى التكوين والثقافة والإسهام الأدبى، كما يشهد، على ذلك، عالمه الروائي والقصصِي الذي انفتح على الفضاء العربي الرحب، ولكن ظل نبضه مصرياً حتى النخاع، وظلَّت ملامح القاهرة منطبعـة على تكويـن شـخصياته وعلى تضاريـس أمكنته وعلى خرائط تواريخه. فالصوت القصصى الأساسى والمسيطر على كلُّ صغيرة، وكبيرة في عالمه، بل والمحدد لمنظور الرؤية الذي يشمل كلُّ التفاصيل هـو صوت طالع من قلب تلك المدينـة التي اختارها، لأنه يعـرف حقيقـة دورهـا وقدرهـا معـاً. هـذا الصـوت القاهـري الـذي لا يقل قاهرية عن صوت نجيب محفوظ ابن القاهرة ومؤرِّخها الروائي، ظلَ منطبعاً على كلُّ شخصيات عالمه القصصي، حتى تلك الوافدة إليها مـن خارجهـا كمـا هـو الحـال مـع غالب نفسـه. تعذبها مسـألة الشـد والجذب بين قاهرة الحلم والثورة والماضى الجميل، وقاهرة التناقضات الغريبة التي دفعت شاعرا ستينيا آخر، هو الشاعر الكبير صلاح عبد الصبور الـذي اغتالتـه مواضعـات الهزيمـة، وقهـر الهـوان إلى تجسـيد هذا كلُّه في تغنيه بها:

> لقاك يا مدينتي حجي ومبكايا لقاك يا مدينتي أسايا وحين رأيت من خلال ظلمة المطار نورك يا مدينتي، عرفت أنني غللت إلى الشوارع السفلتة إلى الميادين التي تموت في وقدتها خضرة أيامي أهواك يا مدينتي أهواك رغم أنني أُنكرتُ في رحابك وأن طيري الأليف طار عني وأنني أعود لا مأوى ولا ملتجأ أعود كي أشرد في أبوابك أعود كي أشرب من عذابك.

لكـن غالـب هلسـا الـذي طـرده عسـس الغـدر والخيانـة عـن القاهـرة التـي أحبها، وخلَّد الكثير من لحظاتها وتضاريسها وهواجسها في العالم الثرى الذي تخلقت ملامحه على مدى سبع روايات، ومجموعتين من القصص القصيرة، لم تخل أحدها من عبق أيامها، لم يستطع أن يعود إلى قاهرتـه التي عشـقها، ولـو كي يشـرد فـي أبوابهـا، أو حتى ليشـرب منِ عذابها؛ لأن مواضعات الفرقة والتجزئة فرضت عليه أن يحمل جوازا



لم يختره، وأن يُستخدم هـذا الجـواز العربـى لمـرارة المفارقـة ضـده، فيعود إليها الخونة والأعداء؛ بينما تصدّ عن أبوابها عشاقها الحقيقيين. فقـد كان غالب هلسا، عنـد لقائى الأخير به في ملتقى القصّـة الخليجي، في الكويت، عام 1988، وقبل عام من رحيله، مشتاقاً إلى العودة إلى قاهرته، مليئاً بذكرياته الحلوة فيها، وبإحساسه بالتحقق في قلب حركتها الأدبية. كان لقاؤنا هذا بعد غياب سنوات من التشريد فرّقت أبناء رحلة العمر والتجربة الواحدة، حيث كان التشتيت واحداً من سبل الإجهاز العديدة على قوة هذا الجيل، والعصف بفعاليته في زمن التراجع والتردي. ولم أكن أعرف أن هذا اللقاء الذي دام لأسبوع من السهر المستمر، هو لقاؤنا الأخير، وأننى سأجلس، هنا، في مدينة غريبـة أخـرى أتلقـى فيهـا نبـأ موتـه، وأذرف مـع الدمع كلمـات الرثـاء حزناً عليه؛ لأن في أعناقنا جميعاً، هؤلاء الذين عرفوا غالب عن قرب، ديناً للذين لم يسعدهم الحظ بمعرفته. فمن واجبنا أن نتيح للذين وفدوا إلى ساحة الكتابة، ودخلوا خريطة الحياة الأدبية في القاهرة بعد غيابه عنها أن نحفر في ذاكرتهم صورة لهذا الكاتب الكبير الذي عشق تلك المدينة، وجعلها حياته بالرغم من كل الصعاب، والذي تفوق مشاركته في صياغة عقلها الحقيقي إسهام الكثيرين.

ولقد عرفت غالب هلسا منذ مطلع الستينيات، وعشت معه كل سنواتها العامرة بما في ذلك تجربة سجنه الأولى بالقاهرة في العام 1966، وقرأت كلّ ما كتب في القاهرة، وكثير مما نشره بعد خروجه من القاهرة، كان قد كتبه فيها ومعظم ما كتبه بعد ذلك، وتابعتُ عن كثب أخباره برغم أن السنوات الأخيرة قد فرقت بيننا. ولهذا سأكتفى هنا بتقديم صورة سريعة لغالب حتى يعرفه القرّاء الذين لم تتح لهم

الظروف الاقتراب منه، وحتى يدركوا فداحة الخسارة: خسارتنا جميعاً. ولـد غالـب هلسـا فـي مدينـة مأدبـا فـي الأردن، عـام 1932، وتوفـي فـي دمشــق فــى 18 ديســمبر/كانون الأول 1989، وبيــن التاريخيــن عــاش غالب واحدة من أكثر الحيوات خصوبة واشتباكاً بتاريخ المنطقة الفكري والأدبى. فقد قرر، من البداية، وهو لا يزال طالباً في مدرسة المطران الثانويـة في عمّـان، ألا يكتفي بالمشـاهدة كمـا يفعـل الكثيـرون، وعمـد إلى المشاركة الفعّالـة التي أوقعتـه في براثـن الملاحقـة والسـجن. ففـرّ إلى العراق، لكن اتصاله هناك بثواره ما لبث أن أوقعه في نفس الأنشوطة، فرحل إلى بيروت ثم إلى القاهرة التي أكمل فيها دراسته الجامعية، وتخرج من قسم الصحافة بالجامعة الأميركية فيها، ثم عمل في عدد من وكالات الأنباء. وعندما عرفته، عام 1962، في ندوة الناقد الكبير أنور المعداوي بالدقى، كان يعمل في وكالة أنباء الصين الشعبية، وحتى صاحب الندوة هذا الأبيّ الجسور الذي ترفّع عن الصغائر، واحتمى وراء كبريائه سرعان ما خطفته يد الموت.

أما نجوم تلك الندوة، من أبناء جيلنا، الذين ملأوا سماء الستينيات بالرؤى الجديدة، والكتابات الجسورة المغيرة، فما أن جاءت السبعينيات حتى انفض شملهم بعد أن عصفت بهم ضرباتها القاصمة: محى الدين محمد كان أول من خاض تجربة المنفى الاختياري الكامل، وكفّ كلية عن الكتابة، وعبدالجليل حسن مضى هو الآخر بعد أن انقطع كلية عن المشاركة في ساحة الثقافة منذ ضربة السبعينيات، وأمل دنقل سقط تحت كلاكل المرض القاصمة، وكذلك صلاح عبدالصبور الذي كان يأتى لِماما، أما أبوالمعاطى أبو النجا، ومحمد عفيفى مطر فقد لجآ لحضن المنفى العربي، بينما سافر بهاء طاهر، وصبحى شفيق

لمنفى أوروبي، وبقى سليمان فياض، وعبدالمحسن بدر، ونفر قليل معهـم يخوضـون حربـاً جسـورة بعـد أن انفـض الجمـع.

كنا نلتقى، مساء الخميس، في ندوة المعداوي في الدقي، ويتردّد عدد منّا في ضحى الجمعة على ندوة نجيب محفوّظ، ونجّتمع في أوقات الظهر الحارة في فيء مقهى إيزافيتش، نسد الأود بسندويتشات فوله الشهيرة، ونواصل الجدل حول الحلم بمستقبل أفضل، وحول أوفق السبل لتحقيق هذا الحلم القريب العصى. وتلتقى كلماتنا واجتهاداتنا جميعاً لبلورة رؤى جديدة في الفكر والأدب، على السواء، على صفحات مجلـة (الآداب)، وعلى صفحات (المجلـة) التي كان يرأس تحريرها يحيى حقى، ويشارك فيها أنور المعداوي نفسه، وفي صفحة (المساء) الثقافية التي كان يشرف عليها عبدالفتاح الجمل، ويحيلها بحساسيته المرهفة إلى ساحة تعجّ بالحياة والإبداع.

وكان غالب من أكثرنا تفرداً، ليس، فقط، لأنه كان يجيد الإنجليزية، ويقرآ بها، في وقت لم تتح فيه تلك الإجادة لعدد كبير منا، ولا لأن قراءته المستمرة فيها أتاحت له أن يقدِّم عدداً متميّزاً من الكتب والدراسات، ولكن - أيضاً - لأنه كان قـد خـاض منـذ بواكيـر حياتـه تجربة سياسية غنية، وعاش بسبب هذه التجربة كثيراً من الأفكار والحيوات التي كانت لا تزال مجرَّد تصوّرات نظرية بالنسبة للكثيرين منّا؛ لذلك عندمـا نشـر دراسـته الهامـة «الثـورة والأنمـوذج»، فـي عدديـن مـن مجلـة (الآداب)، كانت تلك الدراسة بمثابة البيان الفكري لهذا الجيل، الذي كان في تبنيـه لفكـر الثـورة القوميـة العربيّـة الاشـتراكية أكثـر وعيـاً مـن الداعيـن لهـا والمسـتفيدين مـن مدّهـا، وأكثـر قـدرة علـي رؤيـة مهـاوي التجربة الناصرية وسلبياتها، وأشدّ حرصاً على إيجابياتها.

فقد كانت تلك الدراسة، بل وكثير من الكتابات التي نشرها هذا الجيل في (الآداب)، وفي (المجلة) من نوع رؤى زرقاء اليمامة التحذيرية التي بكى الراحل أمل دنقل، بين يديها، حينما تحقَّقت أبشع نبوءاتها، وفات أوان التحذير. وقد أحسّ بعض أبناء هذا الجيل باقتراب الخطر، وارتفعت صرخاتهم التحذيرية حادة، في بعض الوقت، حتى أقلقت حدّتها حادي الثورة نفسها. ووجدنا أنفسنا جميعاً، في صبيحة يوم خريفي مـن العـام 1966، في سـجن القلعـة، وكان معنا غالب هلسـا. لم يسأله أحد عن جواز سفره فَي تلك الأيام، ولا فكّر النظام الناصري في أنه ليس مصريا، ولا حاول غالب هلسا نفسه أن يستغل هذا التميز ليخرج وحده من السجن، وأن يغادر بسبب هذا التميز مصر، وإنما فضَّل أن يُسجن في مصر مع رفاق الحلم الواحد والمسيرة المشتركة، وأن يتحمل بنبل وشجاعة مرارة التجربة، في الوقت الذي آثر فيه بعـض «المصرييـن»، الذين يتمتعون بصفحات أكبـر صحفها، الآن، خيانة الفكر والرفقة والمبدأ، وواصلوا بعدها حتى خيانة الوطن ذاته، ومع ذلك عاد أمثال هؤلاء الخونة إلى مصر لا لسبب إلا لأنهم يحملون جواز سفر يتنكر لهم، وينكرهم لو نطق، بينما امتنعت القاهرة على غالب حتى في أيامه الأخيرة، أليست هذه من آيات الزمن الرديء الذي لم يحتمله قلب هذا المناضل الكبير، فكفّ ذات صباح دمشقي كئيب عن الخفقان.

فقد كان غالب هلسا يؤمن بأنه جـزء مـن الحركـة الثقافيـة العربيّـة فـي مصر، ومن هنا فإن المشاركة في قلب قضاياها والنزول إلى خضم معاركها أمر طبيعي بالنسبة له. وهذا هو ما فعله في العراق الذي قضى فيه عدة أعوام بعدما طرد من القاهرة في سبتمبر/أيلول 1976، وفي بيروت التي ذهب إليها بعدما ترك العراق، وفي قلب المعركة الفلسطينية التي انخرط فيها منذأن أجبر على مغادرة القاهرة عنوة، وأستخدم الجواز ضده تعلُّـة لعقابه الأفدح بالطرد من الوطن الذي تبنَّى معاركه وقضاياه، لكن مشاركة غالب هلسا لم تكن مشاركة مناضل سياسي فحسب، وإنما مشاركة كاتب ومفكّر ومثقَّف بالدرجـة الأولى، خاض منذ بدايات حياته الأدبية معركة لا تقل أهمِّية عن الكثير من المعارك السياسية التي انخرط فيها، بل وتتسق كلية معها، لأن إيمانه

بطهارة الكتابة لا يقل عن طهرانيته الثورية نقاء وأصالة، وهي معركة تغييـر الكتابـة العربيّة، وإرسـاء جماليات أدبيـة جديدة. فقد كانت مواهب غالب الأدبية المتعدّدة في الكتابة النقدية والقصصية والروائية تتجه كلُّها نحو عملية تغيير الحساسية الأدبية، وتغيير مفهوم هذا الجيل لجماليات الإبداع. وعندما ظهرت مجموعة غالب القصصية الأولى (وديـع والقديسـة ميـلادة وآخـرون)، عـام 1986، تجلّـت فيهـا بوضـوح ملامح تلك الحساسية الجديدة.

ومنـذ صفحاتهـا الأولى، أثارت المجموعة قضيـة التعبير الأدبى، وقدَّمت حلولا جديدة، غيّرت طبيعة الخطاب القصصى ذاته، من خلال منهج تعبيري يكتسـب قيمته وأهمِّيته إذا ما تمت موضعته في السـياق القصصي الأدبى الذي ظهر فيه. فقد كانت القصّة العربيّة في مصر، وفي غير مصر قد وقعت في براثن منهج تعبيري يعتمد على السرد، وينحو إلى تقديم الخلاصات الوعظية للأحداث، دون تجسيدها في حضور قادر على منح مختلف الجزئيات فيضاً من الدلالات والإيحاءات. وكان الحديث عن الشخصية؛ أخلاقها، وطباعها، وصفاتها هو المنهج الأثير في تناولها، دون الكشف عن حقيقتها عبر المواقف والأحداث، وبعيداً عـن الاسـتقصاءات والتهويمـات الاسـتنتاجية. ومـن هنـا انصـب اهتمـام معظم كتَّاب القصّـة حتى ذلـك الوقـت علـى اعتصـار مغـزى التجربـة التي يعبّرون عنها، لا على تقديم تلك التجربة في حضورها الطاغي المؤثّر، أو تجسيد قدرتها على الإفضاء بما تريد أن تقدمه دون تدخل مـن الكاتـب أو تعليـق منـه. وقـد سـاهم هـذا المنهـج التعبيـري الخاطـئ في حشو القصّة بفيض من التأمُّلات والاسترسالات أو التحليلات النثرية السقيمة حول أسباب الأحداث ودوافع الشخصيات.

من الضيق بآليات هذا المنهج القديم في صياغة البنية القصصية، انطلقت تجربة غالب هلسا الجديدة في مجموعته الأولى، لتؤسس عدداً من القواعد المغايرة للكتابة، في محاولة واعية منه لتحرير القصّة المصرية من عثراتها المزمنة، حتى تتمكن من التحليق في آفاق الفنّ الرحيبة. كان غالب هلسا، الناقد الحساس للأعمال الأدبية، قد نبّه في كثيـر مـن مقالاتـه اللامعـة في (الآداب) إلى أهمِّيـة التخلـص مـن كلَّ تلك الأساليب القصصيـة القديمـة، وجـاء مـع مجموعتـه الجديـدة أوان تقديم النموذج الناصع للأساليب الجديدة التي اعتمد منهج غالب فيها على الاهتمام بالخط المباشر بين العين والموضوع، وبين الموضوع والقارئ، حيث يصبح دور الفنّان هـو دور العيـن الحساسـة الفاهمـة الذكيـة التي تسـجل مـا تـراه، دون أن تُجمّلـه أو تشـوهه، دون أن تضيـف إليه مـن حضورهـا الثقيـل، أو أن تتكهّـن بمـا فـي داخلـه، وإنمـا تقدّمـه وحـده مـن خـلال أكثـر زواياه قـدرة على الإفصـاح، وأقدرها علـي أن تضيء في أعماق القارئ إمكانية اكتشاف نفسه وواقعه بصورة أعمق.

فالخارج في أسلوب غالب هلسا التعبيري هو المفتاح الوحيد للداخل، وهـو أوفق الأسـاليب فـي الوصول إلى جوهره بعيداً عـن التكهنات الضحلة أو الأحاسيس المبهمـة. هـذا الأسـلوب الفنّـى هـو الـذي قدّمـت مجموعـة غالب الأولى (وديع والقديسة ميلادة وآخرون) ملامحه باقتدار ومهارة، منذ فترة باكرة في تاريخ هذا المنهج الجديد في القصّ. فبالرغم من تأخـر صـدور هـذه المجموعـة حتى عـام 1968، فإن أحـدث قصصها كُتبت عـام 1962، وبعضهـا يرجـع إلـى العـام 1956. وقـد أدّى تأخـر نشـر هـذه القصـص في مجموعـة، إلى ظهـور مجموعـات قبلهـا تتضمـن قصصـاً عدِيدة، تعتنـق هـذا المنهـج التعبيـري فـي القـصّ، وإن كان معظمهـا قـد تأثّر بشكل أو بآخر بأعمال غالب هلسا وبأفكاره.

وبالإضافة إلى هذا المنهج التعبيري الذي نجد تجلياته في كثير من كتابات أبناء هذا الجيل اللامعـة وخاصّـة لـدى سـليمان فيـاض، وبهـاء طاهـر، وإبراهيـم أصـلان، ومحمـد البسـاطي، فـإن مجموعـة غالـب الأولى تلـك طرحـت منهجـاً آخـر سـرعان مـا أثـرى القصّـة المصريـة والعربيّـة من بعدها، وهو اللجوء إلى الموروث الشعبي كوسيلة للتعبير عن الشخصيات الأمية. فالقصص الثلاث التي تتناول موضوع المثقّف

المغترب في هذه المجموعة وهي (عيد ميلاد) و(الغريب) و(العودة) لـم تسـتعمل المـوروث الشـعبي، ولا حتى حومـت بالقـرب منـه. أمّـا القصتان اللتان تتحدَّثان عن عالم القرية، وعما يدور فيه، وهما: (البشعة) و(وديع والقديسـة ميـلادة وآخـرون) فقـد لجأتـا إلـى اسـتخدام الشعائر الشعبية للتعبيـر عمّـا يـدور فـي أعمـاق الشـخصية، وصياغـة ملامح موقفهـا المتميّـز مـن العالـم. فالمـوروث الشـعبى ليـس مجـرَّد الشكل الخارجي للشعائر الاجتماعية، ولكنه بالدرجة الأولى محتواها، والمبلور لرؤية ممارسيها ولموقفهم من العالم.

إنـه المخـزون الثقافـي المتـوارث ببسـاطة وبـلا كهنـوت عبـر الأجيـال. فالشعائر العديدة التي تضعها الموروثات الشعبية للكثير من المواقف الاجتماعيـة والتي يتغلغـل معظمهـا في الوجـدان القومي إلى مسـافات سحيقة تمتد لعشرات القرون، هي صياغة شفرية لمجموعة من الرؤى والقيـم القـادرة علـي بلورة ملامح الشـخصية الإنسـانية في العمـل الفتّي. فهي لا تمنح الشخصية مذاقها الفريـد وأصالتها، ولا تمـدّ جذورها بعمَّق في تربـة الواقـع فحسـب، ولكنهـا تصـوغ معهـا الكثيـر مـن التفاصيـل الدقيقة الراسمة للوحة المجتمعية العريضة، والناقلة لشتى مكونات الوجدان الاجتماعي ومعتقداته.

وقد استطاع غالب هلسا منذ مجموعته الأولى تلك أن يستخدم الموروث الشعبى باعتباره مجموعة من الأنساق الشفرية التي تتخلق عبرها لغة بالغة الثراء، يستطيع النصّ القصصى استخدامها ببراعة. ولا يتعارض اللجوء إلى هذه الشفرة الثرية مع منهج غالب هلسا الأثير في التعبير القصصى، لأن أغلب الموروثات الشعبية أشياء متجسّدة، وليست مجـرَّدة، أفعـال وأشـكال إجرائيـة لا ذهنيـة، وهـي مصاغـة مـن الصـور الأقرب إلى الطبيعة الشعرية، منها إلى النثر العادى. وقد وضع غالب هلسا يده على مفاتيح التعامل القصصي مع هذا المخزون المعرفي الهام، مما فتح الباب أمام استقصاءات بارعة في هذا المجال في أعمال عدد كبير من كتاب الستينيات مثل: سليمان فياض، ويحيى الطاهر عبدالله، وعبدالحكيم قاسم، ومحمد البساطي، ومحمد مستجاب وغيرهـم.

وعـلاوة علـى هاتيـن الإضافتيـن طرحـت مجموعـة غالب الأولـى تلك قضية هامـة أخـرى، لا شـك في أهمِّيتهـا البالغـة في تشـكيل ملامح الحساسـية الأدبية الجديدة، وهي قضية الإيقاع. فقد كشفت قصص هذه المجموعة عـن أن إيقـاع القـصّ هـو العنصـر الفاعل فـي تخليق العلاقـات التحتية في النصّ القصصى والقادرة على بلورة بنية قصصية مُحكمة. ولذلك اهتمت مجموعة غالب بالإيقاع، وبكلُّ العناصر المشاركة في صياغته، من طريقة تركيب الجملة، واختيار الألفاظ ذات الجرس الموحى، والاهتمام بوصف الطبيعة، وهو شيء غير التسخير الساذج لها بالصورة التي أصبح فيها هذا الوصف مقتضباً، وفي صلب الموضوع. ويمكن أن يتضح هذا الإيقاع الذي يهتمّ الكاتب بإبرازه منذ السطور الأولى في أي قصّة من قصصها. فلو أخذنا، مثلا، قصّة «البشَعَة»، والتي أصبحت من كلاسيكيات القصّة العربيّة القصيرة، سنجد أن سطورها الأولى تخلق ملامح الإيقاع الذي تتماسك به بنية العمل كله. إذ نقرأ:

«أخذت الدار تعتم شيئا فشيئا. وتسللت الظلمة من مخازن الحبوب والتبن القصية، ثم تمدّدت على السقف. من كوة في الجدار الغربي كان يمتـد حبـل مـن الضـوء، ويسـتقر علـى ظهـر أحـد الجالسـين مكونـاً دائرة مرتعشـة، في داخله تتراقـص آلاف الذرات. وأصوات الرجال تتزاحم في غمرة من الجُمل القصيرة السريعة. انزلق قرص الشمس وراء التلال، ولم يبقُّ منه إلَّا جزء صغير ضاحك، ثم سقط، فجأة، وأخذت السماء تفقـد زرقتهـا اللامعــة المخلخلــة. تكوّنــت غيــوم ورديــة جعلـت السماء شديدة الاتساع، ثم بدت نجمة الغروب شاحبة مرتجفة. ومن الشرق، من جوف الانحدار الصحراوي، أخذ ظلام رمادي يزحف نحو القرية. انفتح حبل النور الممتد من الكوة، وسقط الظلام على الدار مصمتاً ثقيلاً. ومع انبعاث النور من المصباح المغبش، انتهت تلك

الطقوس التي ترافق انقضاء النهار».

في هذه البدآية القصصية الجميلة التي توشك أن تكون لوحة متحركة، لا يحدد غالب هلسا طبيعـة العالـم الـذي يتناولـه، أو الموضـوع الـذي يعالجه فحسب، وإنما يرينا، ولا يخبرنا، العالم في تألَّقه، ونصاعته، وقد شفّ عن الكثير من المعانى والدلالات الموحية. وأصبح الإيقاع هنا، هذا الإيقاع البطىء الواثق العادى الذي يصوغ قوانينه، هو الخيط الذي يُسلك الكاتب فيه كلُّ الجزئيات، ويحمل تنويعات اللون والظلمة، بمجموعـة مـن الـرؤى والمعانـى التـى تتكشـف عنهـا القصّـة بالتدريج.

وقد ترسَّخت ملامح هذا المنهج المتميّز في الكتابة القصصية في روايته الأولى (الضحـك) في العـام 1970، ومجموعته الثانيـة (زنوج وبدو وفلاحون) في العام 1972، ثم تتابعت، بعد ذلك، رواياته (الخماسين) في العـام 1975، و(السـؤال) في العـام 1979، و(البـكاء على الأطـلال) في العـام 1980، و(ثلاثـة وجـوه لبغـداد) في العـام 1984، و(سـلطانة) في العام 1987، و(الروائيون) في العام 1988. وباستثناء (سلطانة) التّي تنتج من ذاكرة الطفولة في الأردن، وإلى حد ما (ثلاثة وجوه لبغداد) التي يمكن اعتبارها جـزءاً مـن تجربـة أدب الخـروج المصـري الذي يتعامل مع تجربة المصرى في المنافى العربيّة، كتب غالب بقية أعماله الأخرى في مصر، وعن مصر، فأصبحت جزءاً من تجربة الكتابة العربيّة الجديدة في مصر، برغم بعده القسري عنها. فعالم غالب هلسا القصصي ينحت قسماته من أديم الواقع المصري، ويسجل بعـدا هامـا فـي التجربـة المصريـة فـي السـتينيات، قـل أن نجـد لـه نظيـرا في أي من الأعمال التي كتبها أبناء جيله.

ففي أعمال غالب القصصية التسعة، يؤسّس هذا الكاتب الكبير ملامح تلك الحساسية الجديدة التي تعيد رسم قسمات العلاقة بين النصّ والواقع على أساس جديـد. لا ينهض على المحـاكاة المبتذلة للواقع، ولا على النقل عنه، وإنما يعمد إلى إعادة خلق علاقاته، وجوهر تركيبته الاجتماعية والفكرية، وإخضاع هذا كله لأيديولوجية النصّ التي تتسلل في كل ثناياه، كاشفة من خلال التجاور بين التفاصيل والجزئيات عن حقّيقة البنية الأساسية فيه، ومقدمة من خلال تقنية النصّ، وتشابك العلاقات بين الأحداث والشخصيات، نصّا مُضمرا، يتميّز بالثراء الدلالي والاستعاري، بينما يبدو وكأن النصّ السطحي يتسم بمضاهاة الواقع، ويعكس شـتى تفاصيله.

هذا الالتباس بين التوازي والمضاهاة نابع من استخدام غالب الحاذق للزمن في النصّ القصصي، فالكتابة عنده ليست كتابة للزمن، ولكنها كتابة في الزمن، والحدث عنده لا يستهدف استحضار الحدث على الورق، وإنما كتابته أثناء حدوثه، بالصورة التي تصبح الكتابة معها حدثا وفعلا، لا تسجيلا لهما. من خلال هذا الحضور الحاد يطرح غالب الكتابة في وجه الموت، وفي وجه القمع، وفي وجه الشَّلطة الغاشمة؛ لأن غالب مشغول، منـذ اللحظـة الأولـي، وعلـي مـدّ آلاف الصفحـات التي كتبها، بالعلاقة بين المثقِّف والسُّلطة من ناحية، وبين المثقَّف والنَّاس من ناحية ثانية، وبين المثقَّف وهموم الكتابة من ناحية ثالثة. هـذه المحـاور الثلاثـة هـى التـى اسـتأثرت بالاهتمـام الرئيسـى فـى عالمـه الأدبى، وهي التي جعلت إنتاجه شهادة على مرحلة خصبةً في الثقافة العربيّـة برمتهـا، مرحلـة تبلور آليات الحساسـية الجديـدة، لتعميق أواصر العلاقـة بيـن المثقّـف والنـاس مـن ناحيـة، ولطـرح الطهـارة الثقافيـة، وأخلاقية الكتابة، وشرف الممارسة في وجه السلطة من ناحية أخرى. فالحساسية الجديدة في الكتابة ليست لها جمالياتها الجديدة، فحسب، ولكنها تنطوى في داخل بنية نصوصها ذاتها على أخلاقياتها الجديدة، كذلك، التي لا تتسامح مع ابتـذال الكتابـة، ولا تتهـاون مـع صلابتهـا البنائية والدلالية على السواء. ومن هنا، حملت كتابات غالب هلسا من الحسّ بالمسؤولية الثورية، ما حملته ممارساته النضالية التي سعَت إلى أن تُرسخ مكانة المثقَّف، وأن تعيد للناس ثقتهم فيه، في زمن تكاثر فيه الزيف، واختلط فيه الحابل بالنابل.

## استعادة بعد ثلاثين عاماً من الغياب

عقود ثلاثة انقضت منذ رحيل الكاتب والروائي الأردني الكبير غالب هلسا الذي ولـد ومِات في اليـوم نفسـه (18 ديسمبر/كانون أول 1932 - 18 ديسمبر/كانون أولَّ 1989)، وقد غادر بلده عام 1956، مُلاحقاً لكونهٌ عضواً في الحزب الشيوعي الأردني، وعاد إليه في كفن بعد وفاته بأزمة قلبية في العاصمة السورية دمشق. وما بين ذلك الُخروج، وتلك العُودة المَّاسِاوية تنقَّل غَالب بين عواصم عربية عديدةً، بين بيروت وبغداد والقاهرة ودمشق، حيث كان، على الدوام، جزءاً من الحركة الثقافية والجدل المحتدم في حياة كِلُّ عاصمة عاش فيها، بغض النظر عن طول الإقامة أو قصرها، لكن إقِامته في القاهرة كانت الأطول، والأكَّثر تأثيراً في تجربته الإبداعية وتكوينه الثقافي، وكذلك في الموضوعات التي شكَّلت محوَّر انشغالاته الأدبية والفلسفية والسياسية.



فخري صالح

لـم يكـن غالـب هلسـا روائيـاً أو كاتـب قصّـة قصيـرة فقـط، بـل كان مـن ذلـك النـوع مـن المثقَّفيـن العـرب العضوييـن، المنشـغلين بالسياسـة والثقافـة والفكـر ، يسـاجل فـي تلـك الصيغ المختلفة من رؤية العالم، طامحاً إلى تحديث المجتمعــات العربيّــة، لا إلــي تحديــث الثقافــة، أو تطويــر الأشـكال الإبداعيــة فقـط، بــل إلــى تطويــر الــرۋى النظريــة التى نفسًر بها حركة المجتمعات، والثقافة، والسياسة، والفكــر فــى الآن نفســه. انطلاقــا مــن هــذه الرؤيــة، أنجــز غالب في العمر القصير، نسبيا، الذي عاشه، أعمالا في الرواية، والقصّة القصيرة، والنقد الأدبى، والفلسفة والفكر، والترجمـة، ومقـالات كثيـرة فـى السـجال السياسـى، جاعـلاً من الأشكال المتعدّدة للكتابة طرقاً مختلفة للنظر إلى الوجـود الإنسـاني، مُقلّباً هـذا الوجود على وجوهـه المتعدّدة من خلال السرد، والفكر، وقراءة التجارب الثقافية والفكريـة للشـعوب والمجتمعـات الأخـري، سـاعيا إلـي فهـم الإنسان العربي، والمجتمعات العربيّة. فإلى جانب رواياته ومجموعتيـه القصصيتيـن، كتـب غالـب عـن «العالـم مـادة وحركـة» (فـي محاولـة ماركسـية ماديـة لفهـم بعـض مفكـري المعتزلـة)، و«الجهـل فـي معركـة الحضـارة» (فـي رد علـي

كتـاب للمفكّر الإسـلامي الفلسـطيني منير شـفيق)، و«قراءات

فى أعمال: يوسـف الصايـغ، يوسـف إدريـس، جبـرا إبراهيـم

جبرا، حنّا مينه»، كما ترجم «الحروب الصليبية» للروائي الإسـرائيلي عامـوس عـوز، و«الحـارس فـي حقـل الشـوفان» للروائي الأميركي جي. دي. سالينجر، و«جماليات المكان» للفيلسوف الفرنسي غاستون باشلار. وهو ما يدل على تعدد انشغالاته وطاقته الفكرية والإبداعية التي جعلته واحدا من الكُتَّاب المؤثريـن في الثقافـة العربيّـة في النصـف الثاني من القرن العشرين، الذين يستحقون مواصلة النظر في منجزهم الإبداعي والنقدي والفكري.

لكـن الملمـح الأساسـى في تجربـة غالب هو أن عالمـه الروائي ينتسـب إلى مصر أكثر مما ينتسـب إلى وطنه الأردن؛ لأسـباب تتصل بشخصياته الروائية والجغرافيا التخيلية التي تتحرَّك في فضائها تلك الشخصيات، فهو في معظم أعماله الروائية يتحرَّك ضمن الفضاء السياسي والاجتماعي المصري لقاهرة الستينيات والسبعينيات من القرن الماضي. لا يشذ عن ذلك من أعماله القصصية والروائية إلا مجموعتاه القصصيتان «وديع والقديسة ميلادة وآخرون» (1968، وبعـض قصـص هذه المجموعة تتخذ من القاهرة فضاءً لأحداثها) و«زنوج وبـدو وفلاحـون» (1976) وروايتـه «سـلطانة» (1987). آمّـا فـي باقى أعمالـه الروائيـة فإنـه يكتـب عـن القاهـرة، ويبنـى مـن أحيائها الشعبية، وشخوصها المهمَّشين في معظم الأحيان، ومن نقاشات اليسار المصرى وانشقاقاته، عالمه السردي، مازجاً ذلك كلُّه بتذكرات شخصية «غالب»، أو «خالد»، الذي عادة ما يأخذ دور الراوي في الروايات، وتتصفى، من خلاله، الرؤى التي تحملها الشخصيات؛ كما أن هذه الشخصية تُذكرنا، من حين لآخر، بماضيها أو طفولتها البعيدة في مسقط رأس غالب هلسا، وبلدته مَعِين، أو مكان دراستُه الإعدادية والثانوية في مدينة مَأْدَبا، ومدرسة المطران بعمّان.

من هنا يبدو غالب مسكوناً بالحياة الثقافية والسياسية المصرية، في فترة مُعقّدة من تاريخ العلاقة بين اليسار المصري والحكم الناصري، في خمسينيات القرن الماضي وستينياته. وتتصل الجغرافيا التخيلية لرواياته وقصصه بتلك الحقبة الزمنية التي عمل خلالها في كلُّ من وكالة أنباء الصين الجديدة، ثم وكالة أنباء ألمانيا الديموقراطية لفترة تتجاوز الستة عشر عاماً، مشاركاً بفاعلية في الحياة الثقافيـة المصريـة إلـى أن أبعـد مـن القاهـرة بأمـر مـن السادات، عام 1978، مغادرا إلى بغداد، ثم إلى بيروت، عام 1979، ومن ثمَّ إلى دمشق بعد الحصار الإسرائيلي لبيروت عام 1982. ولعلّ اتصالـه الحميميَّ بالبيئة المصرية، وصعود اسمه كروائي وناقد على صفحات مجلات اليسار المصرى وصحفه، جعل هويّته الجغرافية ملتبسة بالنسبة للعديـد مـن النُقَّاد والباحثيـن. فهو كان مصـريَّ اللهجة، ظلَّ يتحدَّث بها أينما ذهب بعد إبعاده من مصر مازجا تلك اللهجة من حين لآخر بلهجات العواصم التي سكنها. كما ظلُّ يخترن العوالـم القاهرية ليعيـد إنتاجها في رواياته التي كتبها، لاحقا، غيرَ قادر على التخلص من مخزون السنوات الاثنتين والعشرين التي عاشها في القاهرة. ويمكن أن نلحظ ذلك في أعماله الروائية الأولى التي كتبها في القاهرة: «الضحك» (1970)، و«الخماسين» (1975) و«السؤال» (1979)، و«البكاء على الأطلال» (1980)، وحتى في عملين أخيريـن «ثلاثــة وجــوه لبغــداد» (1984)، و«الروائيــون» (1988) التــى ينتحـر فيهـا بطلـه غالـب ممـرورا، معتـزلا العالـم، وشـاعرا بالخراب الذي يسكن التاريخ.

لكن الحنين الجارف إلى مسقط الرأس تجلَّى في بعض أعمـال هلسـا الروائيـة علـى هيئة تذكـر جانبى، أحيانـاً، أو من خلال إفراد روايـة كاملـة «سـلطانة»، التي يُسـتعيد الكاتب فيها ذكريات الطفولة البعيدة، معيداً تتبع خطى بطله فى طفولته وصباه، ما يجعل «سلطانة» قريبة من روايات التكوين والتعلُّم، ويجعلنا نعيد النظر إلى أعماله الروائية الأولى على ضوء هذه الرواية المميّزة لغة وشخصيات وطرائق حكى، واصلين عالم «سلطانة» بتلك التذكرات الجانبية التي نعثر عليها في قصصه ورواياته الأخرى. من هنا يبدو من الصعب انتزاع غالب من حنينه الطفولي إلى مسقط رأسه، وتغليب مرحلة الشباب والنضج على خلفية نموه الثقافي والأدبى. وقد برزت مرحلة الطفولة والصبا في أعماله الأخيرة كنوع من الاستعادة الحميمية لذكريات الطفولة التي غيّبها النسيان. ومن ثمَّ فقد فتح خزائن ذاكرته، وأعاد عجن هذه الذكريات مع أحلامه واستيهاماته وطريقة نظرته إلى مسقط رأسه وسنوات

ولعل كتابة غالب لـ«سلطانة»، بوصفها الرواية الوحيدة المكتوبة ضمن جغرافيا أردنية، هو ما أعاده إلى مسقط رأسه إبداعيا، إلى حد أنها ذكرتنا بـ«زنـوج وبـدو وفلاحون» التى كانت عملاً قصصياً روائياً، نهل من بيئة سياسية

واجتماعية غير البيئة القاهرية، لكن رحيل غالب، في نهاية ثمانينيات القرن الماضي، جعل من «سلطانة» رواية وحيدة منقطعــة السـياق، تقريبـا، عـن أعمالــه الروائيــة الأخــري، وهي الرواية التي شكَّلت مع «زنوج وبدو وفلاحون» نوعاً من الثنائيـة السردية الضديـة حيـث تَعيـد «سـلطانة» تأمّـل الطفولـة البكـر، والعالـم الفردوسـي، فيمـا تصـور «زنـوج وبدو وفلاحون» قسوة العلاقات الاجتماعية التي تربط البدو بأهالي القري، وتقيم تراتبية معقّدة بين المكونات السياسية والاجتماعية والديموغرافية للدولة الأردنية

يمكن النظر إلى أعمال غالب الروائية، استناداً إلى هذه الخلفية، بوصفها توتراً بين الفضاء المديني الصاخب المعقّد، والمكان الريفي البسيط الذي يرتبط بالحلم الفردوسي، وحضن الأم، والشعور بالحماية الذي افتقده الراوي في أعمال غالب، التي تتخذ من المدينة فضاء لحركة شخصياتها. ويتجلّى هذا التوتر، الذي يتخذ هيئة قوس مشدود على مدار السّرد في معظم روايات الكاتب، في الحضور الوافر للأحلام، وأحلام اليقظة بصورة أساسية، التى تقطع سياق السرد، وتعيد الرواية في العادة إلى الطفولة وفردوسها الريفي المفقود. بهذا المعنى تُمثّل المدينة، في عالم هلسا، كياناً مهدّداً باعثاً على الرعب، وعدم الاستقرار، وافتقاد الطمأنينة، أيا كانت هذه المدينة: القاهرة، أو عمّان أو بغداد. وهذا ما يفسّر وفرة الأحلام وأحلام اليقظة التي تعيد الراوي، في العديد من روايات هلسا، إلى مسقط الرأس، وفردوس الأمومة المفقود. لتوضيح الرؤية السابقة سآخذ عملين روائيين لغالب هلسا هما، «الضحك»، وهي أولى رواياته، و«البكاء على الأطلال»، وهي من بين أعماله التي نشرها في بداية الثمانينيات من القرن الماضي، وإن كانت مكتوبة في القاهـرة فـي فتـرة سـابقة عـام 1975، لنـري صيغــة التوتـر في كلُّ من الروايتين بين فضاء القاهرة، وأحلام الراوي، وتذكّراته لطفولته، ومطلع شبابه.

يبدأ الفصل الأول من «الضحك»، وعنوانه «جنة اليقين» الذي يوحى بمفارقة ضدية، بوصف لحالة الراوي بعد أن أقام علاقة مع بغيّ. كلّ ما في هذا الفصل من الرواية يوحى بالشعور بالدنس والقذارة، وامتزاج الروائح العطرية بروائح العرق والجسد الآثم، بالحنين إلى النظافة وبراءة الطبيعة، يختلط ذلك كله بالإحساس بوجود خطر قريب يتربّص بالراوي دون أن يكون واعياً له، وبحلم يعيد تركيب الخطر والإحساس به.

ومع أننا لا نستطيع تحديد مكان الحلم، إذ إن الراوي يشاهد فيه منظراً من قريته مسقط رأسه، حيث يتحدّث عن أكوام من الحجارة التي تتكدّس كتلال صغيرة، ويحلم أنه يسير في شوارع مسقوفة تشبه الأنفاق، إلَّا أننا نتبين، في نهاية الفصل، أنه «كان يركض في شوارع القاهرة»، التي «كانت خالية واسعة»، و«عماراتها كتلا صماء كبيرة قد ملأ الظلام فجواتها»، لينتهى إلى غرفة تحقيق، يُحاكُم فيها بارتكاب جريمة لم يقترفها.

يبدو هذا الفصل إرهاصا وتكثيفا لما سيحدث في باقي فصول الرواية. إن الراوي، وهو عضوٌ في حزب يساري، يشعر بالخطيئة والدنس والقذارة في المدينة، مطلق مدينة، التى تمثّل الرذيلة، وانحدار القيم، والتحلل والتلاشي، والإحساس بالبرد بمعناه الفيزيقي والرمزي.







لا تُخَفف، من ذلك الإحساس، الآمالَ الكبيرة التي يتشبث بها المثقّفون الذين يظهرون في خلفية الرواية، أو علاقةُ الحب العميقة التي تقوم بيـن الـراوي وناديـة، أو الـروحُ الرفاقيـة التـي تنشـاً بيـن المشـاركين فـي معسكر تدريب المتطوعين الذين يرغبون بالدفاع عن المدينة؛ إذا ما هاجمتها إسرائيل. إن المدينة، التي يتنقِّل الراوي في شوارعها، وبين مقاهيها وفنادقها، تظل كيانا مهدّدا باردا مصمتا، يتراءى للراوي في أحلامه الهذيانيَّة المتكررة على مدار فصول الرواية.

في مقابل مدينة القاهرة، تبدو مدينة مسقط الرأس مثالاً لمدينة المنفى، مدينة البوليس والبغاء والزيف، حيث المال سيد الموقف، والرجال والنساء يبيعون أنفسهم من أجل النفوذ والمال. إنّ الراوي، الغريب عن البلدة، يحاول كتابة تاريخها، والكشف عن «أكاذيب مثقَّفيها وادعائهم، ورعب نسائها، وجشع تجارها بكروشهم الكبيرة، وقاماتهم القزمـة، ووجوههـم المترهلـة البيضـاء، وأصواتهـم النسـائية... والحقـد الذي يملأ قلوب صغار موظفيها». ويحكى الراوي أنه أتى إلى البلدة مقيّد اليدين، في إحدى عربات البوليس؛ ليُنفّذ به حكم الإقامة الجبرية بعيداً عن قريته، بتهمة الإخلال بالأمن حيث يجد نفسه شاهداً على وحشـة المدينة، وقبحها، وموت البراءة فيها، واهتراء نسـيجها الاجتماعي الذي يتشكّل من قادميـن مـن القرى والمـدن المجـاورة، ومن شـخصيات إنجليزية، لا منتمية، آتية لتجرب حظها في هذه المدينة الطالعة على أطراف الصحراء الشامية.

القريـة مسـقط الـرأس هـي المـكان الـذي يعـادل الإحسـاس بالبـراءة واليقيـن حيـث يستعيد الـراوي، في مواضع قليلـة مـن الروايـة، حنينـه إلى «البلدة الصغيرة التائهـة بين الجبال»، و«الشوق إلى الإحساس القديم بمحدودية العالم وباليقين.. إلى خلود الإنسان الذي لا يعرف الخوف من الموت، ولا يعرف القلق»، وكذلك عندما يستعيد صور

الأرض المشمسة، ومشهد الحصّاديـن الذيـن يتناولـون طعامهـم وقـت الظهيرة، والنساء وهن يتحلُّقن حول أباريق القهوة المُرَّة...

وإذا انتقلنا إلى «البكاء على الأطلال» فسنجد أنها تعتمد أسلوب المعارضة Pastiche، وهي تقنية أساسية، تنبني فصول العمل الروائي حولها، وتبدو المادة التاريخية المقتبسة من كتاب «الأغاني» لأبي الفرج الأصفهاني، موضوعاً للمعارضة في موضع معيّن من الرواية، وللمحاكاة الساخرة كذلك، ولتأمّل الحالة الشخصية للراوي في ضوء تلك الحكايات التاريخية المقتبسة في مواضع أخرى.

وبغضِّ النظر عن درجة معقوليَّة استخدام هذه التقنية الأسلوبية في بناء العمل الروائي، ومـدى إسهامها في توضيح معنى العمـل وتكثيـف الدلالة، فإن «البكاء على الأطلال» هي محاولةٌ لإضاءة نصّ روائي حداثي، يعتمد، بصورة أساسية، الحلمَ، وحلمَ اليقظة بصورة لا تخطئها العين، عبر معارضته حلمَ اليقظة وهلوسات الراوي الحسيَّة الشهوانيَّة التي يجتمع فيها الهلعُ الشديد من فكرة الموت مع الإحساس ببرد العالم والحنين إلى الطفولة، بمادة تراثية تدور حول الشهوة العارمة، والمثال الحسيِّ التراثي المُجسد في حكاية عائشة بنت طلحة مع من أحبوها وتزوجوها، حسب ما يروى أبو الفرج الأصفهاني في «الأغاني».

لكن هذه المعارضة لا تكتمل إلَّا في إطار بعث حلم يقظة يتكوَّن مِن زمن الطفولة، وتذكر الراوي مشهداً مستلاً من ماضيه في القرية، ليشكّلُ هذا المشهد فعلَ تحفيز للعمل الروائي، ويُعيد الراوي، بالاستناد إليه، تركيبَ المادة السردية ويتمُكَّن، من ثمَّ، من تأويل حاضره، وسقوطه في يأس شامل، وعلاقات جسدية متعثّرة، وفقدانه القدرةَ على الاحتفاظ بمن يحب، ويمثّل له الشفاء من السقوط في العدميَّة الحسية والروحية، في آن معاً، في جو مدينة كبيرة لا تبالي بسكَّانها.

# من رواية اليقظة إلى رواية الأفول رواية الأفول

قاده اتساقه الفكري إلى دراسات نقدية عن نكوص المثقَّفين وزثبقية مواقفهم، بقدر ما دفعه ارتباطه بالمعيش إلى نقد الرٍواثيين: إبراهيم جبرا، وحنّا مينة. لم يكن ينقُد كارهاً، وهو البريء الذي لا يعـرف الكراهية، إنما كان ينقُد مخلصاً للحياة ولأفكاره، ولمعنى الرواية.

> بعـد أن أنجـز هلسـا أعمـالاً روائيـة متميّزة، احتضنـت «الضحك، والخماسين، وثلاثـة وجـوه لبغـداد»، اسـتعاد شـبابه الأوّل والزمن الذي سبقه في روايته الأكثر اكتمالاً: «سلطانة»، حيث تحضـر الطفولـة، والصبـا، وأطيـاف غائمـة وأخرى أكثـر وضوحاً. كما لوكان ادّخر خبرة كتابية؛ لتنقل مرحلة أثيرة لديه. تـدور «سـلطانة» حـول امـراة أشـبه بالحلـم، تسـير ناظـرة إلـي السماء، تُلزم الناظر إليها بتجربة عشق فريدة، تلازمه حياته كلُّها. جمع الروائي بين زمن البراءة الأولى، الذي يتطيِّر من الدنس، والأنثى الأصل ذات الجمال النموذجي، الذي يمسّـه الزمن ولا يغيّر فيه شيئا حال عاشقها الذي يمرّ على مدن عديدة، ويستبقى عشقه بلا تبديل. ومع أن صورة المعشوقة يمكن أن تغفو، فهى تستيقظ بلا نقص، كلما لمح «أسيرها» قامة، وكأنها التبست بموقع الطفولة، والميلاد، والـدفء الأمومي، وفضول التعـرّف على العالـم.

> أنتج هلسا في «سلطانة» أنثى ملتبسة، حملت رغبات الطفل الذي كانه، وأحلام الشاب الذي سيكونه، وصور بلدته «معين» التي كانت مفعمـة بالنقـاء ذات مرّة. أدرج الروائي في «حكايته الكبرى» تصوّراً رومانسياً؛ يمـزج الأنثى والأصل بسـحر غامض لا يـزول، وتصـوراً واقعياً عرفها واستنشـق اسـمها، وسـار وراءها فى أكثر من مكان ومدينة. وواقع الأمر أن الأنثى الفريدة تنـوس بيـن الفتـاة الرهيفـة الأركان، وشـخصية الأمّ التـى تقبـع في اللاوعي أمّاً وأنثى معاً، بل أن «سلطانة»، في وجهيها المتعارضين المتكاملين، هي التي وضعت، في روايات غالب هلسا، حضورا أنثويا دائما، يواجه به المغترب اغترابه، ويتكئ عليه الروائي المغترب؛ ليتحمّل الغربة وشـقاء الوجود. يصف السارد المرأة التي أرضعته أثناء مرض أمّـه: «آمنة في الذاكرة، صاغت رؤيتى للنساء، وأعادت إنتاجها في كل مرحلة من مراحل العمر. هي وسلطانة حلم القرية الشِبقي السريّ، الملعون، الفاجع، الممنوح، والمستحيل معا..».

> تعيّن «سلطانة»، في حضورها المهيمين المستمر، ساردَها،



فيصل دراج

أى غالب هلسا، شخصية رومانسية تتوالد منها أنثى متعالية، وفضاءً كثيفاً يجمع بين الذكر والأنثى والسياسة، يتكشف، دائما، في شخصيات مشتقة منه، كما هو الحال في «نادية» الرهيفة المتمردة في رواية غالب الأولى: الضحك. ومع أن فى الإنسان الرومانسي ميلاً إلى «ابتداع شخوصه» كى تكون صورة عنه، فإن «سلطانة» قلبت الصيغة، وعيّنت ذاتها صانعة لغالب إنسانا وروائيا معاً.

ولعـلُ العلاقـة الغامضـة الواضحـة بيـن غالـب وأنثـاه القرويـة الجميلة هي التي قرَّرت «الاغتراب» موضوعاً مستمراً في رواياته جميعاً، سواء كان ذلك في «الضحك، وثلاثة وجوه لبغداد»، أو في عمله الصغير الكبير «الخماسين» الذي رجم القهر البوليسي، واستنجد بالسماء سائلاً الرحمة. والاغتراب، نظرياً، أن ينقسُم الإنسان وأن يكون نصفه خارجه، وأن ينتظر لحظة لا تناقض فيها، تُعيد إليه طبيعته الأولى. وطبيعة غالب الأولى نقاء الريف، ودفء الأمّ، والكتب المتحاورة التي تحدثت عن العاشقة الخائبة «مدام بوفاري، ومرتفعات وذرنج في حديثهـا الواسـع عـن الحـب الآسـر، والشـر، وآلام فيرتـر التـى تمزج الحب بالعذاب»، كما جاء في رواية «سلطانة».

تتراءى «سلطانة» مجازاً جمالياً دينامياً يخترق الأزمنة، ملبيّاً رغبات فردية توحد بين الأنا والمجموع. لن تكون أنثى غالب، والحالة هذه، إلا ثورة عارمة مشتهاة، تحقق العدل والحرّية، تشتعل وتخبو وتقترب وتبتعد وتظل، دائماً، ماثلة في الأفق. ولن تكون إلَّا الرواية التي حلُـم بكتابتهاٍ، وهـو المثقَّفَ النقي الحالم بعالم لا اغتراب فيه. فكلُّ مثقَّف ينزع إلى العدل يحمل في أعماقه رواية، يكبتها وتظل غائبة، أو يُفرج عنها وتصبح قابلة للقراءة.

إذا كان في المثقَّف الحالم رواية تؤرقه، ففي المثقَّف الـذي غادره الحلم رؤية أخرى تشيّع أحلامهِ. لـذا تنـاول غالـب في آخـر رواياتــه: «الروائيــون» 1989 أحلامــا أصابهــا العطـب قبــل أن تعصف بها الريح. عاد إلى «قاهرة» ما قبل حرب يونيو/







حزيران 1967 وبعدها. كان الكاتب، في زمن الكتابة في أواخر كهولته، ورغبات الشباب كساها الرماد. عاد إلى الماضي، وترك الحاضر المكشوف التداعي، وسرد حكاية عن ماض مريض، تأجلُ الإعلان عنه، حتى سقط

بعيـداً عـن «سـلطانة» التـى جمالهـا يوقـظ الوجـود، وضـع غالـب فـي «الروائيـون» موتـاً صريحـاً وخطابـاً أيديولوجيـاً، لـه شـكل الحكايـة. سـرد مـآل نخبـة «ثوريـة» مصريـة، لـم تعـرف الفـرق بيـن الشـعارات البسـيطة وإمكانيات العدالـة المعقّدة. بنى فضاءً روائيا قاتما يُعبّر عن غـروب فترة بدت مشرقة، ويُعبّر، أكثر، عـن عالـم الروائى الذهنى فى مدينـة دمشـق، التي لا يعرفها، وتختلف عن مدينة عشقها طيلة حياته هي: القاهرة. ولمّا كانت «سلطانة» مقياس الأزمنة السعيدة، استعاض عنها في «الروائيون» بأنثى تغايرها شكلا وسلوكا، فيها خفة تقتـرب مـن الانحـلال. يغيـب، فـي الفضاء القاتم، حضور «الأم»، ولا تتبقى منها إلَّا إشارات سريعة ماضية: «منذ زمن بعيد لم يعد يتذكّرها، فما الذي جاء بها صارمة، تحمل إليه اللوم والإدانـة؟». يشهد حضور الأمّ الرحيمـة على سـوء الأزمنـة، ويعلـن لومها عن زمن لم يشأ ابنها الوصول إليه. تتراءى في «الروائيون» سيرة ذاتية منقوصة مليئة بالشجن. فبعد البلدة الأردنية البعيدة التي شاهدت طفولته، تحضر مدينـة كأنهـا منفـى، وبعـد الأنثـى التـى تغسـل الـُـروح تأتـى آخرى لا ملامح لها، بقدر ما يغيب زمن الفضول المعرفي الذي يسائل العالم، وتهيمن تساؤلات ذاتية تطرد اليقين، ولا تقول شيئاً عن المستقبل. في زمن «سلطانة» كان غالب يلغي المسافة بيـن البطـل الروائي ورسـالة المثقَّف التي تلازمه، وفي زمن الكهولة المتأخَّرة غدا المثقَّف، صاحب الرسالة، كالوجـود كلـه، موضوعـاً للمسـاءلة، أخفـق الأول فـى رسـالته، وبدا الثاني شاحباً ماسخ الطعم. لا غرابة أن تصيّر روايته الأخيرة شهادة على مسِاره ومسار جيل أخطأ ما أراده. ولهـذا أنتج، متقصداً، شكلاً فنّيّاً مخلخلا يتراءى فيه ضياع الحقيقة. اكتفى الروائي، وهو يعاين شخصيات يكتسحها التداعي، بوصف الشخصيات من خارجها، عاشت حالمة، وعرفت

السجن، ثم سقطت في الهزيمة.

منذ بداياته الروائية جعل هلسا من الحياة اليومية بطلاً روائياً، وصاغ حواراته قريبا من المعيش المباشر بعيدا عن القاموسي الجامد. جمع بينِ ما عاش وما كتب، وأعفى اسمه، في معظم رواياته، لبطله الروائي مؤكدا أنه يكتب عن ذاته، وهو يكتب عن الحياة، ويسرد وجوه الحياة، ويكون حاضرا فيها. ولعل هذا التصوّر، الذي حافظ عليه طويلا، هو ما يجعـل مـن مـوت البطـل في «الروائيـون» إعلانـاً واعيـاً ، أو بـلا وعـي عـن العالم الداخلي لغالب في عامه الأخير، ذلك أنه رحل، وبلا مقدِّمات كبيرة، بعـد أن أنهـى كتابـة روايتـه، المشـار إليهـا، بزمـن قصيـر. تـردّد كثيرا، كما يعرف أصدقاؤه في اختيار نهايتها، التي جاءت قاتمة على آية حال، يتوّجها موت لا هروب منه.

لم يتخذُّ غالب هلسا من كتابة الرواية مهنةً، أو عملاً منظَّماً لا بدّ منه، بقدر ما اختارها نهجاً في الحياة. يطوّرها بثقافته المتطورة، ويتطوّر معها موحدا، بلا انقسام، بين الإنسان العفوى الذي كانه والمحتفظ ببراءة لا تغيب، والمثقَّف المنغمس بالشـأن العـام والمتابع لحياة البشـر، والروائى الذي يجمع مواده السردية من حياته مع آخرين، ويُرسل بها إلى مُتخيّل خصيب، يتحاور فيه المرجعان الداخلي والخارجي. وكان الناقد الأدبي الثقافي المعتمد على معارف راسخة تمتد من الجاحظ، وأبي حيان التوحيدي إلى روايات فوكنر، وكتابات الألماني ثيودور أدورنو الذي بدأ في قراءته في الطور الأخير من حياته.

قاده اتساقه الفكري إلى دراسات نقدية عن نكوص المثقفين وزئبقية مواقفهم، بقدر ما دفعه ارتباطه بالمعيش إلى نقد الروائيين: إبراهيم جبرا، وحنّا مينة. لم يِكن ينقد كارها، وهو البريء الذي لا يعـرف الكراهية، إنما كان ينقد مخلصا للحياة ولأفكاره، ولمعنى الرواية.

<sup>-</sup> غالب هلسا: «سلطانة»، الأعمال الروائية الكاملة، المجلد الثاني، عمّان، دار أزمنة، 2003.

<sup>-</sup> غالب هلسا: «الروائيون» عمّان، دار أزمنة، 2002.

## الكتابة بالخلم

مارس غالب هلسا الكتابة، بوصفها مُقاومةً غيرَ منفصلةٍ عن حُلم شاسعٍ، مِن مواقعَ مُختلفِة، واحتفظ لتحقّقاتها، حتى في صُورتها الصحافيّة والسياسيّة، بسنَدها المعرفيّ والفكريّ. ذلك أُنّ غَالب هلسًا لم يكُن يتردّد حتى في تناوُّله لموضوعاته السياسيّة عن إدماج صَوت الفلسفة والفكر والأدب في استجلاء المعنى وبناء الموقف. ومن ثمّ، تتطِلُبُ قراءةً أعماله ودراستُها الحفرَ، في تعدّدها وتنوّعها، عن الخيوط ّالتي تُعيدُ بناءَ الحُلم الذي صبَا إليه، انطلاقاً من إضاءةٍ ما يَصل الكلمة بالفِعل عنده، وما يَصلَ الفكر والنقد والإبداع بالحياة في أشدّ تفاصيلُها تعقّداً.

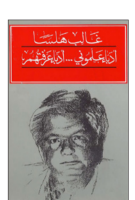
> مِنَ الحُلم جاءَ غالب هلسا إلى الكتابة، التي انجذبَ، مُنذ الطفولة، إلى أسرارها. ما دوَّنَهُ في هذا الانجـذاب الطفولـيّ الأوَّل، الذي يَحتفظُ، دوما، بغُموضه في حياةٍ كلُّ كاتب، كان مُستمَدًّا مِمَّا رآه في الحُلم قَبْلِ أَنْ يَمزِجَـهُ، في البـدْء، برَغبـات الطفولـة، وبمـا أَمْلتْـهُ، في وقت لاحق، مَرجعيّاتُه ومُنطلقاتُهُ الفكريّة ومُيولاتهُ السياسيّة، التي جعَلت الحُلَّمَ يَكبِرُ ويتشِّعَّبُ، ويأْخَـذَ بُعـدَه المعرفيّ والفكريّ والإبداعيّ، ويتلوَّنُ بملامح تفاعُلـه مع تعقيـدات الحيـاة، كمـا جعلـتْ هـذا الحُلـمَ يُضمرُ خيْباته باعتبارها جُزءا مِن الحِياة العربيّة التي انخرط غالب هلسا في قضاياها المصيريّة؛ نضالاً وكتابةً، مُنذ خمسينيّات القرن الماضي إلى نهاية الثمانينيّات التي فيها كانت وفاته.

> لقد ظلَّ الحُلم، حتَّى وهو يَبتعدُ عن صُورته الطفوليّة الأولى التي قَادَت غالب هلسا إلى الكتابة، نواةً صُلبةً في كلِّ أعماله، وفي تصوَّره، بوَجِه عامٌ، للكتابة بوَصفها مُقاوَمةً مِن أَجْلِ الحُلم. لذلك تنطوي صلةً الكتابة بالحُلم، في مُمارَسة غالب هلسا الأولى للكتابة، على قَوَّتَهَا التَّاوِيليَّـة، وعلى ما تُهيّئـهُ مِـن مُصاحبَـةِ لحُلـم الكتابـة، وهـو يَتشـكُل لديه ويَنمو ويتشـعّبُ وَفق الأسُـس الفكريّة والنقديّة والإبداعيّة والسياسيّة التي صارَت الرّوافدَ الرئيسَـة لتجربةِ غالبٍ هلسـا الكتابيّة. فِي النصّ الأوّل المُعنوَن «الزير سالم»، من كِتاب «أدباء علّموني.. أدباء عرفتهـم» لغالب هلسا المنشـور بَعـد مَوتـه، بمُبـادرة مِـن ناهض حتر الـذي جمـعَ الكتـابَ وحقَّقـه، يقـول غالـب هلسـا وهـو يُشـدِّدُ علـي مَصدر الانبثاق الأوّل للكتابة: «بدأتُ مُمارَسة الكتابة وأنا صغيرٌ جدّا. لا أَذكرُ السّـنّ بالتحديد، قـد تكونُ العاشـرة. كنتُ أسـتيقظ مُبكـرا جدًّا، قَبْـل اسـتيقاظ التلاميذ في المَدرسـة الداخليّة ، وأجلـسُ لأكتُبَ أحلامي.

كانَت أحلاماً جَميلة، ولكنّني وأنا في داخلها، كنتُ أعرفُ أنّني أحلمُ». لم تكن الكتابةُ في انبثاقها الأوّل، وهي تتّخذُ مِن الحُلِم مادّةً لها، سوى تمديد له، لأنّ غالب هلسا الطُّفل لم يكن يَفصل الكتابةُ عن الحُلم الذي قَادَهُ إليها. إنَّه أمرٌ شديدُ الدِّلالة أنْ تتحقَّقَ الكتابة، مُنذ صُورَتها الأولى في مُمارَسة هذا الكاتب، مِن قلب التداخُل بين الرَّوْي والحُروف، وأن تعمل، في هذا التحقِّق، على توسيع الحُلم، الذي غدا لهُ، لاحقاً، معنى آخَر بَعد أنْ صارَ ما يُشكُّلهُ مُستمَدّاً، لدى غالب هلسا، مِن الوقائع الملموسة والصراعات المُعقَّدة، ومِن انشغال وُجوديّ بالتغيير وبالتصدّي لِما يَعوقُ الحياة الحُرّة. لقد كان الحُلـمُ، وهـو ينفصـلُ عـن مَصـدره الأوّل، يتلـوّنُ بمُوَجِّهـات كتابـات غالب هلسا وبنضاله من أجل القضيّة الفلسطينيّة التي جعلها أسَّ هـذا الحُلـم ومـدارَه. إنّ مـا لـهُ اعتبـار ، فـى الإمـكان القرائـىّ الـذي تُهيّئُـهُ الطفولةُ لتأويل تشعُّبات المَسار الذي شهدَتهُ حياةٌ غالب هلسا، هو أنَّ الوَشيجة التي تحقَّقَت، في البـدْء، بين الحُلم والكتابـة بنَتْ، بمَعنى ما، جانبا مِنْ تصوّره للكتابة التي مارَسَها، في مُختلف أطوار هذا المَسار، بوَصفها حُلما وبناءً لحُلم في الآن ذاتِه، ما جعل الحُلمَ، وهـ و يَتمـدَّدُ فـي الكتابـة وبهـا، يَتوسَّـعُ مُنفصِـلاً عـن صُورتـه الأولـي، ومُتعدِّداً، في الآن ذاته، مِن حيث دلالته.

لم يكن تُمكينُ الحُلم مِن الامتداد، عبْر ما تُتيحُهُ الكتابة، مُنفصلا عن الوَجه الآخَر للحُلم، أي عن الخيال، الذي هيّأتْهُ القراءةُ لغالب هلسا في سنّ مُبكّرة. لقد كان خيال القراءة في هذه السّنّ، وتشعّباتُ هذا الخيال اعتماداً على ما تُغذَّيه الطفولةُ، لقاءً بين الكتابـة والقراءة مِن مَوقع الحُلم، ذلك أنّ القراءةُ مكنَتْ هي- أيضا- مِنْ تمديدِ الحُلم،





عبْر ما أتاحتْ أه لغالب هلسا الطفل من خيال وتمثّلات واستيهامات. فَرُوْيِ المنامِ، التي تسلَّلُت إلى الكتابة الأولى وشكَّلْتْ بَذرةً مُمارَستِها عند غالب هلسا، تشابَكت مع شُخوص مقروءاته الأولى، التي انفتحَ فيها، مِن بَين ما انفتحَ عليه في الوقت ذاته الذي انجذبَ فيه إلى الكتابة، على روايات الكاتب الفرنسيّ «موريس لوبلان - Maurice leblanc» مُبدع شـخصيّة «أرسـين لوبيـن - Arsène lupin»، وعلـى روايات «روبيـر لويـس ستيفنسـن»، وحكايات «ألـف ليلـة وليلـة». هكذا اضطلعَـت القـراءةُ، التـي باشـرَها غالـب هلسـا هـي- أيضـاً- فـي سـنّ مُبكرة، بتأمين امتدادِ الحُلم وَفق ما تَهَبُهُ القراءةَ في الطفولة مِن أُخْيلةِ شبيهةِ بما يَحصلُ في المنام، ووفق ما يُتيحُهُ هذا المقروءُ القائمُ أساساً على الخيال والإمكان والاحتمالِ. ثمّة في لقاء غالب هلسا الأوّل مع الكتابة والقراءة، تشابك دال بين الحُلم والخَيال، على نحو مكنَّهُ فيما بَعد مِن تحصين رُؤيته للواقع مِن كل تضييق، بِل إِنَّ التشعَّبَ الـذي شـهدَهُ هـذا التشـابُك مُضيءٌ لقُـدرةِ غالب هلسـا على الجَمْع بين النضال والكتابة دون أن يُحوِّلُ الثانية إلى مُجرّد أداة، إذ ظلَّ، في الغالب العـامّ، يُحصِّنها بمُتطلَّباتها المعرفيّة، وبمـا يَستلزمهُ سُوَّالَ الشَّكل فيها من أساس نظريّ، وبما يَحتاجهُ النقد الذي يُغذِّيها مِنْ خلفيّة فكريّة؛ فليس سَهلاً، من الناحية المعرفيّة والإبداعيّـة، على أيِّ كاتـب أنْ يُؤاخـى بيـن النضـال والكتابـة ويؤالـفَ بينهما، دون أن تتحوّل الثانية، في مُنْجزه، إلى مُجرّد أداة.

إنّ ملامــحَ التكويــن الثقافــيّ الأوّل فــى طفولــة غالــب هلســا يَســمحُ باستثمار أمرَيْن في تأويل مَساره؛ وهو نفسـه كان يُولي طفولِـةَ الكتّاب أهمّيـة في القـراءاتُ التي أنجزَهـا عـن بَعضهـم، ويُوليُ- أيضـاً- طفولتَهُ

الشخصيّة اهتماماً بالغاً انطلاقاً مِنْ حرصه على استحضارها في تأمّلاته وفي رواياته. أوّل هذيْن الأمرَيْن، المَجيء إلى الكتابة من الحُلم، أي الْمَجيء إليها من منطقة لا حَدَّ لاتّساعَها، على نحو منذور لأَنْ يَجِعَلُ مَنْ كَانَ الحُلَمُ نَوَاةً كَتَابِتَه طُمُوحًا وَمُتَطَلِّبًا، ويجعَلُ، في الآن ذاته، علاقتَهُ بالواقع دائمةَ التوتّر والمُساءلة، ومحكومة، في الآنَ ذاته، بالرّغبة في الاستشراف والتغيير، وهو ما انطوَت عليه، بوَجه عامٌ، حياةً غالب هلسا وكتاباتُه وسجالاته. ثاني الأمريْن، قراءةً الخيال الإبداعيّ على أنَّه واقعٌ حيّ والتفاعُل معه، في القراءة الطفوليّة، على أنَّهُ فعــــلاً كذلك، وقـد حكى غالب هلسـا، لمَّها اسـتحضرَ قراءاتهِ الطفوليّة الأولى، في بداية كتابه «أدباء علموني.. أدباء عرفتهم»، أنّهُ لَمْ يَسـتَوعب إطلاقاً أن تكـون شـخصيّة «أرسـين لوبيـن» خياليّـة، بَعـد أَنْ تماهَى مع مُغامَراتها. لقد أتاحَت لـهُ هـذه القـراءة الطفوليّـة رُؤيـةً حيَويّـةً كان لهـا امتدادُهـا الخفيّ في مُقاربَته للأشـياء ، وهـي الرؤية التي تحقّقَت له مِنْ طريقةِ فَهْمه الأوّل لسيرة «الزير سالم» ولحكايات «ألف ليلـة وليلـة»، إذ فهمَها انطلاقاً ممّا كان يَعيشـهُ في حياته اليوميّة، أى انطلاقاً من واقعه؛ بما هيّاً لـهُ التفاعُلُ مع الشـخوص بانفصـال تامّ عن السياق التاريخيّ، على نحو لا يُمْكِنُ إِلَّا أَنْ يقودَ إلى خَلْطِ الأَزْمنة والأمكنة، ويَمنحَ الخيالُ اتساعاً يجعلُ التاريخَ حاضراً في اليَوميّ. لعـلُ هـذا التشبُّعَ الأوّل بالخيـال، والتماهـي معـه علـي أنّـه واقعٌ حـيّ، هـ و مـا احتفـظُ بوَجـه خـاصّ لعلاقـةِ الكتابـة الإبداعيّـة بمَوضوعاتهـا، في مسار غالب هلسا، بالانفتاح الـذي أمّـنَ للخيـال حصّتَـهُ في فهْـم الواقع مِن أمكنة مُختلفة، وإلَّا لِمَ انشـدّ غالب هلسـا إلى الكتابـة الروائيّـة؟. يقـولُ عـن قراءاتـه الطفوليّـة التـي كانـت تتـمُّ دُون التقيُّـد

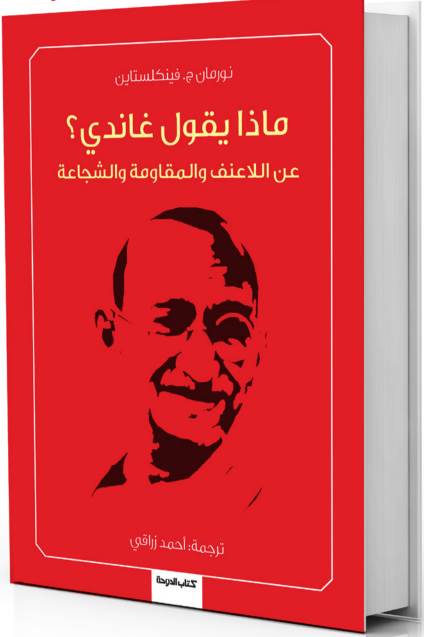
بسياق الأحداث والوقائع: «رُبّما كانت تلك ميزةً فُقدان السياق التاريخيّ؛ إذ يَنطلقُ الخيالُ دُون حُدود، ونعيش التاريخَ بكلّ تحيّزاته ومآسيه كأنَّهُ تحقَّقَ «الآن وهُنا»». لابدّ من التشديد على حيَويّـة هذه الطريقة الأولى في اللقاء المُبكِّر مع القراءة لـدي كاتب صارَ السياق التاريخيّ، لاحقـاً، مفهومـاً مَركزيّـاً فـي قراءاتـه ودراسـاته وتآويلـه، انسـجاماً مـع مرجعيتـه التـى أمْلَـت علّيـه أنْ يُولـىَ اهتمامـاً منهجيّـاً للسياق التاريخيّ والاجتماعيّ، وأن يستندَ إلى مفهوم الصراع الطبقيّ في تفسير الظواهر. لقد كانت القراءةُ من خارج السياق، التي ترتَّبَت على خيال الطفولة وعلى نمط النصوص التي تَهيّـأ للطفل الاطّـلاع عليها، تحصيناً صامتاً للقراءات والدراسات اللاحقة، وهي تتّخذُ من السياق مفهوماً رَئيساً في التحليل والتأويل، مِن كلُّ ضيقَ أو انغلاق. تحصينٌ يَصعبُ تحديدُ تجلَّياته في كتابة غالب هلسا، غير أنَّ قارئ أعماله باختلاف حُقولها المعرفيّة يلمسُ ظلال هذا التحصين ساريا في كتابةٍ لم تتخلُّ عن إدماج السؤال في تآويلها وعن الاستناد إلى المُعرفة، إدراكاً منها باتّساع الاحتمال وبنسبيّة الأشياء. وقد أشار غالب هلسا نفسـهُ إلى أنّ التداخـل بيـن الواقعــــق والخيالـــق لازَمَ رُؤيتَــهُ للوقائع والأحـداث، إذ يقـول فـي سـياق حديثـه، ضمـن نـصّ «الزيـر سالم»، عن هذا التداخـل الـذي تحقَّـقَ له فـي قراءتـه الطفوليّـة: «مُنذ تلك اللحظة وحتّى الآن وأنا أعيش ذلك اللّبْس بين الواقع وإمكاناته الخياليّـة. الواقع يُخفى سـرّا على الـدوام، وهـو مـا يَجعلـهُ مُتأمِّبـا، في كلّ لحظة، لأنْ يكشفَ عن عالمه السّريّ الغرائبيّ».

كان الحُلمُ الذي قادَ غالب هلسا إلى الكتابة حيَويّاً، وهو يتغذَّى في البَدء بالخيال القرائيّ، لكنّه لم يبْقَ حُلماً طفوليّاً، إذ أخذ، فيما بَعد، مَنحييْن مُتداخليْن. في المَنحى الأوّل، عملَ غالب هلسـا على أنْ يجعلَ الحُلمَ خليقاً بالانتساب إلى الكتابة، وحَـرصَ، في المَنحى الثاني، على أن يَستنبتَ الوشائجَ التي تُصِل الحُلمَ بالرَّوْيـة التي تبنَّاهـا، وَفق قناعاته الفكريّة والسياسيّة، في التحليل والمُساءلة والاستشراف. كان غالب هلسا واعياً أنّ الانتسابَ إلى الكتابـة لا ينفصـلُ إطلاقاً عـن إدمان القراءة، لأنّ بها يتَّسِعُ هـذا الحُلمُ، وبها يُسـائل دلالتَه ويُجدِّدُها على مُستوَييْن؛ مُستوى جعْل الحُلم في الكتابة ذا سَنَدِ معرفيّ، أي مُرتبطًا بما أَرْسَتْهُ الكتاباتُ التي راهنَتْ على الحُلم، ومُستوى بناءِ الحُلم اعتماداً على تحليل علميّ للواقع، وعلى مُساءلةٍ مُتجدّدة لسَيرورة الأحداث العالميّة والعربيّة. بشأن المُستوى الأوّل، مثلاً، يقولُ غالب هلسا في سياق حديثه عن تشعُّب عوالم حُلمه الأوَّل الذي قادَه إلى الكتابة: «حين قرأتُ كافكا، فيما بَعد، انَفجرَت عوالمُ



الحُلم في داخلي، ولهذا كنتُ أفهمُ جيّداً عبارة ألبير كامو: «كافكا دائماً بإزائي». هكذا صارَ الحُلـمُ في الكتابـة، مثلمـا صارَت الكتابـةُ بالحُلم، جُزءاً من حُلم أكبر؛ هو السَّعى إلى امتلاك تقنيات الكتابة الأدبيّة، والتمرُّس على عناصر بناء الشكل الكتابيّ، والتمكّن من الصّوغ الجَماليّ. وهو ما أدركهُ غالب هلسا، من داخل انشغاله بالقضايا الاجتماعيّة والسياسيّة، وحرَصَ على تعلّمه وتَطويره. تبدّي هـذا الحـرص مـن مقروئـه، بوَجـه عـامٌ، وهـو مـا صـرّحَ بـه لمّـا تسـاءلَ عـن الغايـة مـن حديثـه عمّـن علّمـهُ مِـنَ الأدبـاء الأجانـب والعـرب، إذ أجاب بما يُفيـدُ وعيَـهُ بمُتطلّبات الكتابـة، وبمُتطلّبات الرُّؤيـة التـى تَبْنيها الكتابة، قائلاً: «لقد علّموني كيف أرّى العالمَ مِنْ حولي بشكلُ جديد، وكيف أضَعهُ في سياق العمل الروائيّ، بمعنى أنّني لولاهم لمَا أصبحتُ كاتباً». بقراءة أعمال هؤلاء الأدباء، تحقَّق حُلمُ الكتابة بَعـد أَنْ كانـت الكتابـة، في البَـدء، مُحاولـةً لتمديـد حُلـم المنـام. فحُلـمُ الكتابة تسنّى لغالب هلسا، كما يُصرِّحُ هـو نفسـهُ، فَي حديثه عـن الأدباء الأجانب والعَرب في الكتاب المُشار إليه سابقاً، ممّا تعلَّمَهُ من «هيمينغواي»، بشأن علاقة الأدب بالواقع، وبشأن مُتطلّبات البناء الروائيّ، وأهمّية تكثيف اللغة عبْر الإيجاز والتركيز، وممّا تعلَّمَهُ مِن «دوس باسـوس»، على مُسـتوى الشـكل الكتابـيّ، ومـن «فوكنـر» فـي استعادة الحياة الخاصّة، وإعادة صَوغ تجارب الطفولة. غير أنّ هذا المَنحى في الكتابة، الذي يفرضُ الالتزامَ بتقنيات بناء الشكل، لم يكُن ليُشفى، تماماً، حاجة غالب هلسا إلى تصريف مواقفه ورؤاه المُستمدّة من نضاله العمليّ، ومن انخراطه في الثورة الفلسطينيّة. لذلك ظلَّت كتاباتهُ السياسيّة والصحافيّة تُحقِّقُ لهُ ما لا يَتمُّ بالوَتيرة ذاتها في الكتابة الإبداعيّة، التي يَحتفظ زمنُها وعناصرُ بنائها على ما تختلفُ به هذه الكتابة عن المُتابَعة الصحافيّة والسياسيّة.

في كتابة غالب هلسا الصحافيّة والسياسيّة، تبدّى الحُلمُ بوصفه مُقاوَمـةَ على جبهـات عديـدة، وبوَصفهِ- أيضـاً- اسـتيعاباً للخَيبـات والانكسارات. لعل ذلك ما يُستشفّ من مقالاته عن القضية الفلسطينيّة التي كانت امتداداً لنضاله في المَيدان. مقالاتٌ كان ينشـرُها في صُحف ومجلات مُختلفة، وهي التي جمعَ بعضَها- أيضاً- ناهض حتر، بَعـد مـوت غالـب هلسـا، فـى كتـاب اختـارَ لـهُ اسـماً دالاً، اسـتمدَّهُ من عُنوان إحدى المقالات التي سمّاها غالب هلسا «اختيار النهاية الحزينة»، وهو عنوانٌ يَعكسُ نهاية حُلم آمَنَ به. في هذا الكتاب، يَرتسمُ تصوّرُ غالب هلسا للقضية الفلسطينيّة ولتعقّداتها الداخليّـة والخارجيّة، ويتكشّفُ وجهُ هلسا المناضل والسياسيّ والصحافيّ. فقد انبنَت مقالات الكتاب على نقد شديد للسياسة الفلسطينيّة، وفي ثنايا هـذا النقـد وتقويـةَ لـه، قـاربَ هلسـا مفهـوم الثـورة، والسـلطة، والمُثقَّف، وشِبه المُثقَّف، والصراع الطبقيّ، وغيرها من المفاهيم التي كانت موضوع صراع زَمنتُذ، كما كشفَ عن إيمانه بمُقاوَمة الكادحين، وبمُقاومة المُخيّمات، وبمُنظمة «فتح - الانتفاضة» التي انتمَى إليها، وراهـنَ عليهـا قبـل أَنْ يُعلـن مَوقفـهُ ممّـا سـمّاهُ «نهايتهـا الحزينـة». وبالجُملة، لقد مارس غالب هلسا الكتابة، بوصفها مُقاومةً غيرَ منفصلةِ عـن حُلـم شاسـع، مِـن مواقـعَ مُختلفـة، واحتفـظ لتحقّقاتهـا، حتـى فـي صُورتها الصحافيّة والسياسيّة، بسنَدها المعرفيّ والفكريّ. ذلك أنّ غالب هلسا لم يكُن يتردّد حتى في تناوُله لموضوعاته السياسيّة عن إدماج صَوت الفلسفة والفكر والأدب في استجلاء المعنى وبناء المَوقف. ومن ثمّ، تتطلُّبُ قراءةُ أعماله ودراستُها الحفرَ، في تعدّدها وتنوّعها، عن الخيوط التي تُعيدُ بناءَ الحُلم الذي صبَا إليه، انطلاقاً من إضاءةِ ما يَصِلُ الكلمة بالفِعل عنده، وما يَصِلُ الفكر، والنقد، والإبداع بالحياة فى أشدّ تفاصيلها تعقداً. ■ خالد بلقاسم كتاب الدوحة



f Doha Magazine 🎯 aldoha\_magazine 💟 @ aldoha\_magazine



## سردية المغترب الأبدى

في وسط البلد، في ستّينيّات القاهرة وسبيعينيّاتها، حيث كان العالم أكثر رحابة واستيعاباً للاختلاف والتنوّع الثقافي، التَّقي غالب هلساً بكل من يحيى الطاهر عبد الله، ومحمد البساطي، وعبد الحكيم قاسم، وبهاء طاهر، وعبد الرحمن الأبنودي، وأبو المعاطى أبو النجا، وعلاء الديب، وسليمان فيَّاض، وعبد المحسن طه بدر وغيرهم الكثير من كَتَّاب تلك الْحقبة التي كانتَ محتشدة بروائيين، وشعراء، ونقَّاد، ومفكِّرين، ومترجمين، وصحافيين من طرازٍ متفرّد، كمٍا كانت محتشدّة- أيضاً- في الوقت ذاته، بشعارات السرديّات الكبرى والأحلام الثورية التي تترقّب عالماً أكثر عدلا وأكثر حرية.

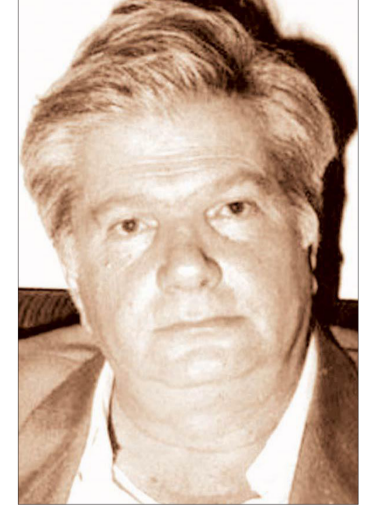
عندمـا أفكّر فـى غالـب هلسـا (1932 - 1989)، أو جبـرا إبراهيـم جبرا، أو عبد الرحمن منيف، أو أهداف سويف، أو ليلي أبو العلا، أو من شابههم، أجدني أتساءل بالضرورة: هل يمكن للكاتب العربيّ، أي كاتب، اختيـار الهويّـة التـي ينطلـق مـن مرجعيّاتها في تأسيس نصوصه وعوالمه الإبداعية؟ أم أنه لا سبيل للكاتب، أي كاتب، لممارسة أي درجة من درجات الاختيار عندما نفكّر في «الهويّـة». فالهويّـة كمـا يتصوّرهـا الكثيرون بعيدة كلّ البعد عن مجرَّد اختيار من بين بدائل مطروحة. الهويّة قدَر لا فكاك منه، يُشبه علاقتنا بأعراقنا التي ننتسب إليها، ولغتنا الأم التي نتحدَّث ونتواصل بها. من زاوية أخرى، ثمّة سؤال سوف تصوغه هذه المقدمة (المنطقية) يتمثّل في طبيعة المنظور الذي تنظر منه شريحة بعينها من الكُتَّاب والفنَّانين إلى علاقة الأنا بالآخر، وقضايا الهويّـة والوجـود، وسـبل التفاعـل بيـن الثقافـات والهويّـات. أقصد، على وجه التحديد، مجموعة الكتَّاب المنفيّين أو المغتربين طوعاً أو قسراً (على اختلاف المساحات المفهومية بين المنفى والغربة والاغتراب من ناحية، أو اختلاف المساحة التمثيلية- أيضاً- بين المنفيّين والمغتربين واللاجئيـن والمنبوذيـن، أو اختلاف حالات نزوحهم، وقدرة كلّ منهم على التعايش مع الأوطان البديلة التي وضعتهم فيها أنظمـة سياسـية قمعيـة، أو ظـروف اجتماعيـة، أو اقتصاديـة طاردة في أحسن الأحوال وأسوئها). في كتابه (صور المثقّف: محاضـرات ريـث سـنة 1993) يصـف إدوارد سـعيد «المَنْفَـي» كأحد أكثر الأقدار مدعاةً للكآبة. وفي أزمنة ما قبل العصر الحديث كان الإبعاد عقاباً مرعباً؛ لأنه لم يكن يعنى، فقط، أعواماً يعيشها الإنسان تائهاً دون هدف، بعيداً عن الأسرة





وعن الأماكن المألوفة، بل يعنى- أيضاً- كما يقول سعيد: أن يكون أشبه بمنبوذ دائم، لا يشعر، أبداً، كأنه بين أهله وخلَّانه، لا يتفق البتّـة مع محيطه، لا يتعـزَّى عـن الماضى، ولا يذيقه الحاضر والمستقبل إلَّا طعه المرارة. فالمنْفيّ يعيش حالة وسطى، لا ينسجم، تماما، مع المحيط الجديد، ولا يتخلُّص كلياً من عبء البيئة الماضية، تضايقه أنصاف الحلول، و«هو نوسْتَلْجيّ وعاطفي من ناحية، ومقلّد حاذق أو منبوذ لا يعلم به أحدٌ، من ناحية أخرى». ما يريد إدوارد سعيد التأكيد عليه هنا هـو أن تجربـة النفـي تُلقِـي بظلالهـا على الإنسـان المنْفِـيّ، مـن حيـث هـو كائـن منبـوذ، دائمـا، يحيا في زمان ومكان غريبين عنه، وإلى جوار بشر آخرين يلفظونه ولا يألفهم.

لكنّ الواقع العربي المعيش يقول إن ثمة كُتَّاباً بأعينهم اختاروا أوطانا أخرى، أو مجتمعات بديلة، اندمجوا فيها دون إحساس بالنفي المباشر، ولم تعبّر مرويّاتهم عن المنفّي بتمثيلاته السياسية المباشرة، بـل راحـت تقـدّم وجوهـا شـتّى للاغتـراب المكانـي أو الوجـودي، إلـي جـوار تمثيـلات سـردية وثقافيــة أخــرى مثــل أغلــب نصــوص غالــب هلســـا، وأهــداف ســويف، مثــلاً، فــى روايتيهــا «فــى عيــن الشــمس - In the Eye of the Sun» و«خارطـة الحـب - The Map of Love»، وغيرهما من الكتّاب والأدباء. لـذا، فقـد استطاع غالب هلسا أن يخلق ما أطلق عليه فخري صالح اسم «الجغرافيا التخيّلية» لرواياته وقصصه خلال تلك الحقبة الزمنية التي عمل فيها في كلُّ من وكالة أنباء الصين الجديدة، ثمَّ وكالة أنباء ألمانيا الديموقراطية لفترة تتجاوز الستة عشر عاما، مشاركاً بفاعليـة في الحيـاة الثقافيـة المصريـة إلى أن أبعـد مـن القاهـرة بأمر من السـادات فـي نهاية السـبعينيات، مغادراً



إلى بغداد ثمَّ إلى بيروت، وبعدها دمشق. ويمكن للباحث أو للناقد المعنِيّ بسردية هلسا الرجوع إلى رواياته وقصصه القصيرة، وفحصها وفق هذا المنظور الذي قد يفسِّر لنا الكيفية التي استطاع بها غالب هلسا تشييد «جغرافيا بديلة»؛ هي مزيج من صور القاهرة، وبغداد، وعمّان، وبيروت وغيرها من المدن العربيّة التي أقام فيها أو تَنَقَّل بينها.

تتنوّع نصوص غالب هلسا ما بين القصص القصيرة، والروايات، والنصوص الفكرية، والترجمات الأدبية والثقافية، لكن تظل بعض قصصه ورواياته مثل «وديع والقديسـة ميلادة»، و«الضحك»، و«الخماسـين»، و«ثلاثة وجوه لبغـداد»، و«سـلطانة»، و«الروائيـون»، وترجمتـه لكتـاب جاسـتون باشـلار «جماليات المكان»، على وجه التحديد، هي أكثر نصوصه تردّدا بين القرّاء والباحثين العرب، بصفة عامّة، والمصريين، بصفة خاصّة. وأقصد بالمصريين، هنا، مجُايلة غالب هلسا لعدد كبير من المثقّفين والكتّاب والصحافييـن المصرييـن في حقبتي السـتينيات والسبعينيات ممّن أسـهموا بحديثهم الدائم عنه، حتى بعد وفاته بسنوات، سواء في شكل أحاديث ومرويّات شفاهية على المقاهى وأروقة الندوات القاهرية، أو في شكل حوارات صحافية منشورة بالصحافية المصرية والعربيّة، في ذيوع اسمه روائيا كبيرا، ومترجما، ومثقَّفا بارزا. من بين هذه المتابعات النقدية ملف خاص أصدرته مجلة «فصول» بمناسبة مرور عشر سنوات على رحيله، ضمـن ملفـات عـدد «زمـن الروايـة» (المجلـد الثانـي عشـر، العـدد الأول، ربيع 1993) ضمّ خمس مقالات نوعية لكلّ من: علاء الديب «شموع من أجـل غالـب هلسـا»، وسـليمان فيـاض «المغتـرب الأبـدي»، ومحمـد بـرادة «غالب هلسا، حضور متجدّد»، وإدوار الخراط «ثلاثة وجوه لغالب هلسا روائيا»، وعلي جعفر العلاق «الروائى ناقداً: دراسة في نقد غالب هلسا». في سياق الحديث عن دائرة التلقّي المصري لأدب غالب هلسا وإنتاجه المتنوّع، يمكن القول إنه لم يكن روائياً أو كاتب قصّة قصيرة عابراً،

بـل كان مـن ذلـك النمـط مـن المثقّفيـن المنخرطيـن فـي قضايـا واقعهـم من المحيط إلى الخليج، المنشغلين بعوالم السياسة والثقافة والفكر والاقتصاد والاجتماع، بحيث تُشكِّل رؤيته لقضايا عصره «رؤية للعالم» بمفهـوم لوسـيان جولدمـان، وهـي رؤيـة تطمـح إلـي تحديث المجتمعـات العربيّة ككلّ، لا إلى تحديث الثقافة وحدها، أو تطوير الأشكال والأجناس الإبداعيـة؛ لـذا، فـإن غالـب هلسـا كاتـب متعـدّد الوجـوه والصـور، مؤثّر في محيط ثقافته العربيّة في النصف الثاني من القرن العشرين. وتلك شريحة من الكُتَّاب تستحق مُواصلة النظر فَي منجزها الإبداعي والنقدي والفكري مهما تباعدت عنا في الزمان، أو تباعدنا نحن عنها.

ثمّـة ملامح متعـدّدة يمكـن مـن خلالهـا النظـر إلى تجربـة هلسـا القصصية، بيد أن الملمح الأكثر بروزاً هو قدرة غالب على «تذويت الكتابة» (بمصطلح محمد برادة) في وقت باكر، ربّما لم يسبقه إليه الكثيرون من الكُتّاب العرب نظراً لقراءاته المنتظمة في اللغة الإنجليزية في تلك الفترة، جنباً إلى جنب ارتياده الكثير من الموضوعات غير المألوفة والإسهام في تطوير تقنيات السرد والتركيب الفنّي. من ناحية أخرى، يمكن رصد بعض الملامح الأخرى من قبيل شيوع ثيمة «الاغتراب» الأبديّ، وتشابه رواة قصصه ونصوصه، كأنناً بصدد عالم سردي واحد مُمتد في الزمان والمكان. وهذا أمر يمكن أن نلمحه في رواية «ثلاثة وجوه لبغداد»، على وجه التمثيل لا الحصر، حيث نعثر على غالب الروائي والمرويّ والمرويّ عنه، في آن، كما نعثر على بلاغة النصّ «الجروتسكي» المشبّع بمستويات الشبق، وعذابات السجن، وقلق الهويّاتِ الحائرة؛ كما في روايتـه «الروائيـون» التـى تنتهـى باختيـار المـوت بديـلا عـن حيـوات أخـرى

ينتسب غالب هلسا، الروائي والقاصّ، والمثقّف الأردني الجنسية، إلى مرجعية الثقافة المصرية أكثر مما ينتسب إلى وطنه الأول (الأردن)؛ ربما لأسباب عدّة تتصل بأنماط شخصياته الروائية المتخيّلة، وطبيعة الجغرافيا، والمرجعيات الثقافية التي تتحرّك في حدودها، وكلها ملامح وفضاءات سياسية واجتماعية وثقافية قاهرية، على وجه الخصوص، تُحيل إلى زمكان الستّينيات والسبعينيات من القرن العشرين. لقد كان غالب يكتب عن القاهرة، ويبنى عوالمه القصصية من أحيائها الشعبية، وشخوصها المهمّشين في معظم الأحيان، لا على طريقة نجيب محفوظ، أو جمال الغيطاني، أو غيرهما، بل من معايشته هو للمكان وللبشر، ومن حوارات كثيرة دارت بينـه وبيـن رفقائـه مـن المنتميـن إلـي اليسـار المصـري، مازجـاً ذلك كله باسترجاعات شخصية «غالب»، أو «خالد» الذي يظهر، فجأة، ليحتـل دور الـراوي في الروايـات بحيـث تتصفَّى مـن خـلال وعيـه المـرآوي العاكس رؤى متعدّدة، تنتجها الشخصيات بدلالاتها الرمزية والواقعية في آن. من هنا، يبدو غالب مسكوناً بالحياة الثقافية والسياسية المصرية في فترة معقَّدة من تاريخ العلاقـة بين اليسـار المصـري والحكـم الناصري في خمسينيات القرن الماضي وستّينياته. وهكذا، تتحرك مدينـة السـرد لدى غالب- وهي تعادل «مدينة المتاهة»- في المساحة بين الفضاء المديني الصاخبُ والمكان الريفي البسيط؛ لأن غَالب المؤلَّف والفنَّان كان يمتاح صوره وتمثيلاته من شخصيات زملائه وأنماط أصدقائه المصريين الذين كانوا يفدون على شقَّته في «وسط البلد» يوماً بعد يـوم. هكذا يقول عنه علاء الديب:

«في أواخر الخمسينيات، كنتُ في العشرين من عمري، هو يكبرني بسنوات. أكاد أبدأ كل شيء. هو قادم من وراء البحر ، وحيد في القاهرة بلا عائلة. يُنهى دراسته في الجامعة الأميركية، ويعمل بالترجمة. حياته عريضة، المدينة، والشارع، والمقهى. الكلُّ له أصدقاء. سعيد، جميل، ساخر، سیاسی، مثقف، کاتب قبل کل شیء. رغم «أردنیّته» یسبح هنا في مياه مألوفة، يحبّها، وتحبّه». (مجلة «فصول»، المجلد الثاني عشر، العدد الأول، ربيع 1993). ■ محمد الشحات

## حضور مُتجدّد

لا أذكر أنني رأيتـه قبـل خريـف 1979، أي قبل مُلتقـي الروايـة العربيّة بمدينة فاس. ورغم أنني عشت بالقاهرة من 1955 إلى1960، ثمَّ ظللت أتردُّد عليها بانتظام منذ غادرتها، فإن الفرصة لم تسمح بأن ألتقيه هناك. كنت قد قرأت لغالب هلسـا (الضحك) و(الخماسـين)، ومجموعته القصصيّة (وديع والقديسـة ميلادة وآخـرون)، وأعجبت بتركيبه الفنّـيّ، وبجرأته وقدرته على السخرية والإضحاك. لفت نظري، بالخصوص، حرص غالب على إبـراز الـذات فـي نصوصـه ليجعـل مـن حضورهـا معينـاً للتجربـة، وعنصـراً لتخصيص اللُّغـة والفضاء، ومجالاً لرصـد ردود فعلهـا تجـاه مـا يحـدث

كان طبيعيّا، إذن، خلال إشرافي على تحضير ندوة الرواية العربيّة بفاس، في إطار نشاطات اتحاد كتَّاب المغرب، أن أفكر في استدعاء المرحوم هلسًا، لأننا كنّا نتطلُّع، آنـذاك، إلى توفيـر شـروط ملائمـة لحـوار صريح ومتعمِّق بين مجموعة من الروائيّين والنُقَّاد، بعيداً عن أجواء المُواربة والمُجاملـة التى تسـود مناقشـات اتحـاد الأدبـاء العـرب.

أول ما أثار انتباهي، عندما سلمتُ على غالب وتحدَّثنا قليلاً، هو البشاشة والألفـة، وجنتـاه المُمتلئتـان، وعينـاه الغائرتـان قليـلاً، الضاحكتان باسـتمرار وسـط وجهـه المـدوّر الوسـيم، تجعلك تحس كأنـك تعرفه من زمان.. وشـيئاً فشيئاً تكتشف بعـداً لعبيـاً فـي شـخصيّته وقدرة على المُشاكسـة قـد تنقلب إلى عنادِ يقلق في بعض الأحيان، لكنه لـم يكن المُشاكس العنيـد الوحيد في المُلتقى، بـل كان هنـاك أيضاً المرحوم عبـد الحكيم قاسـم، الذي أضفى على الندوة طابع المُواجهة، وإعادة النظر في جميع ما يطرح من أفكار

أَذكر، بالخصوص، أن غالب هلسـا اشـتبك فـي حـوا رحـادّ (جـارح أحيانـاً) مع عبدالرحمن منيف حول ضرورة تخصيص المكان واللُّغة في الرواية، وجعلهما حجـر الأسـاس فـى البنـاء. كان يأخـذ علـى منيـف أن نصوصـه، آنذاك، تميل إلى تجريد المكان، وإلى استعمال لغة موحَّدة المستويات، في السرد مثلما في الحوار، تجعـل رواياتـه بـدون تضاريـس.. وكان بعـض النُقَـاد المغاربـة الحاضريـن بالنـدوة قـد بـدأوا «يكتشـفون» آراء ميخائيـل باختين، وبخاصة مسألة تعدّد اللّغات وتلازم الزمان والمكان، فحاولوا إخراج ملاحظات هلسا مـن نطـاق الانتقـاد الشـخصـّ إلـي مسـتوى نظـرى مطـروح علــى الروايــة العربيّــة فــى مســيرتها التجريبيّــة. وأظــن أن ذلــك الحوار قد لفت انتباه غالب هلسا إلى الكتابات النقديّة لباختين، لأنني قـرأت لـه فيمـا بعـد بمجلـة (العربـي)، مقالتيـن تعرضـان بعـض مفاهيـم باختيـن عـن تعـدّد اللغـات والأصـوات. وأذكـر أننـا أقمنـا حفـل عشـاء بمنزل أحـد الأصدقـاء، عنـد انتهـاء المُلتقـى، وأحضرنـا جوقـاً لطـرب «الملحـون» المغربي ليجعـل جمـع المُنتديـن يخرجـون عـن وقارهـم ويشـاركون فـي الغنـاء والرقـص. فكنـت أداعـب غالب بأن زيارته لفاس سـتضع حـدا لعزوبته الطويلة، وأن اتحاد كتّاب المغرب سيتولى عنه الاختيار لتزويجه بحسناء

فاسيّة، وعندئذ نقيم حفلات العرس لمدة سبعة أيام حسب التقاليد

والمرة الثانية والأخيرة التي التقيته فيها كانت ببيروت سنة 1981 خلال مؤتمـر لاتحـاد الكُتَّـاب والصحافييـن الفلسـطينيين. اسـتغرقتنا أحاديـث السياسة ومستقبل العمل الفلسطينيّ بلبنان. وكان غالب ينشر، آنذاك، سلسلة من المقالات بصحيفة (الحرية) ينظر فيها لمقاومة مسلحة جذرية ترفض جميع المُساومات والمُفاوضات، وتعتمـد حـرب العصابـات لتغييـر ميـزان القـوى داخـل العَالـم العربـيّ وفي مواجهة إسـرائيل. لم أكن أشـاطره تلـك الطروحـات، ولـم أكـن أستحسـن تحليلاتـه السياسـيّة فاعتبـرت مـا دار بيننا من قبيل التنفيس الطوبويّ عن حالة مُعقّدة ما فتئت تزداد منذ هزيمـة 1967.

افترقنا على أمل أن نلتقي في مؤتمر قادم أو في مناسبة من المُناسبات، ولكن السنوات مرّت وأنا أسمع من بعض الأصدقاء عن تنقله بين بيروت وبغـداد ودمشـق، وعـن شـوقه الكبيـر إلـى القاهـرة، وعـن حزنـه وتدهـور صحته، لكنني سعدت كثيرا بقراءة روايته «سلطانة» عام 1987، واعتبرتها أهـمّ نـصّ يبلـور مطمـح هلسـا الروائـيّ، إذ إننـا نعثـر فـي معظـم نصوصــه الأخرى على نوبات وتيمات تتكرَّر أو تتقاطع، والكاتب يعود إليها في إلحاح وكأنها هوس لا يستطيع منه فكاكاً. أمّا في «سلطانة» فقد وجدت ذلك النصّ الكليّ، الشامل، الـذي طالمـا جـري غالـب وراءه: المتح مـن الطفولـة وأجوائهاً، حضور المرأة في تجلّياتها المُتناقضة، استيحاء التجربة السياسيّة ووضعها موضع تساؤل، تركيب الشكل من أجناس تعبيريّـة متخللة ومن تعدّد في اللّغات والأصوات...

إنني، وأنا أحاول أن أستعيد تلك اللحظات التي جمعتني بغالب هلسا، أستحضر نهايته الحزينة، قبل الأوان، بعيداً عن مسقط رأسه، وعن مصر التي أحبها حـدُّ العبادة، وأستحضر تجربته التي شخَصت صورة جيـل عـاش، على امتـداد الوطـن العربـيّ، انكسـار أحـلام كبيـرة تحطمـت عِلـى صخرة الواقع السياسيّ والتخلف الاجتماعيّ. جيـل عـاش محاصـرا ولا يـزال، وسـط خطابـات التدجيـن والسـلطويّة القامعة. لكن غالب هلسـا عرف كيـف يدفـع رايـة التحـدّي مـن خـلال الكتابـة رغـم محـن المنفـي، وضيـق الأنظمـة بفكـره الحـرّ.

لقــد كتــب فــى السياســة والنقــد الأدبــيّ والفكــريّ، وترجــم عــن اللّغــة الإنجليزيّــة، وحافــظ علــى فضولــه المعرفــق وســعيه إلــي التجــدّد حتــى أيامه الأخيرة. لكن حضور غالب هلسا بيننا سيظلُّ مرتبطاً برواياته، لأنها موصولـة بأسـئلة الروايـة العربيّـة فـى حاضرهـا ومسـتقبلها، ذلـك أن غالـب كان أحد السبَّاقين إلى «تَذْويت» الكتابة، وارتياد الموضوعات المُحرَّمة، والإسهام في تطوير تقنيات السرد والتركيب الفنّيّ.

كم نحتاج إلى قلمـه في هـذه الفتـرة «الانتقاليّـة» التي لا تنتهـي إلَّا لتبدأ. ■ محمد برادة



### أشهر الروائيين الإسبان بعد «سرفانتيس»

## كارلوس زافون.. أفول نجم

كان «كارلوس زافون» مولياً ظهره لعَالَم الشهرة والنجوميّة والظهور الاِستعراضيّ على صفحات المجلات وقنوات التلُّفاز. (لا أحبّ التظاهر، ولا أريد أن أقول هراء)، هكذا كان يبرِّر دائماً عزوفه عن الخروج العلنيّ إلى الجمهور، وتفضيله للخلوة والعُزلة عن الناس. وحتى إنْ اضطرَّ للجلوس إلى حوار أو نقاش، فلا حديث يستهويه غير حديث الكتابةِ والكُتِبِ. لم تفارقه قطُّ روح الفِّكاهة والمرح، لكن تربيته الدينيَّة، وإحساسه الفنيّ والأدبيّ المرهَف، جعلاه حريصاً دائماً على حفظ المسافة الاحترازيّة بينه وبين بقية العَالم. إنها صورة «المختلف»، و«الغامضّ»، و«المعتزل»، التي عمل «زافون»، طيلة عمره، على ترسيخها لدى قرَّائه وجمهوره. لقد كان «شخصيّة أسطوريّة»، كما يصفه الناشِر «إيميلي روساليس».

> في التاسع عشر من شهر يونيو/ حزيران الماضي، تُوفي بـ «بيفرلي هيلز»، بمدينة «لوس أنجلوس» الأميركيّة، الروائيّ الإسبانيّ «كارلوس رويز زافون»، عـن عمـر لا يتعـدَّى الخامسـة والخمسـين سـنة، بعــد مـرض عُضـال لــم ينفع معـه عـلاجٌ منـذ سـنتين. ويُعَـدُّ الروائيِّ البرشـلونيّ «كارلـوس زافـون»، الكَاتب الإسبانيّ المُعاصر الأكثر حضوراً ضمن قوائم أفضل المبيعات على الصعيدِ الدوليّ، ممّـا جعـل منـه رائـدا لحقبـة جديـدة مـن السـردِ الروائيّ الإسبانيّ خلال العقدين الأولين من هذا القرن. كما تُعَدُّ روايته (ظِلَ الريح)، الصادرة سنة 2001، والتي تجاوزت مبيعاتها خمسة عشر مليون نسخة، أكثر الأعمال الروائيّة الإسبانيّة شهرةً وتداولا بين القُرَّاء في العَالَم، بعد خالِدة (دون كيخوطي) لـ«سـرفانتيس».

> (إنـه ليـوم حزيـن لـدى كلّ أفـراد طاقـم «بلانيتــا» الذيـن يعرفـون المُتوفـى حقَّ المعرفة، وقد تعاملوا معه طيلة عشرين سنة، نسجوا خلالها مع الفقيـد أواصـر صداقة تجاوزت حدود المجال المهنيّ). هكذا نعتْ دار النشـر الإسبانيّة العريقـة (بلانيتـا)، لجمهـور القُـرَّاء، خبـر وفـاة «كارلـوس زافـون»، واصفة رحيله بـ(أفول نجم أحد أفضل الروائيّين المُعاصرين في العَالم). وُلِدَ «كارلوس رويـز زافـون» سـنة 1964 بمدينـة «برشـلونة» التـى سـيجعلها أحـد أبطالـه الروائيّيـن في بعـض أعماله السـرديّة. بدأ أولى محـاولات الكتابة وهـو فـي سـنِّ المُراهقـة. ومـن طريـف الصـدف، أن أوّل محاولـة روائيّـة كتبها «زافون»، تقدُّم بها إلى «فرانسيسكو بورّوا»، ناشر روايـة (مئـة عـام مـن العزلة) لـ«غابرييل غارسيا ماركيز». وبطبيعة الحال، رفض «بورّوا» نشر الرواية، لكنه بالمقابل، نصح «زافون» الشاب، بمواصلة مُغامَرة الكِتابة. بعدها تفرَّغ لدراسة علوم الإعلام، ثم اشتغل بعددٍ من كبريات شركات الإشهار والإعلانـات. وفي عـام 1993 ، نشـر أول أعماله السـرديّة تحت عنوان (أمير الضباب)، التي فازت بجائزة (إيديبي) المُخصَّصة لأدب الشبابِ.

> بعدهـا، سـيغادر «زافـون» عالَـم الإعلانـات والإشـهار، ليتفـرَّغ نهائيّـاً إلـى

الكِتابة الروائيّة والبصريّة. ونظرا لانشغاله بالمجال السمعيّ - البصريّ، سينتقل للإقامـة بولايـة «كاليفورنيـا» الأميركيّـة، وتحديـداً بمدينـة «لـوس أنجلوس» الأميركيّة، وإنْ كانت صلته بـ«برشـلونة» لـم تنقطع بفعـل تنقلـه الدائم بين المدينتين. وعقب النجاح الباهر الذي حققته رواية (ظل الريح)، الصادرة سنة 2001، سوف يستقرّ «زافون» نهائيّاً بـ«بيفرلي هيلز»، إحـدى المُقاطعـات الشـهيرة التابعـة لمدينـة «لـوس أنجلـوس»، حيـث يقيم عـددٌ مـن نجـوم «هوليـوود». داخـل هـذه المدينـة الباذخـة، يمتلـك «زافون» إقامـةً مزدوجـة: واحـدة منفـردة، حيـث كان يقضـي فيهـا السـاعات الطويلـة منهمكاً في القراءة والكتابة، وأخرى عائليّة لم يكشف عنها يوماً للصحافة والإعلاميّين.

كإنت انطلاقـة «كارلـوس زافـون» مـن داخـل إسبانيا، حيـث حقّقت أعمالـه الأول نجاحا تجاريًا ملحوظا على مستوى المبيعات، ثمّ ما لبث أن انطلق سـريعا فـي رحلـة إشـعاعه الدولـيّ، خاصّـة بعـد أن تُرجمـت أعمالـه إلى عددِ من لغات العَالم، لتصبح رواياته المُتعاقبة، تحتل صدارة المبيعات في عــددِ مــن البلــدان، كإيطاليــا والولايــات المُتحــدة وأســتراليا والصيــن، كمــا حظيت هذه الأعمال باحتفاءِ وتقدير نقديٍّ كبير من لدن عددٍ من الهيئات والمُؤسّسـات الثقافيّة العَالَميّة، التي أَفردت أعمال «كارلوس زافون» بجوائز خاصّـة، كمُؤسّســة (لارا)، أثنــاء تكريمهــا لأفضــل كِتــاب أجنبــيّ منشــور داخل فرنسا، والمكتبـة العموميّـة لمدينـة «نيويـورك» التـي منحت «زافـون» جائزة (أفضل كِتـاب لعـام 2004). كمـا نالـت أعمالـه جائـزة (بورنسـون) للجـدارة والاستحقاق الأدبيّ بالنرويج.

تَعَدّ روايته (ظِلَ الريح)، الصادرة سنة 2001، عملاً روائيًا استثنائيًا، ونقطة تحوُّل كبرى في المسار الأدبيّ لـ«كارلـوس زيفـون»، إذ نقلتـه مـن كاتِـب ناجح لروايات الفتيان والشباب، إلى الروائيّ الأكثر مبيعا في مجال الكتابة السرديّة المُوجَّهة إلى الكبار. فمنذ صدورها، حقّقت (ظِلّ الريح) نجاحاً



تجاريًا منقطع النظير؛ إذ تُرجمت إلى أكثر من أربعين لغـة، وأعيد طبعها وتوزيعها في خمسين دولة، كما بيعت منها أكثر من خمسة عشر مليون نسخة بمختلف جهات العَالم، لتصبح بذلك، العمل السرديّ الأكثر تداولا لكاتب إسباني خارج إسبانيا منذ الانفتاح الديموقراطي الذي شهدته البلاد ابتداءً من منتصف سبعينيّات القرن الماضي، بل يرى كثيرٌ من النُقّاد، أن (ظِلَّ الريح)، هي الرواية الإسبانيّة الأكثر ديوعاً في العَالَم بعد رائعة (دون كيخوطي) لـ«ميغيـل دى سـرفانتيس». أمّا بعضهـم، فيصنِّفهـا ضمـن خانة الروايات المُتفرِّدة، التي تمتلك تلك القدرة النادرة على استدراج قرَّاء لا تدخل القراءة ضمن عاداتهم المُستحَبة.

فازتْ الروايـة بعـددِ مـن جوائـز الاسـتحقاق الأدبـيّ. وتـمَّ اختيارهـا ضمـن لائحة أفضل مئة رواية مكتوبة باللغة الإسبانيّة خلال الخمس وعشرين سنة الأخيرة، التي أشرف على إعدادها، في عام 2007، واحد وثمانون كاتِبا وناقِدا من إسبانيا ودول أميركا الجنوبيّة. كما أشاد بالرواية كتّاب غير لاتينيّن، في مقدِّمتهم رائد الرواية الأميركية المُعاصِرة «ستيفن كينغ». (ظلَّ الريح)، هي الإصدار الأوّل من رباعية روائيّة تحمل اسم (مقبرة الكتب المنسيّة). وهـو عنـوان يُحيـل على فضاء فانتـازىّ متخيّل، تتكدَّس داخلـه آلاف الكتـب والمطبوعـات المنسـيّة والمُهمَلـة. اسـتوحاه الكاتب من ذاكرته الطفوليّة بـ «برشـلونة»، أيـام كان يجـوب شـوارع المدينـة بحثـا عـن كتب ومجلات يُشبع بها نهمه القرائيّ، ويُشفي بها لوعة عشقه للكلمة المطبوعة. ومن بين الأماكن التي كان يتردَّد عليها في صغره، أملاً في العثور على كِتاب نادر، أو مجلة طريفة، مكتبة (سـرفانتيس كانـودا) بقلب «برشلونة»، وقبوهًا المُظلِم المُشبع بالرطوبة الذي يضمُّ ركاماً من الكُتب والمجلات المُهمَلة والقديمة.

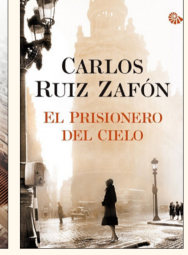
رباعية (مقبرة الكُتب المنسيّة)، التي تشمل كذلك (لعبة الملاك) 2008، و(أسير السماء) 2011، و(متاهـة الأرواح) 2016، تؤلُّف في مجموعها حبكةً

روائيّة غاية فِي التشابُك والتعقيد، وهي وإنْ كانت تنهج نفس الاسـتراتيجيّة الحكائيّة واللّغويّة، للسرديّات التجاريّة والقصص الميلودراميّة التي شاعت في العقود الثلاثـة الأخيـرة، فضـلا عـن تأثرهـا الواضـح بالروايـة الأميركيّــة السوداء التي سادت خلال سنوات الثلاثينيّات من القرن الماضي، إلّا أن ما يميِّز رباعية «زافون»، هو الفضاءات التي تجري فيها الوقائع والأحداث، إذ ينقلنا السردُ إلى أجواء مدينة «برشـلونة» السـحريّة والخفيّة، ليرسـم لنا صورةً دقيقة للوجه الأدبى الداكن لهذه المدينة الميتروبوليّة، من بداية القرن العشرين إلى يومنا هذا، ممّا يدعو القارئ إلى وقفة تأمُّل عميـق لواقع الكتاب والكتابة الأدبيّة، في سياق التطوُّر التكنولوجيّ الحالي، وتغيُّر عاداتٍ القراءة لـدى الجمهور.

عمومـا، تظـلُ (مقبـرة الكَتـب المنسـيّة)، برواياتهـا الأربـع، مشـروعاً سـرديّاً ضخماً، كلُّ ف كاتِبها عشرين عاماً من التخطيط والبناء والتدقيق، لينتهي إلى تشييد هذه المَعلمة الروائيّة العتيدة، بقوة شخصيّاتها، وبراعة هيكلها المعماريّ، وسـحر أجوائها المُشـوِّقة الفاتنـة. هـذا فضـلا عمّـا تزخـر بـه الرباعيّـة من حوارات حادّة، ومنظورات إنسانيّة عميقة، ولمسات فكاهيّة ساخرة، وحب طِافح لمدينة «برشلونة»، وشغف غير منقطع بالقراءة وبالكتاب. ولعَـلّ هـذا مـا دفـع بـدار النشـر الأميركيّـة (بينغويـن)، أثنـاء إصدارها في عام 2015، لسلسلة خاصة تحت عنوان (كلاسيكيّون خالدون)، إلى إدراج اسم «كارلوس زافون»، رغم صفته المُعاصِرة، ضمن كبار الكُتَّابِ الذين طبعوا ببصماتهم تاريخ الرواية العالميَّة، أمثال الفرنسيِّيْن «مارسيل بروست» و«غوستاف فلوبير»، والإيرلنديّ «جيمس جويس»، والألمانيّ «هيرمان هيس»، وغيرهم. ولم تشمل السلسلة غير عددٍ قليل من الروائيّين المُعاصِرين، كان من بينهم، إلى جانب الإسبانيّ «كارلوس زافون»، البريطانيّان، «كازو إيشيغورو» اليابانيّ الأصل، و«سلمان رشـدي» الكشـميريّ الجذور.

على المستوى الفنّيّ والجماليّ، يقدِّم «زافون» رباعيّته الروائيّة بأسلوبيْن روائيّين مختلفين: الفانتازي والأسود. وهما الأسلوبان الروائيّان اللـذان كانـا يحظيـان بقبـول واسـع لـدى نصـف جمهـور القُـرَّاء بالعَالَـم، خاصّـة في الولايات المُتحدة الأميركيّة التي انتقل «زافون» للإقامة بها منذ سنة 1994، ليشتغل سيناريستاً في القطاع السمعيّ - البصريّ بمدينـة «لوس أنجلوس». وقد اختار لرباعيّته لغةً نثريّةً شفيفة، تجرى بسلاسة على لسان الشخصيّات، عبر حوارات تعكس صفاتها الخلقيّة وحالاتها النفسيّة. وهـو أسـلوب، يعتـرف «زافـون» نفسـه بأنـه مـن تأثيـر اشـتغاله





CARLOS

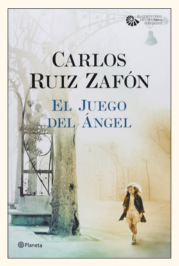
ZAFÓN

SOMBRA

IENTO

RUIZ

DEL





وخلف هذه السهولة والرشاقة اللُّغويَّـة الظاهرة، تكمن خاصيَّـة أخرى تُميِّز الأسلوب الروائيّ لـ«كارلـوس زافـون»، وتتمثّل في هـذا التداخُل والتشـابُك الـذِي يميِّـز البنـاء السـرديّ لأعمالـه. فإذا ما نظرنا إلى الروايـات الأربع التي تَوْلَف (مقبرة الكُتب المنسيّة)، وجدناها شبيهة بلعبة «الدمي الروسيّة»، حيث تختفى قصص وحكايات الرباعيّة داخل بعضها البعض، عبر سيرورة زمنيّة متطوِّرة كرونولوجيّاً. وهذا ما يؤكّده «إيميلي روساليس»، الكاتِب والناقد والناشر بدار (بلانيتا)، الذي يعود إليه الفضل في اكتشاف «زافون» وتقديمه إلى جمهور الكبار، عندما وافق على نشر روايته (ظلَّ الريح)، بعـد النجـاح الكبيـر الـذي حقّقـه «زافون» في مجـال التأليف للشـباب. يقول «روساليس» ردًّا على مَنْ يقول ببساطة الأسلوب الروائيّ في رباعية «مقبرة الكُتب المنسيّة»: (إنها روايات لا تخلو من تعقيد؛ فبناؤها السرديّ يُقحم القارئ داخل متاهة مغلقة. إنّ الرباعيّة شبيهة بصرح شامخ، يتألّف من أربعـة أجنحـة متداخلـة بوقائعهـا ومشـاهدها وطبقاتهـا ألزمنيّة. إنهـا بمثابة أربعة مداخل، تؤدِّي كلُّها إلى نفس الفضاء الحكائي).

المُباشر بالمجال السمعيّ - البصريّ.

أما شخصيّات أعماله الروائيّة عموماً، ومنها شخصيّات الرباعيّة، فهي كائناتٌ يائسة ومحبَطة، مُحمَّلة بقصص وحكايات تخفى بين جوانحهاً حقائق روحيّة عميقة. شخصيّات تغمرها الكآبة والقنوط، تعكس إلى حَدٍّ ما شخصيّة مُبتكِرها الذي عُـرفَ بميوله المُحافِظة وطبعه المُنغلق. كان «كارلوس زافون» مُقلَّا في خرجاته الإعلاميّة، حريصاً على عدم الإفصاح عن المعلومات الحميمة المُتصلة بحياته الشخصيّة. لم يكن يحبِّـذ اللقاءات المُباشـرة مـع الصحافـة وجمهـور قرَّائـه، فهـو، وإنْ لـم يكن يرفضها على الإطلاق، كبعض المُعتزلين النُسَّاك من أدباء القرن العشرين، أمثال «جيروم سالينجر» و«توماس بينتشون»، إلَّا أنه كان يحصر مثل هذه اللقاءات في بعض المُناسبات المُحدَّدة، كحفلات توقيع رواياته، وفعاليّات بعـض النـدوات واللقـاءات الأدبيّة المعـدودة. كان «كارلـوس زافـون» موليـاً ظهـره لعَالَـم الشـهرة والنجوميّـة والظهـور الاستعراضيّ على صفحات المجلات وقنوات التلفاز. (لا أحبّ التظاهر، ولا أريد أن أقول هراء)، هكذا كان يبرِّر دائماً عزوفه عن الخروج العلنيّ إلى الجمهور، وتفضيله للخلوة والعُزلة عن الناس. وحتى إنْ اضطرَّ للجلوس إلى حوار أو نقاش، فلا حديث يستهويه غير حديث الكتابة والكُتب. لم تفارقه قط روح الفُكاهة والمرح، لكن تربيته الدينيّة، وإحساسه الفنيّ والأدبيّ المُرهَـف، جعـلاه حريصـا دائما على حفظ المسـافة الاحترازيّة بينه وبين بقية العَالَم. إنها صورة «المختلف»، و«الغامض»، و«المُعتزل»، التي عمل «زافون»، طيلة عمره، على ترسيخها لـدي قرَّائـه وجمهـوره. لقد كان «شخصيّة أسطوريّة»، كما يصفه الناشِر «إيميلي روساليس». تزوَّج «زافون» من رفيقة عمره، الناقدة والمُترجمة «ماري كارمن بيلفر»، ليؤلِّفًا معاً (وحدة مثنوية) كما نعتها في الإهداء الذي يتصدَّر روايته الشـبابيّة (لعبـة المـلاك). وقـد صـرَّح «زافـون» فـي بعـض حواراتـه، بـأنَّ زوجته «بيلفر»، هي أول قارئة وناقدة لكافة نصوصه الروائيّة. لم ينجب منها أولادا، لكنها ساهمت إلى جانبه في إنجاب ورعاية رصيد وافر من المُؤلِّفات، ليس فقط تلك التي كتبها «زافون»، وإنما تلك التي قرأها أيضاً، وتقاسم قراءتها مع زوجته «بيلفر»؛ فقد كان «كارلوس زافون» يتبنَّى مقولة «بورخيص» الحكيمة: (أنْ تقرأ، خيرٌ لك من أنْ تكتب)، كما كان يُشاطره الرأى في أنّ حياةً مكرَّسةً للقراءة، هي حياةٌ نحياها بالفعل، وعلى أكمـل وجـه.

منـذ 2018، توقَّف «كارلـوس زافـون» عـن نشـاطِه الكِتابـيّ، ربّمـا بسـبب إصابته بالسرطان، أو لشعوره بثقل المسؤوليّة بعد مسار كتابيِّ متألق طويـل. لقـد كانـت (أميـر البارنـاس)، الصـادرة سـنة 2018، آخـر أعمالـه الروائيّة التي وجدت طريقها إلى الجمهور. وربما استكشافه الصادم، قبل عامين، للداء الفتَّاك، جعله يفكِّر بإتمام مشاريع روائيّة كانت قيد الإنجاز، والتعجيل بإعدادها للنشر. ■ رشيد الأشقر



























## عبد الكريم جويطي:

## للرواية في العالم العربي وظائف مستعجلة

عبد الكريم جويطي، من بين الروائيين المغاربة الذين بصموا اسمهم في سجلُ الرواية العربية. صدرت له ست روايات: «ليّل الشمّس»(1992) (الفائزة بجائزة اتّحاد كتّاب المغرب للأدبّاء الشباب)، و«رمان المجانين» (1998)، و«مدينة النحاس» (2004)، و«زغاريد الموت» (1996)، و«الموريلا الصفراء» (2002)، و«كتيبة الخراب»(2007)، و«رواية المغاربة» (2016) الحاصلة على جائزة المغرب للكتاب، والتي وصلت إلى القائمة الطويلة (بوكر،2017).

#### بداية، هل كنت تتوقع أن تصبح روائيّاً؟ ومتى صارت ورطتك الرسمية مع الكتابة؟

- لا يولـد أحدنـا كاتبـاً، إنمـا يصيـر كذلـك. الوصـول الـي الكتابة صيرورة يتم التأسيس لبدايتها في مرحلة الطفولة، ثم تغتني مثل نهر بعشرات الروافد التي تصب فيها. أعتقد أن هناك ثالوثاً مقدساً يحكم هذه الصيرورة: الأوَّل هـو: الألم. تولد الكتابـة فـي رحـم الألـم، وكلمـا كان الألـم عظيمـا، وَلـدَ رغبـة كبيرة في توبيخ العالم والصراخ في وجهـه. «الفرح جـواب والحـزن سـؤال»، يقـول الشـاعر كمـال خيـر بـك. ولا يمكن لأي كتابـة أن تعـرش في خرائـب العالـم إلا بألـم ممـضّ، وحـزن قاتل يولدان أسئلة حارقة. والثاني هو الإيمان بأن أعظم ما يحدث في العالم يحدث داخل اللغة، والعالم لا شيء، إن أفرغ من اللغـة، وحُـرم مـن التسـمية. منـذ الطفولـة تبـدأ علاقة خاصة مع اللغة، قوامها الافتتان والسحر والدهشة. الكاتب مربِّي كلمات، كما يربِّي البحر الأسماك، لأنها هي من تتقمص روحه، وتهبه الحركة وتعطيه، خصوصا، نعمة ألَّا يكرر نفسـه كل يـوم. ومثلمـا يولـد البحـر فـي كل سـمكة جديدة، تولد الحياة في كل كلمة واستعارة وصورة شعرية. أما الثالث فهـو: اللـوذ بالخيـال، وتعنيـف الواقـع بالممكـن، وشق مسارات وسط الأنقاض. داخل كل خيال طاقة رهيبة على التجـاوز؛ ولهـذا تعمـل الأسـرة والمدرسـة وكل أجهـزة الدولة الإيديولوجية على قتل الخيال أو -على الأقل- تحجيمه وتطويقـه. بالألـم واللغـة والخيـال، يصيـر أحدنـا كاتبـاً، وبتلـك



الكيمياء الخلاقة، بين كل هذه العناصر، يصير الكاتب مهمّاً ومؤثراً، أو عاديّـاً...

يلزمني حيـز كبيـر لأتحـدث عـن طفولتـي. يكفي أن أقـول إننـي بدأت قراءة الأدب والافتتان به في وقت مبكر ، وحاولت كتابة روايـة وأنـا في السـنة الإعدادية الثانية، وفشـلت وعـاودت الكرة حين امتلكت الثقافة والخبرة اللازمتَيْن. كتبت رواية «ليـل الشمس» بعد حصولي على الإجازة في الأدب العربي. كنت أدرس في السلك الثالث، بالرباط، وكانت حصص الدرس يوم الجمعة فقط. كان لدي الوقت والحماس لكتابة نصى الأول، وحيـن أنهيتـه لـم أعـرف مـا أفعـل بـه. انتظـرت ثـلاث سـنوات، حتى قرأت -بالصدفة- إعلانا عن جائزة المغرب للأدباء الشباب (الدورة الأولى)، فرشحته لها لأتخلص منه، وفاز بالجائزة، بل إنه أحيط باحتفاء نقدى كبير. صارت ورطتى مع الكتابة رسمية.

#### بعد «ليل الشمس» بأربع سنوات، ستصدر رواية «زغاريد الموت». تبدو عناوينك دالة، بوضوح، على المناطق المظلمة والهامشية...

- لا أفكر كثيراً في العنوان.. أنتظر، دوماً، أن يعطيني النص عنوانه.. كل عناويـن رواياتي موجودة داخل النصوص، وفرضت نفسـها علـيَّ، إلا فـي حالـة «كتيبـة الخـراب»، فهـو مـن اختيـار الصديق الشاعر حسن نجمي. العنوان تلخيص ميتافزيقي للعمل، فكما يُلخَّص الكون في الميتافزيقا يريد الكاتب أن



يُلَخِّص غابة من الكلمات في كلمة أو كلمتين، أو هو ذلك الجزء الذي يطفو من جبل الجليد، فتراه ولا ترى إلا ما يحجبه؛ لذلك على العنوان -بوصفه عتبـة وفاتحـة- أن يحـوي النـص مثلمـا تحـوي حبـة القمـح السـنبلة القادمة، أو يلوِّح بـه كأفـق واحتمـال.. هناك طبـاق في العناويـن معاً (-oxy more) كاستعارة لحياة يحمل فيها كل شيء نقيضه؛ فالشمس، في سنوات الجفاف، تصير ليلا آخر يدمى قلوب الفلاحين، والزغاريد التي ترتبط بالفرح تُلقى، أيضاً، في الحروب، وفي أثناء دفن أعزب. الحياة تموت بالدلالة الواحدة والاحتمال الواحد، وتغتني حين تكون مفتوحة على التعدد وكثرة المسارات.

انفتاح وتعدد، وفي الوقت نفسه انغماس في عوالم «الخراب» و«السّواد» والألم الذي يسكن الإنسان العربي. تنحاز إلى تقديم سرد بديل، لا يعرف المداهنة، بقدر ما يميل إلى الفضح والكشف أو بلغة «غويتيسولو»: «أنت تنحاز إلى مملكة للشك». أليس كذلك؟

- منـذ دونكيشـوت والروايـة تحـارب اليقيـن بالشـك، والواحـد بالمتعـدد، والمتماسك بالمفارق، والجد بالهزل، والإجماع بالعصيان والرفض. تقوم أخلاق الروايـة على الانتصـار للمنهزم والوضيع والشـاذ؛ لذلك اعتبرت صوت الأزمنة الحديثة، بكل إشكالياتها، هو الصوت القوى والعميق. لقد حملت الرواية، بداخلها، قدرة عجيبة على التكيف وتحطيم النفس، وإعادة بنائها من جديد. تقدر الرواية على استيعاب وامتصاص كل الأجناس الأدبية بداخلها، لكن لا أحد من تلك الأجناس الأدبية له القدرة على تملُّك الروايـة... أعتقـد أن للروايـة، في العالـم العربي، وظائـف مستعجلة إلـى جانب وظائفها المعتادة؛ بما أن الأبحاث السوسيولوجية والنفسية ضعيفة

جـداً عندنـا، وبمـا أننـا مرضـى بـكل مـا فـى الكلمة من معـان. ويكفـى أن تفتح شاشـة لتـرى الإنـكار العصابى للواقـع، والهسـتيريا، وكل أنـواع العصـاب، وبإمكان الرواية أن تقدم خدمة تشريح هذه المجتمعات المريضة التي تصر على أن لا تكون لها مكانة في التاريخ.. أتصور أن بإمكان الرواية أن تحفر، وتقلب التربة، وتخرج الديدان السيئة..

#### إذن، أنت ترى أن الرواية مَصحة نفسية قادرة على تقديم الدواء لمجتمع مريض، وقادرة -من جهة أخرى- على فضح زيفه وجهله وخوائه؟

- تمتلك الروايـة قـدرة كبيـرة علـى النفـاذ إلـى عُقَـد المجتمـع الحديـث، وأمراضه، ولديها القابلية لتحليل المجتمع، وكشف ما يغيِّبه ويخفيه. ولا غرابة أن نجد الروايات الكبرى مخترقة بالمعرفة، وفي صفحات كثيرة يخيل إليك بأنك تقرأ بحثاً فلسفيّاً أو تحليلاً سوسيولوجيّاً أو نفسيّاً لظاهرة معيَّنة. تمثلت قوة الرواية، دوماً في كونها مفتوحة على كل المعارف الإنسانية. ولا غرابة في أن تلهم روايات «بلزاك» و«ماركس»، وتشخص وجود طبقات متصارعة في المجتمع. وهناك روايات يمكن اعتبارها وثائق تاريخية حول مرحلة معينة.. لا تقتات الرواية على فضلات مجتمع معين، إنما على مخازيه وأعطابه، وما يشل قدراته على التطور نحو احترام الإنسان؛ لهذا تتملك كل رواية جيدة روحاً تدفعها للنزول إلى أعماق النفس البشرية لكشف نوازع الشر، وللبحث عن الكيفية التي تحمل بها الأحاسيس نقيضها... ■ حوار: سعيد الفلاق

## غونزالو فرناندز باريا:

## الترجمة بين العربية والإسبانية تعيش عصرها الذهبي

يُعتبر «غونزالو فرناندز باريا» ِأحد أهم الأسماء التي تطبع مشهد الحوار الإسباني العربي، عبر واجهات اشتغاله المتعددة، سواء بوصفه باحثا في مجال الأدب العَربي أو بوصفه مترجمًا لـه. درَّس الأدَّب العربي في أكثر من جامعة، من بينها جامعة أوتونوما، في مدريد، ومدرسة الملك فهد العليا للترجمة في طنجة، ومدرسة الترجمة في جامعة القدّيس يوسف اللبنانية، وجامعة كاليفورنيا في بيركلي الأميركية، بالإضافة إلى توليه إدارة مدرسة طلّيطلـة للمترجميـن، التي تُعتبـر الأهـم والأعـرق مـن نوعهـا، على مسّتوى أوروبـا. راكـم غونزالـو فرنانـدز باريـا عـددًا من الدراسات في مجال الأدب العربي، من بينها «الأدب المغربي المعاصر»، و»الاستشراق والترجمة»، و»السيرة الذاتية والأدب العربي»،بالإضافة إلى أعماله في مجال الترجمة، حيث نقل إلى الاسبانية مجموعة من النصوص، منها نصوص لعبد الله العروي...

#### ما الأسباب التي كانت وراء اختيارك للّغة العربية لغةً للترجمة وللدراسة والبحث؟

-كنـتُ فـى مرحلـة شـبابى، كمـا كل الشـبان، أريـد أن أتعلـم اللغـات، وأن أسافر، وأن أعـرف عوالـم أخـرى، ومـن بيـن هـذه العوالـم كان المغـرب الذي ظل، دائمًا، قريبًا وبعيدًا، في الوقت ذاته. وكانت اللغة العربية، حينها، تُـدرّس في جامعـة مدريـد. وكان مـن الممكـن أن أختـار لغـةُ للدراسـة مـن بيـن اللغـات القديمـة، مثل اللاتينيـة واليونانية، أو اللغـات المعاصرة كاللغة الإنجليزية أوالفرنسية. ولأسباب ما، اختارتني العربية.

\* كيف تعيش، إذن، تجربة هذ الاختيار، على مستوى الحياة؟

- بدون شك، إن تعلَّم لغـة مثـل العربيـة فـي مرحلـة الشـباب، يفتـح آمـام الإنسان عوالـم جديـدة وغيـر معروفـة. كمـا أن ذلـك يتيـح إمكانيـة الانطـلاق من الأنا نحو الآخر، لندرك- في نهاية المطاف- أنه ليس هناك آخر. ولكـن مـن خـلال التماهـى الصوفـى، نكتشـف أن الـذي اعتقدنــا أنــه الآخــر فيـه جـزء مـن الأنـا. وكان اكتشـافي العجيـب عندمـا أدركـت أن أصدقائـي المغاربة أقرب إلىّ من الإسبان؛ إذ كانت بيني وبينهم عوالم مشتركة، من خلال الأدب والفن والتجربة الحياتية، وذلك بالرغم من اختلاف الجنسية والدين واللغة.

#### ترجمتَ عددًا من النصوص العربية إلى الإسبانية. ما الذي يعنيه ذلك، بالنسبة إليك؟

-في الحقيقة لا أعتبر نفسي مترجمًا كبيرًا، وإن كنتُ قد ترجمت عددًا من النصوص العربية كرواية «خواطر الصباح» لعبد الله العروي... كما شاركتُ، منـذ تأسـيس مدرسـة طليطلـة للمترجميـن، فـي تشـجيع حركـة الترجمة من العربية إلى الإسبانية، وما زلت أحرص، حتى الآن، على ذلك، بفضل موقعي مديرًا لسلسة «ذاكرة المتوسط» الخاصة بالترجمات من

العربيـة إلـي الإسبانية، التابعـة لمنشـورات الشـرق والمتوسـط، وهـي الـدار التي أصدرت أكثر من عشرين عملًا مترجمًا، من بينها أعمال محمود درويش، وعبد الرحمن منيف، وجبرا إبراهيم جبرا، وصنع الله إبراهيم، ومريد البرغوتي، ورضوي عاشور، بالإضافة إلى أعمال عدد من الكتاب المغاربة، من بينهم عبد الكريم غلاب، وعبد المجيد بن جلون. بالإضافة إلى ذلك، كانت مناسبة مشاركتي، بصفتي عضوًا ضمن لجنة تحكيم الجائزة العالمية للرواية العربية، وراء إنشائنا، على مستوى دار إسبانية، لسلسلة جديدة اسمها «تورنر كتاب»، وهي خاصة بترجمة الأعمال الفائزة بهـذه الجائـزة أو الموجـودة ضمـن اللوائـح الطويلـة واللوائـح القصيـرة.

#### ما الذي يقودك في اختيار ما، تترجمه؟

-الحقيقة أننى لا أبحث عن النصوص التي تقارب، بشكل خاص، قضايا وإشكالات العالـم العربي. ما يهمنـي أكثـر هـو مـا تحملـه هـذه النصـوص مـن قـوة علـي مسـتوي التقـارب العاطفـي بينهـا وبيـن القـارئ، وهـو مـا قـد يتم من خلال الأعمال التي تتناول التجارب الإنسانية البسيطة، وذلك مع الحرص على توفر النـص الأصلـي على شـروطه الأدبيـة والجماليـة الخاصة. ما هي، في رأيك، أهم العقبات التي يمكن أن تواجه المترجم الـذي يشتغل على النصوص المكتوبة باللغة العربية؟

- أظن أن هذه الصعوبات هي صعوبات عادية قد تخص اللغة العربية أو اللغة الإسبانية. وفيما يخص اللغة العربية، هي لغة تتسم بانتشارها الجغرافي الكبيـر خـلال قـرون، كمـا تتميـز بثـروة كبيـرة، يعـود جانـب كبيـر منها إلى لهجاتها المختلفة. وفي كثير من الأحيان، تنعكس هذه الثروة مـن خـلال النصـوص الأدبيـة؛ وهـو مـا قد يطرح مشـاكل أمـام المترجـم. غير أننا، لحسن الحظ، مع العولمـة والهجـرات المختلفـة، قـد نجـد متحدثيـن بكل اللهجات في مدينة مدريد أو في غيرها، وليس من الصعب البحث عـن صديـق عراقـي أو ســوري أو مصــري أو مغربـي قصْــدَ ســؤاله عــن هــذه



غونزالو فرناندز باريا▲

الخصوصيات اللغوية المحلية.

#### بدأتَ البحث في الأدب المغربي منذ فترة طويلة. هل ما زال ذلك ىغرىك؟

- بالفعـل، مـا زلـتُ أشـتغل علـى الأدب المغربـي، عبـر كل جوانبـه، سـواء ماتعلَّق منه بالمكتوب باللغة العربية، أو المكتوب بالفرنسية. كما أنني أهتم، في السنوات الأخيرة، بالأدب الأمازيغي لكي أفهم التطورات العظيمـة التي يعرفهـا، باعتبـاره مكونًـا أساسًـا للحضـارة المغربيـة. بموازاة مع ذلَّك، أشتغل، في السنوات الأخيرة، على الظواهر المرتبطة بالتداعيات الثقافية للهجرة الكبرى للمغاربة، إلى أوروبا، وخصوصًا إسبانيا. ولعل من بين هذه التداعيات ازدهار الأدب المغربي المكتوب باللغة الإسبانية واللغة الكتلانية. كما أشتغل، حاليًّا على تاريخ الأدب المغربي، من خلال كتابات عبد الله كنون، ومحمد ابن العباس القباج، مع استحضار تطورات تصورات هذا الأدب، سواء قبل فترة الاستقلال

#### كيف ترى وضعية الترجمة بين اللغتين: العربية والإسبانية، على مستوى الاتجاهين؟

- أظن أنه ما زال يتوجب علينا أن نبذل جهودًا أكبر، على مستوى حركة الترجمة بين اللغتين: العربية والإسبانية. لكني، بدون شك، أعتقد أننا نعيش ما يشبه العصر الذهبي؛ إذ إننا، الآن، نترجم أكثر مما ترجمناه في الماضي، من اللغة الإسبانية إلى اللغة العربية، ومن اللغة العربية إلى الإسبانية. وهو ما يهم- بشكل خاص- أعمال الكتَّاب المغاربة، سواء المكتوبة باللغة العربية أو المكتوبة بالفرنسية. كما أن الحضور الثقافي الإسباني والأمريكو-لاتيني، في المغرب، هو أقوى مما كان عليه من قبل. كما أن هناك أجيالًا جديـدة مـن المترجميـن يتوفـرون علـى تكويـن جيـد

في المجال، وبإمكانهم فتح آفاق جديدة، في المستقبل القريب، أمام مجال الترجمة في الاتجاهين.

#### كيف تجد وضعية الحوار بين الثقافتين: العربية والإسبانية؟

- أظن أن الحوار بين الثقافتين: العربيـة والإسبانية، هـو حـوار مسـتمر، ويستند إلى عناصر مختلفة. ولعـل أولهـا، مـن حيـث الأهميـة، هـو المكوّن الأندلسي. وأعتقد أنه يشكل عنصرًا استثنائيًّا على مستوى العالم. وإن كان لهذا المكوّن جانبه الإشكالي الذي يرتبط بالنوستالجيا، التي تفرض على الإنسان إعادة تمثّل الماضى عبـر عمليـة تجميـل مـا حـدث. بينمـا يجب على الباحث أن يحلل الأشياء كما حدثت، بعيدًا عن التأثيراتِ العاطفية. أما العنصر الثاني فيتجلى في الاستعمار الإسباني الذي حَلَّ، بشكل خاص، شمال المغرب.

#### كنتَ عضوا ضمن لجنة تحكيم «بوكر» للرواية العربية. هل تؤمن بأن زمن الرواية قد حل على حساب الشعر؟

- أظـن أن هـذا الأمـر يرتبـط بنقـاش طويـل لا نهايـة لـه. وقـد سـبق لـى أن نشرتُ دراسـة تحـت عنـوان «الروايـة، الشـعر الجديـد للعـرب»، وإن كنـت قـد درسـتُ، فـي إطارهـا، ظاهـرة نشـأة الروايـة. وأظـن أنـه فـي كل الأزمنة التي تعرف ازدهارًا أدبيًّا؛ فهو يعمُّ كل الأجناس الأدبية، سواء أتعلُّق الأمر بالرواية أم تعلُّق بالقصة أم تعلُّق بالشعر؛ من ثُمّ، ليس هناك ازدهار للرواية بدون ازدهار الشعر، وهو الأمر الذي تعكسه الحركية التي تعرفها القصيدة العربية بمختلف أنواعها، سواء أتعلُّق الأمر بالقصيدة المكتوبة باللغة العربية، أم تعلّق بقصيدة الزجل، أم بغيرها. ■حوار: حسن الوزاني

### محسن الوسوي..

# «السِّياق الإسلامي لألف ليلة وليلة»

هذا الكتاب موضع ترحيب، وإن كان المؤلف مبالغاً في تقديره، في بعض الأحيان. وبما أن معظم الدراسات التي تناولت «ألف ليلة وليلة» حتى الآن، قد ركزت على التاريخ الأدبي والنقد النصي، فإن تحليل الموسوي المواضيعي تحليل جديد ومثير للاهتمام، وإن كان مؤرخو الأدب وعلماء اللغة سوف يعارضون العديد من افتراضاته.

يعطى عنوان كتاب محسن الموسوي انطباعا جيدا عن موضوعـه الـذي يؤكد فيه أهمية «العامل الإسـلامي» في مجموعة حكايات «ألـف ليلـة وليلـة». فلمـاذا أهمـل الدارسـون والطـلاب، بشـكل كبيـر، «السـياق الإسـلامي» لعمـل أدبـي تـم إنتاجـه فـي سياقً إسلامي؟ فالازدراء المتوارث الذي مارسه علماء ومثقفون مسلمون تجـاّه «ألـف ليلـة وليلـة» وقصـص التسـلية والترفيـه، بشكل أعم، أمرٌ معروف تماماً (يمكننا أن نضيف أن ازدراء هذا النوع من القصص لم يقتصر على المسلمين، فقط، فقد مورسَ في ثقافات آخرى)، وقد يكون صحيحاً أنه ليس هناك اهتمامٌ كبير، في مجموعة حكايات الكتاب، بالقضايا التي كانت موضع عناية الفَقهاء ورجال الدين وعلماء اللغة عادة (رَغم أن الكتاب يتضمـن الكثيـر ممـا قـد يتوقعـه المـرء من قضايـا الفقـه واللغة). وقد اتَّبع الدارسون الغربيون هذه الدعوى إلى حد كبير. ويبدو أن هنـاك ردة فعـل عكسـية ضـد مزاعـم القرنيـن: الثامـن عشـر، والتاسع عشر، في النظر إلى «ألف ليلة وليلة» بوصفه «مرآة للعالـم الإسـلامي»، وإلـى ترجماتـه المتضمنــة للشـروح (التــى قام بها إدوارد لاين، وهنري بريتون)، بوصفها آدلة ميدانية وإثنوغرافية؛ لذا فإن العمل على دراسة «السياق الإسلامي» لـ «ألـف ليلـة وليلـة»، هـو موضـع ترحيـب خاص.

يغلب على معالجة الموسوى، في هذا الكتاب، طابع المنافحة، «فالإسلام» يتوافـق مـع المُثـل العامـة للمحبة والأخـوّة والعدالة والمساواة بيـن الجنسـين، وغيـر ذلـك مـن الفضائـل الليبراليـة الحديثة. ويدَّعى أن هذه الفضائل كانت الأبرز في بغداد العصـر العباسـي الأول، ولـم ينجـح الفقهـاء (معظمهـم كانـوا مـن الشـاميين) في تجاوزهـا إلا في القـرِون المتأخـرة (أي أن «الفقهاء الأوائل كانوا أكثر انفتاحا وتقبـلا للتغيير مـن الفقهاء المتأخريـن» [ص84]).

إن تحديد مختلف العواطف والمُثُل العليا، ووضعها ضمن رؤيـة «عَالـم إسـلامي» هـو، فـي الجـزء الأكبـر منـه، أمـر واضـح المعالم. وفي بعض الأحيانِ، تُلقِي معالجة الموسوي بأضواء كاشـفة واسـتفزازية، وأحيانـا محيّـرة، كمـا هو الحـال عندما يذكر أن حكايـة الإطـار [حكايـة شـهريار وأخيـه شـاه زمـان] «تكشـف

(ص 41 - 42). ولا بـدُّ لـى مـن الاعتـراف بأنـه لـم يخطـر ببالـى، أبدا، أنه يمكن النظر إلى الحفلات المختلطة العابرة للأعراق على أنها تدعم المثل العليا للسنَّة النبويـة! كما لـم يخطـر لي التفكير في حكاية الإطار من دون «موضوعات الخيانة»؛ ما الذي قد يبقى من الحكاية، إذا استثنينا الخيانة والانحراف؟ لكـن مـن حسـن الحـظ أن معالجـة الموسـوى تمضـي إلـي مـا هـو أبعد من مجرد المنافحة؛ إذ يوضح، في عدد من الحكايات، خلفية بنية الدولة الإسلامية التي تتمحور حول حكمة الخلفاء وسلطتهم، كما تجسّدت (مثاليّا) في الخلافة العباسية المبكرة، خاصّةً في خلافة هارون الرشيد. إنها عالم يقوم على نمط من النظام والسلطة، ولكنهما (النظام والسلطة) يخضعان للتذبذب فى نطاقهما وفعاليتهما وقواعدهما الاعتبارية والأخلاقية والدينية. يلتقط الموسوى، بشكل رائع، الطرائق التي تنطوي فيها فنون السرد على التوتر بين «إيديولوجية دينية تتطلب بنية قويـة تعطى للنظـام مزيـة على العدالـة، وبيـن «مدينـة فاضلـة» حيث يمكن للمظلوم أن يتوقع أن تكون الغلبة في نهاية المطاف لنوع من العدالة. كما يربط المؤلف بين موضوع الفدية في سرد القصص، والعلاقة بين الخليفة والفقيه. ولعل الفصل السادس المُعَنْوَن بـ «الإطار العام لتنظيرات السرد الإسلامي» هـو الأكثـر قيمـة فـى الكتـاب، وبالرغـم مـن أنـه يحمـل عنوانـا مضللاً، فإن المؤلفُ يُقدِّم فيه قراءة رائعة للتغيير الـذي طرأ على الأذواق الأدبية، والدور الذي لعبه «القارئ» في هذا التغييـر. وهنـا تتجلى معرفة الموسـوى بمصادر العصر العباسـي الأدبية والعصور اللاحقة، كما يُقدم لنا رسما تخطيطيا مشوّقا

ومضيئا لدور النثر الأدبى، ووظيفته فيما يتصل بالشـعر والوسـط

الحضرى ومطالب الجمهور وتراجع ثروات الدولة المركزية

عن عدم المساواة والتمييز». قد يكون الاختلاط أو الحب بين

الجنسين، والطبقات، والأعراق في حكاية الإطار، مرعبا بالنسبة

إلى الأزواج والملـوك الذيـن تعرضـوا للخيانـة، ولكـن «مـن دون

موضوعات الخيانـة وأدلـة الانحـراف، كان يمكـن أن تكـون القصة

متوافقة مع «السياق الإسلامي»، فالتأكيد على المساواة، بقطع

النظر عن اللون والعرق، هـو مـا تُشـدِّد عليـه السُّـنَّة النبويـة»



(لكن يتوجب عليَّ القول إن الصلات بين «ألف ليلة وليلة» والأعمال التي نوقشت في هذا الفصل، قد لا تكون واضحة أو مباشرة كما تبدو عليه افتراضات المؤلف).

تهيمـن مجموعـة مـن العناصـر علـي قـراءة الموسـوي، ولكـن أهمهـا البيئـة الحضرية، وخاصة العاصمة الكوزموبوليتانية (بغداد)، والوسط المتعدد الثقافات والأعراق في الحاضرة العباسية. يتم التشديد على الطبيعة الحضرية للحكايات، على امتداد الكتاب؛ الإغراءات والفرص المتاحة، وحالات الإبعاد، ولمّ الشَّمْل، والتباين بين المدينة والريف وطبيعة حدودهما، وتعايش المجموعات المتنافسة، والضغوط. على سبيل المثال، يعتبر الموسوي حكايات الدراويش الثلاثة «نسخاً متمدنة من حكايات الصوفية»، فهي حكايات تبناها جمهور حضري من التجار. فالمُثَل الإسلامية في الحاضرة العباسية، عرضة للتقلبات والتعديلات؛ فمن ناحية، تشكل هذه التقلبات والتعديلات المادة الخام لسرد القصص كله، ومن ناحية أخرى، يـرى الموسـوى أن هنـاك العديـد مـن الطـرق التـى تصطبـغ بهـا تقلبـات الوجود الحضري بالمنظور الإسلامي؛ ما يكشف عن نقاطَ التقاء بين السلوك البشري والعقيدة الدينية بطريقة فريدة من نوعها (وفق تقديري). وبالنسبة إلى كتاب «ألف ليلة وليلة»، الذي تمت قراءته في ترجماته على نطاق أوسع من قراءته في لغته العربية، إن إعادة التركيز على السياق الثقافي لنسَخه الأصلية تعدُّ بمنزلة قوة دفع مضادة ومفيدة للاتجاه السائد في النظر إلى الكتاب بوصفه أدباً عولميّاً أو عالميّاً.

يربـط الموسـوي بيـن القصـص و»الإسـلام»، علـي عـدة مسـتويات. وكثيـرا ما يستحضر نظريـة ابـن خلـدون فـي الصعـود والسـقوط الـدوري للمصائـر السياسية، بوصفها خلفية لتقلبات الحب، والثروة، والسلطة التي تظهر في حكايات الكتاب. فعلى مستوى التفاصيل السردية، مثلا، يشير إلى حالات المعاملات المالية التي يتم تنفيذها طبقاً للشريعة الإسلامية، وعلى وجه التحديد خصائص الشخصية الإسلامية، مثل الالتزام «بالأمر بالمعروف». والأمر الأكثر إثارةً للاهتمام هـو أنـه يحـدد نقـاط تقاطع الإسـلام «الرسـمي» مع هذا الأدب غير الرسمي في الأمور التي يشغلها «المُحْتسِب» (مفتش السوق). وبما أن كتاب «ألـف ليلـة وليلـة» يبـدو، بشـكل عـام، فـي جـزء منـه، وكأنه نتاج فئة/ جماعة تشتغل بالتجارة، فإن السوقَ لا بد أن يكون مكاناً خصباً للسعى إلى إثارة المخاوف والتوتيرات التي تخيم على الحكايات، فضلا عن المجتمعات التي أنتجتها. إن إشارات الموسوى المقتضبة إلى كتيبات الحسبة توِحي بأن هَـذا المجـال قـد يكـون مثمـراً لإجـراء دراسـة أكثـر منهجية، مستقبلاً.

وعلى الرغم من كل هذا، فالكتاب مخيّب لآمال القارئ، فهو يفتقر إلى العمل التحريري الدؤوب، إذ يكثر فيه التكرار والإشارات والتلميحات غير المسـوّغة والأخطـاء الوقائعيـة البسـيطة؛ فأسـلوب المؤلـف يتسـم بالكثافـة وعدم الانتظام.

تبدأ هذه النغمة من فقرة الكتاب الافتتاحية حيث يتحدث المؤلف عن مجموعة الحكايات: «لكن بمجرد أن تمت كتابة الحكايات، جرى التلاعب بها وتمحيصها، وكانت محتوياتها تخضع للرقابة بطرق مختلفة. فعلى سبيل المثال، تتضمن طبعة بولاق (1835) حكاية، يظهرِ فيها مصطلح «رافضي»، لم يستخدمه القصاصون السابقون، كما نجد، مثلا، في نسخة أنطوان جالان من القرن الرابع عشر» (ص1). وهذا يعنى أن الحكاية التي عُثر عليها في إحدى النشـرات المطبوعـة في القـرن التاسـع عشـر قـد تغيـرتْ عـن نسـختها السابقة في أقدم مخطوطة معروفة (هي المخطوطة التي حصل عليها أنطوان جالان، وترجمها) لتضاف إليها تلك الإشارة. فالملاحظ أن الموسوى لا يحيل، في اقتباسه المذكور، إلى أية مراجع، ولكن مصطلح «رافضي»، بحسب علمي، لِم يظهر إلا في حكاية «علاء الدين أبو الشامات» التي لم تكـن، قـط، جـزءا مـن مجموعـة جـالان. وهـذا يعنـى أن إدعـاء الموسـوي بأنـه «تم التلاعب بالحكايات» و«خضوعها للرقابة» (لستُ متأكدا من خضوعها للتمحيص الدقيق) لا يؤيده المثال المشار إليه خلافًا للعادة، و - من ثمَّ - يدفع القارئ إلى التساؤل عمّا إذا كان الاتهام يتمتع بأية مصداقية، على الإطلاق. قد يبدو المثال تافها، لكن هناك أمثلة كثيرة مشابهة، والموسوى لا يعـود، أبـداً، إلـي هـذه المسـألة. (وإذا كنـتُ مخطئـاً بشـأن ورود مصطلـح

«رافضى» في مخطوطة جالان، فيسعدني تصحيح هذه المعلومة) ينشأ القدر الكبير من هذا الخلط، نتيجة الرغبة في دراسة «ألف ليلة وليلة» بكل تجلياتها عبر العصور، بوصفها كيانا واحدا متناسق الأجزاء. وهذا المنظور، الذي يركز على الغابة لا على الأشجار، إلى جانب معرفة الموسوى الواسعة بالثقافة الأدبية العربية، يتيح له إجراء التحليل المواضيعي الواسع الذي يمثل نقاط القوة في الكتاب. بيد أن هذا المنظور التاريخي قد يغدو عائقاً عندما يُستخدم لتعزيز الحجج التاريخية.

دعـوى الموسـوى أن مجموعـة أساسـية مـن الحكايـات كمـا نتداولهـا، اليـوم، جرى تداولها بشكل مماثل جدًا في بغداد القرن الثالث الهجري/ التاسع الميلادي، وهذا أمر غير مرجَّح، علَّى الإطلاق، لأنه ليس بحوزتنَّا أية آثار حول تاريخ مجموعة الحكايات تظهر لنا التحولات المهمة بين التاريخ الذي يذكره الموسوي والتاريخ الـذي تعود إليه أقـدم مخطوطة معروفـة لدينا( ربّما قبل القرن التاسع التاسع الهجري/ الخامس عشر الميلادي). وبشأن ما ورد عن الشاطبي (المتوفي سنة 790هـ/ 1388م) في «حكاية الحلاق»، يكتب، ببساطة، أن ذلك «يطرح عددا من المشاكل. فإما أنها مفارقة تاريخية، أو أن المخطوطـة التي جلبهـا جـالان معـه كانـت مكتوبـة في ذلـك الوقـت» (ص120). لكن الموسوى، بشكل عام، مستعد لأن يفترض أنه في حال تم تحديد حكاية ما في بغداد هارون الرشيد، فمن الممكن أن تُعامل على أنها نتاج ذلك الزمان، وذلك المكان.

وتعدّ معالجة «قصة الجارية تودّد» (غير موجودة ضمن مخطوطة أنطوان جالان) أنموذجا جيدا لمقاربة الموسوى للتاريخ الأدبي. يفترض الموسوى أن أقدم وقت ممكن يرجع إليه تاريخها هو القرن الثالث الهجري/ التاسع الميلادي، ويربط القصة بالاحتجاجات ضد السلطة غير المرضية في خلافة سامراء، ويـرى فيهـا المسـعى التخريبي لتحقيـق المسـاواة نفسـه، الـذي كان وراء ثورة الزنج (القرن الثالث الهجري/ التاسع الميلادي) (ص 24 - 25). إن ذكر الحُلْل والعباءات التي تنازل عنها العلماء كتكريم للجارية «تودُّد» والإقرار بفوزها يفضي إلى إشارات عن أهمية اللباس في اثنين من المصادر الفقهية، من القرنين: الثامن، والرابع عشر الميلاديين؛ ومن ثمّ، يذهب الموسوي إلى القول إن القصـة تمثـل اسـتعادة الديـن مـن السـلطة المؤسّسـيَّة. و«يغدو الإسلام، في الحكاية، ملكية مشتركة، ويتحول الدين إلى عقيدة يتم تطبيقها وممارستها من قِبَل جميع المسلمين الذين يسعدون بتعاليمه المتعلقة بالمساواة، وينعمون برحمته غير المحدودةِ»(ص75). ومن المؤكد أن هذا التصور مخالف لوجهة النظر الأكثر معيارية، التي ترى أن مضمون الحكاية العقائدي، وطبيعتها المركبة لا يمكن أن يظهرا قبلَ القـرن الخامس الهجري/ الحادي عشر الميلادي، كما تشدِّد وجهـة النظر هـذه على أن العناصر التي تتكون منها الحكاية (رجل يخسر جاريته ثم يستعيدها؛ السرد القائم على الأحجية؛ امرأة يثبِت تفوقها على الرجل) عُرفت جيّدا في مواضع أخرى في الأدب العربي بشقَيْه: الرسمي، والشعبي، وأن قصة الجارية «تودّد» نفسها وُجدتْ في نسخ مختلفة. يُسلم الموسوى بأن القصة قـد تعرضـت للتغييـر مع مـرور الوقـت: «فهنـاك مخطوطـة فـي بغـداد، تعـود إلـي أواخـر القـرن التاسع لا تتطابق مع مخطوطة أخرى جرى تداولها في القرن الثاني عشر في الشام أو القاهرة» (ص25). لن أجادل في ذلك، ولكن عندما يعود تاريخ أقدم مخطوطة معروفة لحكاية الجارية «تودد» إلى مطلع القرن الثامن الهجِـري/الرابع عشـر الميـلادي، فإن عبـارة الموسـوي المذكـورة، آنفا، عبـارة مضلَّلة في أفضل تقدير. وهناك أمثلة كثيرة مماثلة.

يمكننا الانتهاء إلى القول: إن كتاب «السياق الإسلامي لـ «ألف ليلة وليلـة» يتضمـن العديـد مـن النقـاط المثيـرة للاهتمـام والاسـتفزازية، وأن المشـروع كله، والـذي أُطْلِـقُ عليـه «إعـادة أسْـلُمة» «ألـف ليلـة وليلـة» (الِمصطلـح لـي وليس للموسوي)، هـ و موضع ترحيب، وإن كان المؤلف مبالغا في تقديره، في بعض الأحيان. وبما أن معظم الدراسات التي تناولت «ألف ليلَّة وليلة»، حتى الآن، قـد ركـزت علـى التاريـخ الأدبي والنقـد النصى، فإن تحليل الموسـوي المواضيعـي تحليـل جديـد ومثيـر للاهتمـام، وإن كان مؤرّخـو الأدب وعلمـاء اللغـة سـوف يعارضـون العديـد مـن افتراضاتـه.

■ بروس فادج\* □ ترجمة: ربيع ردمان

<sup>\*</sup>أستاذ الدراسات العربية بجامعة جنيف.

## «منطاد دائخ» لصالح العامري أغنية معاصرة للحرية

يكتب الشاعر العماني صالح العامري، في مجموعته الشعرية الجديدة «منطاد دائخ»، بطريقته الاستثنائية الخصبة، مثل سماء تهطل أو محيط يفيض على بحار وشواطئ بلا نهاية..

يتكوَّن الديوان من جزأين اثنين مرقَّمَين، الثاني منهما هو «منطاد دائـخ»، وهـو عنـوان المجموعـة التـى تحـوى أغلـب نصـوص المجموعـة، أمّا الأوّل الـذي لا يزيـد علـي سـتّة نصوص قصيرة، فهـو بهـذا العنـوان الطويـل «زهرتـك الوحشـية التـي تفيض بالعسل وتزلزل المدينة».

تصـوِّر النصـوص السـتَّة، فـى الجـزء الأوّل، انكشـافًا، ونوعًـا من رحلة شعرية خاصّة، لها ضميرها المشار إليه في العنوان بضمير المخاطب المستتر (أنت)، وهو الضمير نفسه الذي يتكشَّف في نصّ (موعد)، إذ يوجه الشاعر إليها خطابه

یا حرّیّتی التی تسطع علی جبینی/ وردة من حرائق/ یا حرّیّتی المقذوفة في داخلي/ جوادًا وحشيّا/ يحمحم باللحن الأزلي/ أسير في فجري إليك/ مؤمنًا بالحبّ وحده (ص١١)

أما زلنا أمام النافذة الحرّة، نتأمَّل النهر العظيم.. نتأمَّل ما لم يحدث؟ ها نحـن الآن نـرى الشـاعر وهـو يغنّـى حرّيّتـه، فـى أيّ زمن نحن الآن؟ ألسنا في زمن يحاصر الحرّيّات، الجمعية، والشخصية؟؛ زمن أصبحت فيه الخصوصيات سلعة، تعبث أصابعه الإلكترونية في خصوصيّاتنا، وتعرضها للبيع والشراء، والابتزاز.. حتى الآراء أصبحت مقيدة ومراقبة، حتى المزاح البرىء أصبح متّهَمًا؛ غدونا مراقَبين من داخلنا، في آلعابنا، في اتَّصالاتنا وهواتفنا الخلويَّة، فيما نحبُّ ونكره، في رسائلنا العارية التي انقرضت اغلفتها.. ها نحن ندرك، متأخّرين، أن الطير والطائرة المرسومَين على أغلفة الرسائل كانا إشارة انقراض، وبعد الأغلفة صارت كلّ الرسائل مكشوفة، حتى وهـى مشـفرة.

لا أثر لنقاط نهاية السطر في ديوان «منطاد دائخ». هناك

خطأ ما، فهل كان ذلك من أجل إرباك القراءة؛ تلك القراءة التي اعتادت، عبر ملايين الكلمات، أن تجد النقطة هناك، في النهايات، وتنتظرها كشيء مؤكّد ومحتوم ومفروغ منه ومنتهِ، هكذا،أم لعـلّ هـذه طريقـة مبتكـرة لإشـراك القـارئ في كتابة ما يقرؤه، وعلى القارئ أن يضيف النقطة، أن يحدّد موضعها، أن يضيفها في النصّ الذي يتشكّل في ذهنه؟ولا يبدو، في كل الأحوال، أن انعدام النقطة فى هذه المجموعة الشعرية جاء مصادفة، بل هو أمرٌ مدبّرٌ مرصود.

أقرأ قطرة المطر، وأتذكّر النقطة الغائبة، النقطة التي كان يمكن أن تكون هنا بين يدي، لكنها لم تحدث:

يـا قطـرة المطـر الصغيـرة/ أيّتهـا الماسـة النقيّـة/ التـي يدكّهـا مدفع الثبور (ص104)

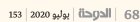
> وأجد قطرة المطر مرّةً أخرى، وأتذكّر النقطة (ص140 ) في كلُّ قطرة مطر/ سفرٌ طويل للنار

هناك خطأ ما، متعمَّد. لعلَ انتفاء وجود النقطة نوع من التعويذة، تطيّر من النهايات المنقوطة، من النهايات القاتلة، وتوجّـهٌ نصّـــق لقِبلــــة البدايــات المفتوحــــة المتحـــرّرة هنـــاك خطأ، ولا شـكّ، لكـن كيـف يمكـن مناقشـة الخطــأ مـع نـصّ شـاعر يتجسّد الخطأ حتى يعرّف نفسه بأنه هو الخطأ؟:

أنا الخطأ، وهذه كهوف عينى، وعروقها المتشابكة، اللعنة لا تخطئني (ص62)

وإذا كان هناك خطأ ما، فها هو يقدّم نفسه بوصفه الخطأ: أنا الخطأ، أشتد كزوبعة تكسر قمقمها، فينساب الصقر في الأعالي/ مُسبّحًا باسْم الكينونات والرياح الذاهلة (ص62) هو الخطأ، إذًا،لكن مع تمييز جليّ واضح ومدوّن:

أنا الخطأ لا الإثم، الخطأ لا الجريمة، الخطأ المائل لا الجريرة



المنتصبة (ص64)

وبتجسّده ذلك، يكشف الصواب ويعلو عليه:

أنا الخطأ، أقرفص مرّةً، في صدوركم، امرأة حلوة، نائمة، يحرسها بلبل أبكم (ص63)

خطأ يعرف نفسه بوضوح وجلاء، عن الالتباس بأيّ نوع آخر من الأخطاء: هأنذا، الخطأ المبلِّل بالشهوة والضحكات، الخطأ الراقص في حشدكم ومعانيكم، الخطأ الـذي يكـرع عصيـر الأبـواب الخشـبية والنوافـذ المعدنيـة عند خطّ الشفق، عند وداع الشمس (ص63)

كلُّنا يعرف الخطأ، أو- على الأقلُّ- يعرف له وجهًا خاطئًا من وجوهه، فالخطأ يعيش بيننا، ونخبّئه كي ندّعي الصواب، وهو الخطأ الذي يكشف عـن الصـواب، الخطـأ النزيـه الـذي لا ينكـر كينونتـه، ويفضح الدعـوي الزائفة بالصواب المطلق، الخطأ الـذي يمنعنـا مـن دعـوى الطهرانية الكاذبـة، وهو الخطأ الذي، لعلَّه الباحث الحقيقي الوحيد عن الصواب.

إذًا، هنـاك خطـأ أصيـل، لا غبـار عليـه، يثبتـه النـصّ بانعـدام نقـاط نهايــة السطر، وهناك هـذا الخطأ الـذي يتجسّـد فـي كينونـة الشـاعر، ليعـود إلى مرجعيـة أساسـية، حياتيـة، وبذلـك لا يكـون انعـدام النقطـة، فـي هـذه المجموعة الشعرية، إلّا إشارة في الطريق، الخطأ.

ما دام الشاعر هو الخطأ؛ فمن الطبيعي أن نجده يخاطب الخطيئة: أنا حافرك النزواني/ فاقذفيني إلى البحر أو إلى السماء،/ أنا حصاتك الأولي/ فاحبكي نسيج مكائدك حولي (ص49)

نحاول البحث عن جذور ذلك الخطأ، فنجد، بين أيدينا، لحظة غريبة، خاطئة هي الأخرى، بشكل لافت؛ لحظة لم تحدث بل كادت تحدث، لربّما كانت تلك اللحظة التى لم تحدث، هي الصواب، وما حدث هو الخطأ، الذي تعرّفنا إليه. إذا، لنقرأ لحظة الصواب التي لم تحدث وكادت؛ تلك التي يكتبها الشاعر قصيدة مؤلمة:

كـدت أحبّكـم كثيـرًا، كاد لعابي يسـيل لأعناقكـم المشـرئبّة، لفجركـم الـذي ينضح باللآلئ المخبوءة في بحـر عمـان (ص51)

كـدتُ، يـا بريـد الشـعراء، يـا نوقها الذهبية، أسـرف فـى الغناء، أسـرق اللحن اللجيَّ الـذي للقلـوب المنخلعـة مـن الفـرح. كـدت أقفـز مـن أيّـة نافـذة حرّة لأسبح بكم في النهر العظيم (ص52)

نقف برهـةَ أمـام النافـذة الحـرّة، تلـك المؤدّيـة إلى النهـر العظيـم، نتأمَّـل المشهد صامتين، لنرى ما أتيحت لنا رؤيته، ما كاد أن يحدث، لكنه لم يحدث، بل حدث الخطأ:

لكـن، يـا ويلتـاه! لـم يعـد بمقـدوري، الآن، سـوى أن أحمـل، فـي يمينـي الدامية، المدينة الجريحة، وفي شمالي الراعف سعالي المؤبّد الذي يصغى لهدير الغيلان

يا ويلتاه! لا روح ولا جسد، لا قبر ولا مومياء (ص53)

يحاول كلُّ شاعر إدراك وجوده، لكن هذا شاعر يحاول إدراك نقص وجوده، ولا أدرى كيف، لكنه يكتشف، بقصيدته، غيابه:

هأنـذا، لا أرانـي/ غائبًا عنـي/ في خاصرتي موسـيقا زرقاء/ وفـي جوفي منطادٌ، يصعـد بي، على مهـل حزين،/ أبراج الدوخة/ وأناشـيد الينبوع (ص43) لنا أن نتساءل: كيـف يتمكَّـن الشاعر مـن إدراك غيابـه؟ لكـن إدراك الغيـاب ذلك، يحيل إلى درجة من الوجود الدائخ، إلى الحزن البشري، الذي يتمسّـك بأناشيد الينبوع، تلـك التي تعيـده إلى إنسـانيّته، و-بالأحـرى- إلـى حرّيته الإنسانية، ذلك الطبيعي الذي غدا حلمًا بعيدًا.

أيكون انعـدام وجـود النقطـة، فـي هـذه المجموعـة الشـعرية الدائخـة بمنطادها، جاء تقديسًا لهذه الحرّيّة التي هي رفرفة أجنحة وجودية، يستمدّ منها الشاعر بيته ومقامه وطاقة اندفاعاته؟ هذا سبب وجيه، برأيي، للتخلص من النقطة؛ كرمي للحرّيّة. من هناك، يكون الصعود نحو المنطاد الدائخ، إشارة لانعدام الجهات، التحرّر من الجهات، الانسياب

في السماء الزرقاء:

بعينين ساكنتين كصفحة بحيرة مودعة في خفارة الفجر (ص16)

أخيـرًا، سنعثر على النقطـة، بعـد تقليـب وبحـث دقيقَيْـن، سـنجدها فـي النصّ، لكن بشكل غير متوقّع، تكون فيه النقطة نحن، والشاعر يجسّدها: هأنـذا أراني/ مجرّد مسـحوق منذور للنسـائم/ مجـرّد نقطة/ مجـرّد ذرّة تراب/ ترقص في إيقاع النغم الجارف (ط42)

من تلك النقطة، يطير الشاعر وإن بأجنحة متكسّرة، نحو حرّيته المشتهاة، وبعـد بلوغ الشـاعر تلـك الحرّيّة المشـتهاة، الحرّيّة المتوّجـة بالأغانى، يعلن موته، موت ما انسجن منه، العديم الحرّيّة، موت غيابه:

لقد متُّ الآن، ولن تتحرّك شعرةٌ واحدة في هذا العالم، ولن تأسى بصيلة، ولن تتأثّر نملة، ولن تسقط دمعة على رصيف ما (ص30) بين الدفتر الحياتي، المَعيش، وبين الدفتر الشعرى، هناك موت، وهنا دوخة، لكن الدوخة حياة، وربّما ولادة، كدوخة الوليد التي تجعله كثير النوم. الشاعر يعيش بالشعر، كما يعيش به غيره، وكلَّما ازداد ضغط الواقع ينهض الشاعر حتى بالرماد، ويحوّله إلى سخرية:

سأكتب قصيدة الرماد الذي يسخر من كلُّ صحو ولغو (ص30)

يتحرّر الشاعر بموته، بغيابه ذاك، ويكتب من تحرّره، من حرّيّته، كأنه بلغ موضعًا ما خارج المدارات، وكيف بلغه؟ بالموت، وبإعلانه: لقد متّ الآن. ويعلن، بذلك، تحرّره حتى من ذاته:

لست هنا/ لأن الوطن يأكلني بضفادعه ودموعه الحزينة،/ لست هنا مع أني أقود الجسر/ وأورّط الضباب/ لست هنا، ووسادتي التي كانت تحت رأسي النائم/ تطير بعيـدًا عني، محلَّقـة في الهـواء/ لسـت هنـــا/ مـع أن يديَّ تسوقان المحراث الضائع/ في الأكمات المألوفة/ في البراري التي أحبّ/ في السفوح التي كانت تطردني/ كأنني لعنة أو مجرم أو قصيدة مسـمّمة (35)

مات الشاعر، وأعلن النصّ موته. وما دام يكتب فلا فرق بين الموت والميلاد: لا فرق بين أن أولد لأكتب نصّى، وبين أن أموت لأكتبه؛ لأن الزمن الذاهل يتصبّب بالألحان المجنونة (ص 31)

وعندها، يعيـد تسـجيل سـيرته بيـن محطَّتيـن، نقطتيـن، فـي المختصـر المكثَّف، نقطتًى الولادة والموت:

ولدتُ مثل طائر/ وسأموت مثل غيمة (ص21)

الطائر والغيمة، حالتان من تعابير الحرّيّة، يغنّى الشاعر، إذًا، حالات حرّيته، درجات حرّيته، أجنحته، ليلفتنا إلى جذر من جذورنا الإنسانية؛ جـذر الحرّيّة الأوّل، ذلك الجـذر الـذي لا غنى عنـه، والـذي نتحوّل، بدونـه، إلى مومياوات، وأرقام بمسمّيات أخرى شرائية، سوقية، تحصر الإنسان في كونه كائنًا مشتريًا، مستهلكًا، عميلًا، زبونًا، مشاهدًا، متفرّجًا، وبذلك يضيق الأفق الإنساني أكثر.

لا غرو، في هذا العصر الساحق، أن يقاوم الشاعر بروحه وبكلماته، يحيي صمود قلبه (ص23). ويوصيه في (ص24):

لا تكُ، يا قلبى، إلَّاك، بنحلتك المعتادة التي تعرف الزهرة/ عاصرًا الزمن المدمدم على السلالم،/ حاملاً الخزانـة السـمراء/ والأسـرار المخبـوزة في فرن الجوع

يكتب صالح العامري، في مجموعته الشعرية الأخيرة، بطريقته الاستثنائية الخصبة، مثل سماء تهطل أو محيط يفيض على بحار وشواطئ بلا نهاية، ناثـرًا كنوزًا مـن المعانى:

أسير كأنني لا شيء/ أطير كأنني لا أحد/ مجرّد قلب دائخ بالمطر..

■ إبراهيم سعيد

## المنفى يستحق السفرا

شكل النفي، في مِعظم الأحيان، حدثاً قاسياً ومحنة شدِيدة الِوطء على حياة المبدع، حيث يغدو المكان فضاءً لا يطاق، وجَحيتماً لا يُحتمل، وتظل فكرة العودة هاجِساً مؤرقاً، بَيْد أن هناك العديد من التجارب التي تكشف لنا أثر هذا الحدث في بزوغ أعمال إبداعية نالت إعجابا وشهرة؛ وذلك لما قد يوفره فضاء المنفى من حرية ورحابة، وهذا ما يسعى الكاتب «داني لافرير - Dany Laferrière» أن يبينه في كتابه «المنفى يستحق السفر - L'exil vaut le voyage»، من إصدار دار النشر «غراسي - Grasset» في مارس، 2020، ويمكن اعتبار هذا العمل شهادة مبدع عاش تجربة المنفى بشكل مغاير غير معتاد.

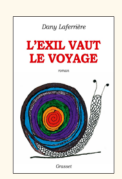
> عُدّ داني لافرير روائياً استثنائياً وكاتباً متفرداً بأسلوبه الأدبي، وتناولـه للمواضيـع الجريئـة ذات البعد الإنسـاني. ولد في مدينة بــورت أو برنس فــى هايتي، ســنة 1953، وهو عضو الأكاديمية الفرنسية، وقائد فيلـق الشـرف، وقائد الفنـون والآداب، والحائز على الوسام الكندي من درجة ضابط... حصل على سبع دكتوراه فخرية من جامعات كندية، وأمريكية، وفرنسية، ونال العديد من الجوائز الأدبية كجائزة مونتريال الأدبية الكبرى، وجائزة ميديسيس.

> ارتبطت جل أعماله بتيمَتَى المنفى والهوية؛ انتقد فيها الصور النمطيـة المعاديـة للأجانب، إضافـة إلى تطرقه إلـي التمييـز الاجتماعي العنصري، بالكثير من الفكاهة والخيال. ومن أبرز هذه الأعمال: (رائحة القهوة)، 1991، و(بلد بلا قبعة)، 1996، و(بكاء الطيور المجنونة)، 2000، و(أنا كاتب ياباني) 2008، و(لغــز العــودة) 2009، و(صــورة ذاتيــة لباريــس مــع قطة)، 2018. ليعـود، مـن جديد، في كتابـه المعنون بـ(المنفـى يستحق السـفر)، لطرح موضـوع المنفى محافظا علـي طبيعــة المواضيع المطروقة عنده، إلا أنه، في هذا الكتاب، عمل على رصد التفاصيل الدقيقة لتجربته الشخصية في المنفى، إضافة إلى الانزياح المرتبط بالشكل؛ فالكتاب جاء في حجم كبير، مكتوب بخط اليد، بالكامل، تتخلله خطوط ورســومات وألــوان، ويمتد ذلك مــن بدايــة الكتــاب إلى لائحــة البيبليوغرافيا، بـل وحتى رقـم ISBN، وحقـوق الطبـع والنشـر. یشـیر «دانی لافریر» إلـی أنـه اضطر للهروب فـی جنـح الظلام، سنة 1976، من هايتي إلى مونتريال الكندية، وهو ابن 23 سنة، وقد بدأ، حينها، حياة المنفى. كانت المغادرة بطريقـة صادمة ووحشـية، دون جمـع للأمتعـة أو توديـع للأحبة، يقول: «كنت في الثالثة والعشرين من عمري، صحفياً

ضد دكتاتورية «دوفاليي -Duvalier»، الذي قتل أصدقائي، وقد اضطررت لمغادرة البلاد على عجل، أنا الآن على وشك مواجهة أكثر الوحوش المخيفة المجهولة».

يتساءل المؤلف، في مقدمة الكتاب: هل هذه تجربة فظیعـة كمـا يقال؟ ليعقـد، بعـد ذلـك، مقارنة بين تجربتـه الشـخصية وتجارب عدد مـن الكتّـاب المنفيين العظماء؛ مـن أمثال «فيكتـور هيغـو - Victor Hugo»، و«مـدام دى سـتال - Madame de Staël»، «خورخــی لویــس بورخیــس Luis Borges»، «فرجينيا وولف - Virginia Woolf»، «نابوكوف - Nabokov»، «أوفيد - Ovide»، «غراهام غرين - - Gra ham Greene»، والروائي الكوبي العظيم «خوسيه ليزامــا ليما - José Lezama Lima»، والعديد من الشخصيات التاريخية مثل القائد «الهايتي توسان لوفرتور - Toussaint Louverture»، ومن عازفي الجاز المنعزليــن في المقاهـي المزدحمة. يقول «لافريـر»: «وإذا كانِ المنفيّـون لهـم نصيبهـم مـن الصراع والوجع، فإنهـم، أيضـاً، يمنحـون رؤية مغايـرة للعالم؛ ومن هنا هم منفيون مثمرون، لقد الاحظت أن المنفيين يتحدثون عن المنفى بنبرة حزينة، مليئة بالأنين. لكن، بالنسبة إليّ، لم يكن عقابا بل كان ترفيها ... لقد قادني المنفى لإعادة اكتشاف الحياة، بعد أن وضعت أسسها على (مأســاة يونانية)، وقــد مكنتنــى هــذه التجربة مــن التعــرف إلى ثقافة جديدة، ومعرفة أشخاص جُدد، وتبنى عادات غذائيـة أخـري، وكل هـذا، مـن بلـد إلـي آخـر، هـو مـا يحـدث

تتسـم هـذه الروايـة بطابع غيـر مألـوف فـى الكتابة، فهى روايـة كاليغرافية مشبعة بالمرسومات، تنفجر بالألوان، وتقدم للقراء طريقة مختلفة في القراءة. يقول في هذا الصدد:



«وأنا أستمتع بغناء (نينا سيمون) في نادِ صغير لموسيقي الجاز في مونتريال، تولدت لـديَّ فكرة كتابة رواية باليد، وبألوان وأحلام وخطوط؛ وهذا سيضفى طابعاً فنياً لكتابي، سيجعل من المنفى رحلة تستحق كل هـذا العنـاء: قصـة مرسـومة ومكتوبة باليد وليـس هناك شـيء أفضل مـن ذلك. إن كلمة المنفى التي نفهمها، تكون، في معظم الأحيان، مصحوبة بالمعاناة والدموع والحزن ... وهذا ما أردت تجاوزه. إن الخط، واختيار الألوان، وكتابة النص باليد ... كل هذه الأشياء تعكس العواطف الصريحة والحيوية التى تملأ هذا العالم المصغر بمواجهاته الحقيقية والفنية (...)، فلا يوجد موضوع معين لهذا الاتجاه الجديد في كتاباتي. أجد أنه من الطبيعي أن أكتب باليد. هذه الكتابة اليدوية التي يتحدث عنها «جان كوكتو - Jean Cocteau» عندما يقول إن الكتابة هي طريقة أخرى للرسم. إلى جانب ذلك، إن الأطفال الذين يكتبون ويرسمون، في الوقت نفسه، يعرفون ذلك جيداً (لطالما اعتقدت أن الفن مصدره الطفولة). من خلال الكتابة والرسم، أردت العودة إلى طفولة الفن».

يقول المؤلف: «عندما تولد في بلد مثل هايتي، تواجه حالات استثنائية شبه يومية، تتساءل، من خلالها، كيف تهرب. لقد بدأت بالقراءة، ثم جاءت اللحظة التي تكون فيها حياتنا في خطر. اضطررت لاتخاذ قرار حاسم: أن أذهب إلى المنفى أو أذهب في رحلة. أدركت أن هدف الدكتاتور هو جعل حياتي دربـا طويـلا مـن الحزن، وعندهـا قــررت أن حياتـي ســتكون سلســلة لا نهايـة لهـا مـن الرحـلات. غالبـاً مـا يحـدث أن أشـعر -بقلـق- خاص، أنـا متحمـس فـى معظـم الأوقـات، كطفل متشـوق يريد معرفة نهاية قصة رائعة تحكيها والدته. إن هـذا التناوب بيـن الحـزن والفرح هـو الذي يبنـي وضعى بصفتى كاتباً».

ويضيف: «بصفتي كاتبا، بـدأت أفكـر فـي وضعـي الحقيقي، كنـت شابا في مقتبل العمر، عشت في مونتريال تلك المدينة الجميلة، في غرفة ضيقة، حيث يمكنني التحكم في مصير جيبي. كان أول شيء فعلته إنشاء مكتبة، على رفوفها عدد من المنفيين. كنت سعيدا فى ذلك الوقت، وأدركت ذلك، كما قال صديقى «هنري ميلر». لقد اندهشت من أن جميع هؤلاء الكتاب المنفيين الَّذين قرأتهم، تحدثوا عن المنفى بلكنـة مـن الألـم. بينمـا يوجـد فـى المنفـى هـذه الإمكانية للعثـور على حياة مفعمـة وجذابة، وهذا حلـم كل شـاب وصـل، للتـو، إلـي مدينـة

ومع هـذا كله يبقى «لافريير» مشـدوداً، دائمـاً، إلى وطنـه، بَيْـد أنـه يرفـض أن يبقـي سـجينا داخل جـدران مـكان ولادتـه. فهـو يعـرّف عـن نفسـه منـذ زمن بعيد بأنه (كاتب) يتخطى الحدود والانتماءات على أساس الهوية، كما هـو الشـأن فـي كتابـه (أنـا كاتـب يابانـي). لا يشـعر بأنـه مهاجـر إلا أمام رجال الجمارك، ولايستطيع التفكير إلا في أثناء رحلاته، ذهابا وإياباً إلى مسقط رأسه، في أن كل إنسان طبيعي هو غريب حتى داخل عائلته، وأن السفر والعودة يمثلان تحركا يقوم به الناس، باستمرار، في أثناء حياتهم، وأن من لا يفعلون ذلك هم أشخاص محدودون، يخشون الغريب وكل ما هو جديد.

إذا كانت كلمة المنفى، في كل من القاموس ومعجمنا اليومي، مرتبطة بنوع من العقاب والقمع الممارس من الأنظمة الاستبدادية، فإن المؤلف أعطى لهـذه الكلمة معنـى آخـر؛ فالمنفى عنده رحلـة نحو فضـاء أرحب وأفـق مغاير وحياة جديدة بكل تحدياتها، رحلة تستحق خوض كل تلك الصعاب والآلام. يقول : «يجمع هذا العمل جميع ألوان المنفى الزاهية. لأننى سئمت من أننا نربط المنفى فقط بالألم».

يبرز المؤلف في هذا العمل القوى الأدبية المذهلة في المكان والزمان؛ يقــدم لنا نثــرا رائعا، هو بمثابة خلاصــة تجربــة حياة، يخبرنا فيها هــذا المبدع عن كل شيء يبعث بالأمل والتفاؤل ومواصلة الحياة. إنه كتاب ملىء بالمشاعر الإنسانية، والشعر، والنغم، والومضات التي نلتقي فيها «بورخيس»، و«هيغـو»، و«باسـكيات» وغيرهم، ليتأكد لنـا أن المنفـي، مثـل جميع المواقف الصعبة، يمكن أن يعاش بسعادة معينة.



إن المنفى -وفقاً لـ«دانى لافرير»- يخفى، أيضاً، ثرواته وابتساماته ومواجهاته الرائعة: «إنها فرصة لمقابلة أشخاص جدد، مع كتاب ونساء وقطط!، فالعالم ملىء بالثروات، وهذا الكتاب يجعلنا نكتشفها بسحر وروح الدعابة، ولكن، أيضاً، في بعض الأحيان، بغنائية متواضعة».

وهكـذا، يعـرض لنـا «لافرير» وجهـة نظر مغايرة حـول الشـعور بالنفي، معتبراً أن تقبلنا لهذا الحدث، والترحيب به عن طريق فتح أعيننا وعقولنا، سـيُثرينا بلا شـك. ■ عبد الرحمان إكيدر

### كيف كانت الصدمة الثقافية؟

# العشرينات الصاخبة

لم تكن سنوات العشرينات هادئة كما نراها اليوم، على بعد قرن! كانت صاخبة بالأعياد والكتابة، وأحدثت ثورة في العادات، والفنون، والتكنولوجيا... سنوات العشرينات الصاخبة كانت في سباق نحو الحداثة، وانتهت إلى الهاوية، لكن زخمها لم ينته: يتردّد صداه في أعمال كوكتو وفي تجارب الطليعة، في أصداء الجاز، وفي الحشود التي تملأ روايات «دوس باسوس».



الاعتقاد بأن لحظات التحرّر، في التاريخ، تفرز أشكالاً فنيــة رائعــة، أمـر مغــر، لكــن يُخشــى مــن أن تكــون أكثــر تعقيداً في الواقع. الثورة الفرنسية لم تنتج رواية كبيرة، بعد ذلك، باستثناء محللين عظماء (شاتوبريان) ومؤرخين استثنائيين (ميشيلت). والعمل الذي لا يمكن تجاوزه للثورة الأمريكية كان دسـتور 1776، ولم يكن الروس قد عرفوا تولستوي، ولا دوستويفسكي بعد. كما أعاقت أحداث (مايو، 68) أي تعبير أدبى متقن. فهل أفرزت تلك التحولات التاريخية، من خلال إيقاظ أحلامنا، رومانسيتها الخاصة، بعد أن وقف أمامها الخيال المكتوب عاجزاً؟ أحياناً، يكون للحروب، هادمة اليوتوبيا، تأثيرات عكسية. لـم تعـد الثمـرة الأدبيـة للحمـلات النابليونيـة بحاجـة للإثبات، من ستندال إلى بلزاك، عبر تولستوى. ومع هلاك ملايين الجنود في الجبهات بسبب الحرب الكبرى (1914 - 1918) شعر المبدعون - بمرارة- أن العالم بصدد الدخول في عصِر الجماهيـر.

وباعتباره نتاجاً للرواية البلزاكية أو الفلوبيرية أو الزوليسكية، لم يعد الفرد، في مواجهة المجتمع، وحدة قياسية لتدوين التاريخ: في غموض الخنادق، كان مجرد مكوّن من هذا الخليط من الطين واللحم والمعدن والرصاص، حيث يسقط القتلى والجرحى. جاء هذا المشروع الضخم للمساواة، الذي لا يزال مرئياً في الصلبان المصفوفة في مواكب الدفن، بالمقابر العسكرية، في نهاية عصر فنّي شجّع على التعبير النقدي، وعبادة الذات. لقد أزعج هذا المشروع الكتاب الذين نشأوا في ضبابية الرمزية، والذين استندوا إلى أحلامهم لتأكيد الجانب الأكثر تفرداً لديهم. أجبرتهم المواثع على التفكير، مرةً أخرى، في الوجود المادي للجماهير، المستبعدة والمحرومة، حينها، من رغباتها النفيدة المستبعدة والمحرومة، حينها، من رغباتها

مدفوعة بنشوة العشرينيات الصاخبة ، كانت تلك الصدمة الثقافيـة مثمـرة. شـجّعت المؤلفيـن علـى جعـل المـدن والشـعوب تتحـدث بصـوت واحـد، ودفعهـم إلـى أقصـى

حد ممكن. في وقت مبكر من عام 1903، كان حدس الشاعر والكاتب الفرنسي «جـول رومـان» يشـير إلى «كائن كبير وأساسي، شـكّلت شـوارعه وسياراته ومارَّته بنيَتَه، وحيث إيقاعه يطغى على إيقاعات الوعى الفردي». بدأ، في عام 1930، بكتابة «الرجال ذوو النوايا الحسنة»، من أجل وصف المجتمع بمختلف طبقاته، وفي الوقت نفسه، لتحرير روحه الجماعية. هـل كشـف فرويد عـن القبضة الاسـتبدِادية ، أحيانا ، للاوعى الفردي؟ سـوف يُظهر أدب ما بعد الحرب أننا -أيضا- جزء من هذا اللاوعي الجماعي، الذي حاول «علم نفس الحشود» لغوستاف لوبون، بالفعل، كشفه فى عام 1895. وهل كان لكتاب «الإجماع» لـ«جـول رومان» تأثير مباشـر على «دوس باسـو»؟ يبقى السـوّال محـل نقاشـات مسـتمرة. لكـن الروائي الأمريكي، الـذي عمـل مسعفاً خـلال الحـرب الأولـي، سعى -أيضا- إلـي تجميع الواقع الإنساني لبلده حَدَّ الملحمة، من خلال ثلاثيتَيْن، «الولايات المتحدة الأمريكية» (1936-1930) ثم «مقاطعة كولومبيا» (1939 - 1940 )، مستخدما تقنيات مستوحاة من السينما، والكولاج، والتحرير، والتزامن. وفي وقت سابق، سعى «دوس باسوس» إلى تأسيس الترابط المذهل للمصائـر التـي بـدأت ملامحِه في نيويورك، من خـلال رواية «نقـل مانهاتن» (1925) الأسطورية، تماماً، كما سعى «جويس»، عبـر تجربـة التجـوال الحضري لـ«ليوبولـد بلـوم»، وفي فترة يـوم واحـد (16 يوليـو، 1904) ، إلى إعادة بناء الحياة النشطة في مسقط رأسه (دبلن) في رواية «يوليسيس» (مكتوبة من 1914 إلى 1922). وبدأت مدن، بأكملها، تتحدث، وتتجول ضمن حركة الهيجان التي تعصف بها. في بعض الأحيان بدت وكأنها تدعو إلى شكل من أشكال التحليل النفسي البري، على غرار «بول موراند» في «نيويورك» (1930) ، وسرعان ما تبعتها «لندن» (1933)، ثم «بوخارسـت» (1934). هـذه الصدمـة عمّقـت، في الوقـت نفسـه، حـدس الشعراء الذين أدركوا، على العكس، حتى قبل الحرب، كيفية استشعار الحشد الصغير الذي يتجمع في داخل كلُّ واحد منا. لقد شجع ذلك «بيسوا» على أن يضع نفسه في خدمة الشعراء المجهولين الذيـن كانوا سيجادلون في قلمه، طيلة خمسة وعشرين سنة، ولكل منهم أسلوبه، ورؤيته للعالم، وجماليته، مثل جوقات الترتيل الطليعية التي انتشرت في لشبونة، وباريس، وسانت بطرسبرغ، وصولا إلى أمريكا اللاتينية. كما حرّك الكاتب والمسرحي والشاعر الإيطالي «لويجي بيرانديلو» الربيع العقلى لـ«مئـة ألـف شـخص وشـخص» (1926)، الروايـة التي يتوقـف فيهـا البطل المعادي عن رؤية ذاتـه ككائن فريـد، كما يلزمنا النظام الاجتماعي بذلك، ويقرّر الاستفادة من مئة آلف شخص يظهرون ويموتون بداخله،

#### الأنا العميقة

عبر كلُّ لقاءاته بالآخرين.

حدود الفرد، التي ما انفكت تبرز، باستمرار، منذ عصر النهضة، قد ضعفت خلال العشرينات الصاخبة. بعد أن كشفها دعاة اللاوعي، حفّزت الفوضي النفسية بداخلنا ظهورَ تيار الوعى في الأدب، وتهدف هذه التقنية إلى تحويل فوضى الأحلام والأوهام التي تحرّك ذواتنا العميقة. بتكرار مفهوم الشخصية، ستميل الرواية التجريبية لعشرينات وثلاثينات القرن العشرين («يوليسيس» لجيمس جويس، «أمواج» لفيرجينيا وولف) إلى جعل المزيج النفسي للشخصيات التي تفتقد لكلّ إطار، يشبه قاعات المحطات حيث تتقاطع الحشود المنتظرة والقطارات المغادرة، كما توقع النمساوي «إرنست ماخ»، في «تحليل الأحاسيس» (1886). هذه الرغبة في إعادة دمج الفرد في الجماعة، لم تؤثر، فقط، في أوروبا الغربية أو الولايات المتحدة، بل نجدها -أيضا- في «بطرسبورغ أندريه بيلي» (1922)، حيث بطلها الحقيقي ليس نيكولاي أبيلوكوف، الطالب الذي يغريه الإرهاب، وإنما مدينة سانت بطرسبرغ. وبالمثل، كانت أعماق العاصمـة الألمانيـة في قلب رواية «ألفريد دوبلين» «برلين ألكسـندر بلاتـز» (1926) ، هـذه الروايـة الكوراليـة فـى تسـعة أجزاء تغذيهـا قصاصات الصحف والأغاني والخطب السياسية ...

#### الحداثة، وبنسق متسارع!

لقد أدى التقدم التقني إلى قلب دورة الزمن، بما في ذلك حياة الكتّاب، وصولا إلى الكتابة التلقائية. «لم يبق شيء دون تغيير، باستثناء الغيوم»؛ هكذا وصف وولتر بنيامين الانطباع بانهيار عالم بعد نهاية الحرب. باختصار، كان لابد من إعادة اختراع كلُّ شيء، بدءًا من القرن العشرين فى حـد ذاتـه، وقـد بـدأ «جـون دوس باسـوس»، فـى عـام 1919، بذلـك، فى الواقع. لم تنتظر الطليعة معاهدة فرساى للتعبير عن رغبتها في الابتكار: في عام 1917، ظهـرت روايـة «الحمّامـات العموميـة» لدوشـامب، لفتـرة وجيـزة، فـي نيويـورك، وفـي باريـس، قـدم «فيليـب سـوبولت» المسـاعدة لبلاز سندرار (الروائي والشاعر السويسري المولد، تجنُّس بالفرنسية عام 1916، وكان له تأثير كبير في الحركة الحداثية الأوروبية) في طريقه ليصبح أحد سحرة الحداثـة في 1920، مع «الطفـل كادوم» و«فانتـوم».

#### كلمات «مرسومة»

هذه ليست أقل المفارقات في هذه الحقبة التي يسيطر عليها التقدم التقني، ومبدأ المنفعة والفردية. دون مقدمات، يتم إعادة تأهيل جميع الكلمـات «المرسـومة». تقـوم خدمـة الراديـو وخدمـات النصـوص، مـع تطبيقاتها، بتعديل طرق الاتصال. ومع تطوير أجهزة الإرسال الأولى، تصل الصحف المنطوقة والبرامج الموسيقية وحتى الحملات الانتخابية إلى آذان الجميع، في وقت واحد. ألهم الهاتف «كوكتو» بأن يبرز الشكل المعبر، ذاتيًا، عن الصوت البشري. وفي الوقت الذي كانت فيه شبكة الطرق تتطور بسرعة عالية، تستمر القطارات السريعة الرئيسية في زيادة رفاهية خدماتها، ويتم تحويل السفن عبر المحيط الأطلسي إلى متاحف عائمـة «آرت ديكـو». حتى قبـل عبـور الطيـار «تشـارلز لندبـرغ» المحيط الأطلسي، لأول مرة، تم إنشاء أول خطوط الملاحة الجوية المدنية، مما طوّر تجارب الطيران من عصر السجلات الرياضية إلى عصر تسويق السماء. في روايته، يصف «بول موراند» أحاسيس أول مسافرين يتم نقلهم «على الهواء المرن» والمناظر الطبيعية المتحولة إلى «قطع مطروزة» وإلى «عينات».

تمتد الحداثة -أيضاً- الى المناطق الداخلية؛ هذا هو شكل المطبخ النموذجي، كما وصفه «بيير ماك أورلان»: «جنبا إلى جنب، في مطابخهم النيكل والأوانى الفخارية البيضاء، والغسالة الكهربائية، والموقد الكهربائي، والأدوات التي تعمل بمفردها من مطحنة القهوة إلى غسالة الصحون»؛ التي يجب أن نضيف إليها الثلاجة والمكنسة الكهربائية وكل هذه «الأجهزة الصغيرة المضحكة التي تقوم بالأعمال المنزلية»، كما يطلق عليها بلاز سندرار، والتي يمكن أن نراها معروضة في صالون الفنون المنزلية التي يعود تاريخ طبعته الأولى إلى عام 1923: أفـران كهربائيــة، ولاعــات غــاز، ملمعــات أحذيــة، علــب قمامــة، وغيـر ذلـك. هـل كان الأدب متفوقـاً زمنيّـاً علـى مـذاق الأتمتــة؟ علـى أي حال، لقد اخترعت «الكتابة التلقائية» التي تتكون من «تعبئة ورقة بيضاء بالحبر الأسود»، بأقصى سرعة ممكنة، دون تفكير في النتائج الجمالية. وهكذا، خرج من قلم «بريتون وسوبول» غير القابل للترويض رواية «المجالات المغناطيسية»، التي أنتجت السريالية. ولكن، إذا لم يـرَ «بـلاز سـندرار» أو «فرنانـد ليجيـه» فـي الآلات إلا «التفـاؤل الجميـل»، فإن «بيير يوجين دريو لاروشيل»، الكاتب الفرنسي للروايات والقصص القصيرة والمقالات السياسية، يتساءل: «كيف سيتعايش الرجل مع زيجاته بحضور الآلـة؟» ، بينمـا أظهـر «فاليـرى» وعيـاً بيئيـاً: «فكّـر فيمـا يتم استهلاكه، يومياً، من هذه الكمية من المحركات بجميع أنواعها، وتدمير الاحتياطيات في العالم».

■ ألكسيس بروكاس، وأوريلي مارسيرو □ ترجمة: عبدالله بن محمد

(2020 أبريل) Le Nouveau Magazine Littéraire



#### مارك ألكسندر أوهو بامبي

يُعَدُّ مارك ألكسندر أوهو بامبي (Marc Alexandre Oho bambe) من أبرز الشَّعراء الذين نشأوا بين أحضان الكتب والقصائد. وُلِدَ سنة 1976، بمدينة دوالا، العاصمة الاقتصادية للكاميرون. تَحَصَّل على جائزة «بول فيرلين» من الأكاديمية الفرنسية، سنة 2015. يقتفي هذا الشاعر آثار الأدباء ذوي النزعة الإنسانية، من قبيل: رينيه شار، وإيمي سيزير..، وتتغنَّى قصائده بمجموعة من القيم، من بينها: الإيثار، والحُبِّ، والثورة، والبحث عن الإنسان، والحضّ على المشترك الإنساني. تأتى قصيدته «لقد ألْغِيَ الغَدُ» لتُعيد تجسيد هذه القيم في ظل الأزمة التي نعيشها الآن، حيث نظمها في أثناء الحجر المنزلي الذي صادف إقامته بمدينة «أبيدجان».



ألكسندر أوهو بامبى▲

لَقَدْ أُلْغِيَ الْغَدُ. هَلْ هِيَ نِهَايَةُ العَالَمِ أو، بالأَحْرَى، نِهَايَةُ عَالَم مِنَ العَوالِم؟

> رَحَلَ الْمُسْتَقْبَلُ. تَوَقَّفَتِ العَوْلَة إلى أَجَلِ غيْرِ مُسمَّى. رُبَّما تَبْدَأُ العَالَِيَّة..

رُبِّما!

ولكنِّي أقول، أيضًا، على خُطَى الأستاذ، والأَمَلِ، وبكل تواضع:

> الشِّعْرُ يُذَكِّرُنَا بأَنْفُسِنَا، ضُعَفَاءَ

كُلُّ شَيْءٍ قِيلَ.

حِينَ تُنْحِلُنَا الهَشَاشةُ

لا مَقرَّ لَنَا.

بشرًا قادرين

ومُذْنِبين

بما اقترفَتْ أَيَادِينَا ؛ خَيْرًا وَشَرًّا.

أُولئك الناسُ الذين يُطِلُّونَ مِنَ النَّوافِذ وَيُغَنُّونَ

وَيُصَفِّقُونَ.

مَا فَائِدَةُ الشِّعْرِ؟

سُؤَالٌ رُوحِيٌّ مَا فَيَ ٓ يَتَرَدَّدُ فِي دَوَاخِلِي مُنْذُ أَكْثَرَ

مِنْ عِشْرِينَ سَنَة.

وفي دَوَاخِلِي، ما يزال صَوْتُ سيزير يُعيدُ على

مَسامِعي جوابَهُ الجَامِعَ المَانِع:

«يُفِيدُنَا الشِّعْرُ في تَحَمُّلِ العالَم».

إذَرْن، بكُلِّ شَفَافِية وَصَرَاحَة.. دُونَ حِجَاب دُونَ سِتَار أو أَقْنِعَةِ مَطَر. وَجْهًا لِوَجْهٍ أَمَامَ مهازل انْتِظَام اللاَّنِظَامِ العَالِِيِّ الذي هُوَ نَفْسُهُ يَسْتَمْتِعُ بِنَا، ما دَامَ يُحْبِرُنَا على العيْشِ دُونَ البحْثِ عنِ الْمَعْنَى، وُجُوهُنَا إلى الأَرْضِ، مُنْكَفِئِينَ على المِقْوَدِ، لِنَرْتَطِمَ بِالحَائِطِ، بِسُرْعَةٍ عَالِيَة. لَقَدْ أُلْغِيَ الْغَدُ.

هل هي نهاية العالم أو، بالأحرى، نهاية عالَم مِنَ العَوالِم؟ في جراند- بسام، على شاطئ يُعَذَّبُ ، أَطْفَالٌ يَلْعَبُونَ سُذَّجٌ بَرِيئُونَ مِثْلَ جَمِيع أَطْفَالِ العَالَمِ. أَنْظُرُ إِلَيْهِمْ وَهُمْ يَتَقَاسَمُونَ الحَيَاة.. يَرْكُضُونَ جَمِيعًا خَلْفَ الفَرَحِ الدَّائِرِيِّ مِثْلَ كُرَةٍ زَاهِيَةِ الأَلْوَانِ، بابْتِسَامَةٍ في العَيْنَيْن مُثبتَةٍ على أَفْكَارِي ؛ هُوَ ذَا الشِّعْرُ. الجَمِيعُ، ذُكُورًا وَإِنَاثًا، في شُرْفَةِ الْمَنْزِل مِثْلَمَا كُنَّا أَمْس في شُرْفَةِ

ذَوَاتنَا ؛ هُوَ ذَا الشِّعْرُ.

هُوَ ذَا الشِّعْرُ: فِي كُلِّ وَاحِدٍ مِنَّا مَحْجُور. كُلُّ مَوْجَاتِ التَّضَامُن هَاتِهِ، كُلُّ عِبَارَاتِ الْحَبَّةِ والتَّعَاطُفِ هَاتِهِ، نَحْوَ الخَلاَصِ، هُوَ ذَا الشِّعْرُ: كُلُّ تِلْكَ الْبَادَرَاتِ الإِبْدَاعِيَّةِ الخَلَّاقَةِ، التي تُزْهِرُ في الرَّبيع، وَتُبْدِعُ الجَمَالَ والانْسِجَامَ، تِلْكَ الْمُسَارَكَاتُ، بِالآلافِ، لِلْمُوسِيقي، لِلصُّور والكلماتِ، لِلْمَشاعِر الغَالِيَةِ، لِلثَّقَافَةِ، التي تُنْهِضُنَا وَتَسْمُو بِنَا ؛ هُوَ ذَا الشِّعْرُ.

كُلُّ الأَيْدِي التي تَقْبِضُ على القُلُوبِ، لِكَوْنِها لا تَمْلِكُ أَنْ تَمُدَّ أَيَادِيَ تَهُبُّ إِلَى الْمُسَاعَدَةِ، إلى الْحَبَّةِ، إلى مَحَبَّةِ الْمُسَاعَدَة.. هُوَ ذَا الشِّعْرُ ؛ الشِّعْرُ الذي يُذَكِّرُنَا بأَنْفُسِنَا.

> سَنَحْلُمَ سَنَبْتَكِرُ أو سنموتُ معًا. الشِّعْرُ يُذَكِّرُنَا بِأَنَّنَا، أَحْيَانًا، نُعَارِضُ أَنْفُسَنَا. إِنَّهُ يَجْعَلُنَا نَقِفُ

> > وَجُهًا لِوَجْهِ أَمَامَ حَالاَتِنَا الْسُتَعْجَلَةِ الْنُسِيَّة حَيَوَاتِنَا الْزَيَّفَة أَحْلَامِنَا الْهُزُومَة مَسَاراتِنَا الدَّاخِليّة الضَّائِعَة في جُنُون الأيَّام التي تَمُرُّ بنَا أَوْ بدُونِنَا..

> > > وجهًا لِوَجْهٍ أَمَامَ أَنْفُسِنَا.

وكأنَّهم غَيْرُ وَاعِينَ بفَنَائِهِم، ساخرين من الأشْخَاص الخَيِّرينَ، الصَّالِحِينَ الذينَ يَسْعَوْنَ إلى التَّصَرُّفِ بأَنَاقَةٍ مَعَ السَّاخِرينِ والْبُبْتَذَلِينَ، الذينَ هُمْ في صِرَاع مُسْتَمِرٍّ، فی حَرْب ضِدَّ الْمُعْنَى ضِدَّ النُّبْل ضِدَّ السِّلْم ضِدَّ الأَرْض ضِدّنَا جَمِيعًا، رجَالًا ونِسَاءً، وَضِدَّ أَنْفُسِهِمْ، أَنضًا، يَسْتَقِلُّونَ ظَهْرَ الرِّيح بابْتِسَاماتٍ مُتَبَادَلَةٍ بَيْنَ الرَّجُلِ والْمِزْأَةِ هُنَاكَ ؛

هُوَ ذَا الشِّعْرِ.

هُوَ ذَا الشِّعْرِ.ُ

الرَّسَائِلُ النَّصِّيَّةُ الَّتِي يَكْتُبُهَا إِلَيَّ فريد وأَلْبِير، عَبْرَ وَاتْسَاب، مُنْذُ أُسْبُوعٍ، تَقْرِيبًا، في نفْسِ السَّاعَةِ الزَّرْفَاءِ، سَاعَتِنَا؛ هُوَ ذَا الشِّعْرُ. كُلُّ تِلْكَ القُلُوبِ الْكَوَّمَةِ التِي يُعَانِقُ بَعْضُهَا بَعْضًا، مُتَقَابِلَة.. كُلُّ تُلْكَ القُلُوبِ الْكَوَّمَةِ التِي يُعَانِقُ بَعْضُهَا بَعْضًا، مُتَقَابِلَة.. كُلُّ أُولَئِكَ الأَشْخَاصِ الذينَ يَهَبُونَ فَنَّهُمْ، يَقُومُونَ بِدَوْرِهِمْ، وَيَقِفُونَ دِرْعًا وَاقِيًا في وَجْهِ الخَوْف؛

الأَخُ الرَّفِيقُ الَّذِي قَابَلْتُهُ قُرْبَ أَدْجَامِي، وَاضِعًا قِنَاعَهُ الوَاقِيَ عَلَى جَبْهَتِه، صَائِحًا بِصَوْتٍ قَوِيٍّ وَوَاضِح: «الفيرُوسُ عَلَى جَبْهَتِه، صَائِحًا بِصَوْتٍ قَوِيٍّ وَوَاضِح: «الفيرُوسُ هُنَاكَ، لا يَسْتَطِيعُ الوُصُولَ إِلَى هُنَا، فَلَدَيْنَا الفُلْفُلُ الحَارّ، عنامنكو والشَّمْس، فَكَيْفَ يُمْكِنُ لِلْفيرُوسِ أَنْ يَصِلَ إلى عنامنكو والشَّمْس، فَكَيْفَ يُمْكِنُ لِلْفيرُوسِ أَنْ يَصِلَ إلى

هُنَا؟». قالَ لِي ذَلِكَ، وَهُوَ يَطْلُبُ مِنٍّ قَلِيلًا مِنْ مُعَقِّمٍ البَدَيْنِ!

هُوَ ذَا الشِّعُرُ.. فِي القَهْقَهَاتِ الَّتِي تَلَتْ جُمْلَتَهُ الْتُوَهِّجَةَ بِرُوحِ الدُّعَابَة. لَقَدْ أُلْغِيَ الْغَدُ! أَمَامَ الأَسْلِحَةِ الخَارِقَة، مُوَاطِنَاتٍ، وَمُوَاطِنِينَ، لَنْجُوَ دُونَ أَنْ يُحِسَّ كُلِّ مِنًا بِالآخَرِ؛ كُلِّ مِنًا بِالآخَرِ؛ هُو ذَا الشِّعْرُ. هُو ذَا الشِّعْرُ. فِي كُلِّ وَاحِدٍ مِنَّا، ذَكَرًا أَوْ أُنْثَى، مُحَاصَرًا، فَا الْمَنْ الذي نَفْتَقِدُه وَلِكُلِّ تِلْكَ الأَشْيَاءِ التي تَحُثُّنَا على الإِسْرَاعِ في الحياة. وَلِكُلِّ تِلْكَ الأَشْيَاءِ التي تَحُثُّنَا على الإِسْرَاعِ في الحياة. وَلِي الحَيَاة؟ وَلِي مَنْ مَنْ مَنْ عَمِيقٍ، فَريسَةً لِلْيَأْسِ، وَنَ فَرَحٍ عَمِيقٍ، فَريسَةً لِلْيَأْسِ، لِضُغُوطِ الحَيَاةِ اليَوْمِيَّةِ التي نَفْرِضُهَا على أَنْفُسِنَا طَوَاعِيَة!

الشِّعْرُ يُعِيدُنَا إِلَى شَاطِئِ أَحْلَامِنَا المُؤَجَّلَة إِلَى قَافِيَةِ آمَالِنَا المُهَجَّرَة إِلَى وَقْفِ «أَنَانِيَّتِنَا» المَغْرُورَةِ التي لا نَظِيرَ لَهَا إِلَى الفَنِّ الذي يَرْبِطُنَا وَيُسْلِمُنَا إِلَى سِرِّ النُّجُومِ المُلْتَقَطَة في الطِّينِ أو تَحْتَ الأَحْجَارِ المَرْصُوفَةِ لِهَذَا الشَّاطِئ، شَاطِئِ إفريقيا الخَالِدَة. الشِّعْرُ يُذَكِّرُنَا

في وَرَقَاتِ هِيبْنُوس، وفي صَوْتِ شَار، الجَهْورِيّ، يِأَنَّ عَلَيْنَا «أَنْ نُحِبَّ نَفْسَنَا كَثِيرًا، هَذِهِ الْمَرَّةَ، أَيْضًا، وَأَنْ نَتَنَفَّسَ بِقُوَّةٍ تَفُوقُ رِثَةَ الجَلَّاد» الشِّعْرُ يُذَكِّرُنَا يِأَنْفُسِنَا

أَحْيَاءً مُفْعَمِينَ بِالحَيَاة بَشَرًا فَانِينَ

يتصرَّفُونَ، غالبًا،

هَلْ هِيَ نِهَايَةُ العَالَم أو، بالأَحْرَى، نِهَايَةُ عَالَم مِنَ العَوالِم؟

> رَحَلَ الْسْتَقْبَلُ تَوَقَّفَتِ العَوْلَة إلى أُجَل غيْر مُسمَّى. رُبَّما تَبْدَأُ العَالِيَّة!

رُبِّما!

«مَا الحَاجَةُ إلى الشُّعَرَاءِ فِي زَمَنِ الضِّيقِ وَالشِّدَّة؟» يَتَسَاءَلُ هُولْدِرْلِين. وَأَسْمَعُ هُوجُو يُجِيبُ بِكُلِّ إِجْلَال: «إِنَّ الشَّاعِرَ، فِي الأَيَّامِ الجَاحِدَةِ، قَادِرٌ عَلَى إِعْدَادِ أَيَّام سَعِيدَة؛ فَهُوَ إِنْسَانُ الْدُنِ الفَاضِلَة قَدَمَاهُ هُنَا، وَعَيْنَاهُ هُنَاك.

هُوَ الَّذِي يَعْتَلِي جَمِيعَ الرُّؤُوسِ فِي كُلِّ زَمَان، مِثْلَ الأَنْبِيَاء، وَفِي يَدِهِ، الَّتِي يُمْكِنُ أَنْ تَحْمِلَ كُلَّ شَيْء يَنْبَغِي، سَوَاءٌ أَذَمَمْنَاهُ لِذَلِكَ أَمْ مَدَحْنَاه، يَنْبَغِي أَنْ يَجْعَلَ الْمُسْتَقْبَلَ مُتَوَهِّجًا مِثْلَمَا يَتَوَهَّجُ المِشْعَلُ الَّذِي يَهُزُّهُ بِيَدِه».

لَمْ أَنْأَ بِنَفْسِي، يَوْمًا، عَنِ الشِّعْر. الشِّعْرُ حَقِيقَةٌ وَاحْتِفَاءٌ بِالرُّوحِ، يَتَغَيَّا إِنْقَاذَ الحَيَاة. يَمْنَحُ نَفَسًا لِلنَّفَس، يُجَدِّدُ الرُّؤْيَة.

لِهَؤُلاءِ، الْمُؤَدْلَجِينَ، الْمُصْطَهَدِينَ، الذينَ أَعْمَاهُمُ النِّظَامُ الذي انْمَحَى اليَوْمَ، بَعْدَ أَنْ حَاوَلَ، وكان قَابَ قَوْسَيْن أَوْ أَدْنَى مِنْ أَنْ يَنْجَحَ، تَقْريبًا، في مَحْو قِيَم الكَرَامَة، والرَّأْفَةِ، وَالتَّعَاطُف، وَاخْتِلَافِ الآخَرِ، والبَشَرِيَّةِ المَسؤولَةِ مِنْ رُبُوعِ الدُّنْيَا بِأَسْرِهَا.

> لَسْتُ آبَهُ، إِذَنْ، بِالاتِّهَامَاتِ تَلْحَقُني؛ لأنِّي أَعْتَقِد.. أَعْتَقِد بِأَنَّ الْغَدَ يُمْكِنُ أَنْ يَكُونَ، لأَنَّ غَدًا سَيَكُونُ مِثْلَمَا أَعْدَدْنَاهُ.. سَنُنْجِزُهُ مَعًا. نَعَمْ لَسْتُ آبَهُ بِالاتِّهَامَاتِ. «دِفَاعًا عَنْ نَفْسِي، سَأَقُولُ إِنِّي شَاعِرِ» مِثْلَمَا يُؤَكِّدُ رُودْنِي، حَامِلُ النَّارِ.

وَالشِّعْرُ، أَيْضًا، يَدْعُونَا إلى اصْطِنَاع مَسَارَاتٍ جَدِيدَةٍ فَوْقَ البَحْرِ. فَوْقَ الحُتّ. وَالشِّعْرُ يَدْعُونَا إلى الحَرْب لِنُفَوِّتَ فُرْصَةً مَوْتِنَا وَلِنَتَعَلَّمَ العَوْدَةَ إِلَى الحَيَاةِ مُجَدَّدًا، عَلَى قَدْرِ عَزْمِنَا، رِجَالًا ونِسَاءً، مُتَمَاسِكِينَ وَمُنْصِفِينَ.

ترجمة: فيصل أبو الطَّفَيْل

# تغيير مسار الطريق

#### لويس سيبولفيدا



حقَّق لويس سيبولفيدا شهرة عالمية من خلال أعماله السردية، وخاصَّة روايته «العجوز الذي كان يقرأ روايات الحب» (1988). عاش فترة الاعتقال السياسي بعد انقلاب «بينوشيه»، ثم تجربة المنفى في العديد من دول أميركا الجنوبية وأميركا الوسطى، وعاش اللحظات الحاسمة لانتصار الثورة السندينية في «نيكاراغوا»، قبل أن ينخرط في حركة النضال من أجل البيئة. من أشهر أعماله: باتاغونياً اكسبرس (1995)، اسم مصارع ثيران (1994)، عالم نهاية العالم (1996)، حكاية النورس والقطَ الذي علَمه الطيران (1996)، حكايات هامشية (2000)، الخط الساخن (2000)، أسوأ حكايات الأخوين غريم، ومصباح علاء الدين (2008)، ظلُّ ما كنَّاه (2009)، حكاية الكلب المسمَّى ليال (2016)، قصَّة الحلزون الذي اكتشف أهمّيّة البطء (2018)، قصّة حوت أبيض (2019) . توفي نتيجة إصابته بفيروس (كورونا - 19)، في 16 أبريل/نيسان، 2020.

> في يـوم الثلاثـاء: 17 مايو/أيـار، 1980، غـادر قطـار «أنتوفاغاسـتا - أورورو» المحطَّة التشيلية في رحلة روتينية. تألُّفت القافلة من عربة البريد وعربة أخـرى لشـحن السـلع وعربتَيـن لمسـافري الدرجتيـن: الأولـى والثانية،علـى

> كان عدد قليل جدًّا من الركّاب يسافرون فيه، ونزل معظمهم في «كالاما»، في منتصف الطريق الطويل حتى حدود «بوليفيا». وأولئك الذين بقوا، هم أربعـة في عربـة الدرجـة الأولى، وثمانيـة في عربـة الدرجـة الثانيـة، استعدّوا للنـوم متمدّديـن علـي المقاعـد، يهدهدهـم، بمسـرّة، اهتـزاز القطـار الـذي سيصعد، ببطء متعب، ثلاثة آلاف من الأمتار بزيادة قليلة، إلى أن يصل إلى سـفح بـركان «أولاغـوي» والمدينـة التـي تحمـل الاسـم نفسـه.

وهنالك، كان على المسافرين الذين يرغبون في مواصلة رحلتهم إلى «أورورو» أن يركبوا قطارًا بوليفيًا، وسيستمرّ قطار «أنتوفاغاستا - أورورو» السريع، في سيره لمسافة مئة كيلومتر أخرى، تقريبًا، عبر الأراضي التشيلية حتى التوقف في «أوخينا»، محطة نهاية الرحلة. لماذا كان يُطلق على القطار السريع اسم «أنتوفاغاسـتا - أورورو»، وليس- ببسـاطة- «أنتوفاغاسـتا - أوخينا»؟؛ ذلك شيء لم يفهمه أحد، على الإطلاق، ولا يزال الأمر مستمرًّا على هذا النحو. كانت رحلة مملَّة. لقد ماتت سهول «بامبا ملح البارود» منذ فترة طويلة، ولم تقدّم القرى المهجورة، حتى من قِبَل أشباح عمال المناجم، أيّ مشهد جدير بالذكر. حتى «الغواناكو»، الذين كانوا يعانون من السأم، أحيانًا، وهم يشاهدون عبور القطار بملامح تعبير بلهاء، كانوا ضجرين. كان المرء يرى واحدًا منهم كما لو أنه يراهم جميعًا.

كان يسافر، في عربة الدرجة الأولى، رجل وامرأة متزوّجان حديثًا. كانا يرغبان في التعرّف إلى بوليفيا (كانا يخططان للوصول حتى تياهواناكو)، وتاجـر ملابـس داخليـة لديه قضايـا عالقة فـي «أورورو»، ودارس متعلّم لحلاقة الشعر كان قد فاز بتذكرة ذهاب وإياب إلى «أوخينا» في مسابقة بالراديو. سافر حلَّاق المستقبل غير المقتنع كثيرًا بأن مثل هذه الجائزة تكافئ-

إلى حدّ، ما وبشكل عادل- الإجابة الصحيحة على الأسئلة العشرين في مسابقة «السينما وأنت».

في عربة الدرجة الثانية، كان يحاول النوم ملاكمٌ من وزن «ويلتر»، والذي سيكون عليه، بعد ثلاثة أيّام، أن يواجه في «أورورو» بطل الهواة البوليفي من فئة الوزن نفسه، ومعه وكيله، والمدلك، وخمس أخوات راهبات صغيرات من المؤسّسات الخيرية. لم تكن الراهبات ينتمين إلى الوفد الرياضي، فقد بقيـن فـي «أوياغـوي» لممارسـة بعض طقـوس الخلـوة الروحية.

كان القطار يحمل سائقين للقطارات، والمكلّف بعربة البريد، ومراقب

كانت قاطرة الديزل تسحب قافلة العربات بسلاسة، ودونما مشاكل. لقد قضوا، خلال رحلتهم، ثماني عشرة ساعة منذ أن غادروا «أنتوفاغاستا»، وكانوا يمضون بمحاذاة المنحدرات الأولى التي تحرس بركان «سان بيدرو» وارتفاعاته التي تشارف ستّة آلاف متر، تقريبًا. بقيتْ حوالي خمس ساعات أخرى مـن السـفر، حتى يدخلـوا «أوياغـوي» مقلقيـن الخفافيـش في أبـراج

لاحظ سائق القطار الذي كان في القيادة، بغتة، ظهور كتل من الضباب، لكنه لم يهتمّ بالأمر. لقد كانت كتل الضباب تشكل تفاصيل روتينية، لكنه-تحسُّبًا لكلُّ طارئ- أبطأ سرعة القطار. قائد القطار الآخر كان نائمًا وهو جالس، وعندما شعر بالحركة التي قام بها زميله، فتح عينيه.

- ماذا يحدث؟ اللامات المتوحّشة، مرّة أخرى؟
  - هناك ضباب كثيف جدّاً.
  - تصرّفُ بشكل عاديّ. لا أقلّ ولا أكثر.

اقتحمت القاطرة كتل الضباب مثل سهم، واكتشف قائد القطار شيئًا غير عاديّ. شعاع ضوء العاكس لـم يكن يختـرق الضباب، بـل كان يرتسـم دائريًّا، كما لوكان يسقط على جدار رماديّ ورطب. وبشكل غريزي، زاد السائق تقليص السـرعة إلـى الحـدّ الأدنى، وفتح رفيقـه عينيـه مـرّةً أخـرى.

- ماذا يحدث؟

- الضباب. لا شيء يُرى. لم يسبق لي أن رأيت ضبابًا بمثل هذه الكثافة.

- أنت على حقّ. من الأفضل أن توقف الآلة.

وهذا ما فعلاه. تراجع القطار بضع سنتيمترات، ثم توقف.

فتح سائق القطار الـذي في غرفـة القيادة نافـذة، وأطلُّ برأسـه محـاولاً النظر نحو الحزمة الضوئية للشعاع، لكنه لم يرَ حزمة الضوء القويّة للأضواء الأمامية. في الواقع، لم يرَ شيئًا على الإطلاق. وفي حال من الذعر، أدخل من جديد رأسه. وعندما نظر إلى الأمام، لم يستطع، أيضًا، أن يرى العاكس

- يا للقرف! لقد احترقت شمعة الإشعال.

أخذوا شمعة إشعال جديدة وخرجوا إلى الممشى يحملان صندوق أدوات العدّة. كان الرجلان يحملان في أيديهما مصباحَيْن يدويَّيْن. أوّل الخارجين تقدّم خطوتَيْـن ثـم توقـف. كان يعتقـد أن مصباحـه قـد تعطـل، لكنه لمّـا وجّهَه نحو الأعلى، تأكَّد من أنه كان مشتعلًا. لم يكن الضوء يتمكَّن من اختراق الضباب، فقد كان يسلط على بعد بضعة ميلليمترات من الزجاج، ثم يموت.

- شریکی، هل آنت هناك؟

- نعم، أنا خلفك، لكني لا أراك.

- أنا مفزوع . أعطني يدك.

تحسّسا المكان في الظلام الدامس، وأمسك كلّ منهما بيد الآخر، وبجسديهما التصقا بدرابزين الممشى، ثم تقدّما حتى العاكس. لقد كان مشتعلًا. وعند تمرير اليد فوق الزجاج الواقى، كانت حزمة الضوء القويّة تصير شفّافة، لكنها لا تستطيع اختراق حتى سنتيمتر واحد في الضباب.

- دعنا نرجع. لا ينبغى أن ننتظر أكثر من ذلك، ليس أكثر من ذلك.

وعند العودة إلى قمرة القيادة، شغل القائد الثاني للقطار مقبض الراديو للإبـلاغ عـن التوقـف، وعـن التأخيـر المحتمـل فـي الوصـول إلـى محطـة «آویاغـوی».

- يا لها من لعنة كبرى!

- والآن، ماذا هنالك؟

- الراديو. لقد مات! إنه لا يعمل.

- لم يعد ينقصنا سوى هذا. ماذا نفعل؟

- يجب أن ننتظر، ونصبر.

بدأت الساعات تمضى بطيئة، كما هـو الحـال في جميـع وضعيـات الالتباس. حلَّت الساعة الرابعة صباحًا، ثم الساعة السادسة، ثم الساعة المحتمَلة للوصول إلى «أوياغوي»: الساعة السابعة. لقد اكتملت أربع وعشرون ساعة منذ أن غادروا «أنتوفاغاستا». واستمرّ الضباب على حاله، كثيفًا، لدرجة أنه كان يمنع مرور ضوء النهار ، ولمعان الضوء الممزِّقُ للصباحات الأنديزية.

- يجب التحدّث إلى المسافرين.

- حسنًا. ولكن، دعنا نذهب معًا.

ونـزل سـائقا القطـار مـن القاطـرة، يمسـك أحدهمـا بيـد زميلـه، ملصقَيْـن جسدَيْهما إلى القطار، ووصلا حتى عربة البريد. لقد ابتهج المسؤول عندما سمعهما، وأوصلهما إلى عربـة الدرجـة الأولى، فصعـدا إليهـا. المراقب، الذي كان يرفع صوته، وهو يحاول تقديم تفسيرات لتاجر الملابس الداخلية، استقبلهما بارتياح.

- حتّامَ سنظلّ متوقّفيـن؟ أنا تنتظرنـي أعمـال مهمّـة فـي «أورورو»، تحجّـجَ الرجـل.

- ألم تطلُّ من النافذة؟ ألا ترى الضباب الموجود في الخارج؟ قال أحـد

- وماذا بعد؟ مسارات السكك تستمرّ على الأرض، أضاف.

- كن متعقَّلًا. قائدا القطار يعرفان ما يفعلانه، قالت المتزوَّجة حديثًا.

- شريكي، اذهب للبحث عن ركّاب الدرجة الثانية. من الأفضل أن يكونوا کلهم مجتمعین.

عبَر المشار إليه إلى العربة الأخرى، وكان أوّل من ظهر هم: الملاكم والتقنيان المرافقان له. أبقى الملاكم الباب مفتوحًا لكي تمرّ الراهبات.

دارت مناقشة قصيرة، كشفت عن أن المتزوّجَيْن حديثًا، ومتعلّم الحلاقة كانوا هم الوحيدين الذين يتمتّعون بالصبر داخل المجموعة، وتمّ الاتفاق على الخطة التي يجب أن يتبعوها.

ووفقا لحسابات قائدي القطار، كانوا موجودين في مكان قريب جدًّا من بركان «سان بيدرو»، في جزء من المنحنيات الحادّة التي يُنصح فيها بعدم تحريك القطار وسط ذلك الضباب، ولكن من المحتمل، أيضًا، أن كتل الضباب لن تكون جدّ واسعة. ولربّما تنتهى في المنعطف التالي، وإذا كان الأمر كذلك، فإنهما مستعدّان لاستئناف الإقلاع عندما يعبرون المنعطف. لكن، قبل ذلك، يجب أن يكونوا في أمان؛ ولهذا ينبغي أن يكون هنالك متطوّع يرافق أحد قائدي القطار مشيًّا، للاستكشاف عبر مسار السكّة. تطوّع الملاكم للتوّ، معلّلًا بأن قليلًا من الحركة سيكون مفيدًا لـه.

وحتى لا يكونا مضطرَّيْن للسير، ممسك أحدهما بيـد الآخـر، ربـط الملاكـم والقائد الثاني للقطارجسـديهما، عنـد الخصـر، بحبـل، كمـا يفعـل متسـلّقو الجبال، وشرعا في السير. لكن ما إن خطوًا أكثر من خطوة حتى افتقدهما المسافرون، ولم يعودوا يروهما. لكن الغياب لم يدم طويلًا.

وهو يسحب الملاكمَ الذي لم يفهم سبب قرار الرجوع، عاد قائد القطار إلى الجماعة.

- نحن فوق جسر، قال السككي.

- ماذا؟ ليس هناك أيّ جسر في مسار الرحلة كلَّها! قال الآخر.

- أعرف ذلك، مثلك تمامًا، لكننا الآن فوق جسر. تعال معى.

فكُّوا رباط الملاكم، وتمّ ربط السائقين معًا بواسطة الحبل.

لم يكن كلُّ من الرجلين يرى الآخر. وكانت رطوبة الضباب تجعل التنفُّس

- دُس النائمين. سوف نخطو خطوتين. أنت جاهز؟. حاول الآن وضع قدمك ما بيـن النائمين.

كان السككي الآخر على وشك فقدان توازنه. اجتازت قدمه الضباب، دون أن تجـد مقاومـة.

- يا للمصيبة! هذا صحيح. أين نحن؟

- هل لديك شيء ثقيل؟ أريد أن أعرف إن كان ثمّة ماء في الأسفل.

- فهمت. انتبه. سوف ألقي المصباح اليدوي.

انتظرا، وهما يحبسان أنفاسهما، كلّ الوقت، ما استطاعا ذلك، لكنهما لـم يسمعا الضوضاء.

- حسنًا. يبدو أنه عال. أين نحن؟

عادا إلى العربة، ووجهاهما الحائران أخرسا المسافرين.

وزَّعت الراهبات ما تبقَّى من القهوة التي كنّ قد حملنها معهنّ في (الترمس)، وراجع تاجر الملابس الداخلية جدول التزاماته.أما العروسان فقـد أمسـك كل منهمـا بيـد الآخـر ، ومشـى الملاكـم بعصبيـة مـن طـرف العربـة إلى الطرف الآخر، بينما كان مدبّر أعماله يلعب لعبة الداما مع المدلك، بينما أخرج متعلَّم حلاقة الشعر، في خجل، راديو ترانزستور من حقيبته. - فكرة جيّدة! ربّمـا هنـاك أخبـار عـن أحـوال الطقـس، فالسـاعة الآن، هـى السابعة صباحًا، وقد حان موعد الأخبار، صرخ أحد السائقين. احتشدوا قرب الفتى. وبالفعل، استمعوا إلى نشرة الأخبار، بتكذيب، أوّلاً، وبعدئـذ باشـمئزاز ، وأخيـرًا بخضـوع أمـام الوضـوح.

تحدّث المذيع عن الانحراف المأساوي لقطار «أنتوفاغاستا - أورورو» عن سكَّته، والـذي حـدث في الليلـة الماضيـة بالقـرب مـن بـركان «سـان بيـدرو». يبدو أن سائق قافلـة العربـات المقطـورة، وبسـبب عطـب فـي نظـام الكبـح، قد قفز عن مساره، وسقط في منحدر، ولم يكن هناك بين المسافرين ناجون، وكان من بين الضحايا الرياضي البارز ...

نظر كلَّ منهم إلى الآخر في صمت. لا أحد منهم سينفَّذ خططه أو سيصل، في الوقت المناسب، إلى موعده المحدّد. دعوة أخرى غامضة وغريبة، مع مرور الوقت، سوف تستدعيهم للعبور إلى الجانب الآخر من الجسر، عندما سيتلاشى الضباب. □ ترجمة: خالد الريسوني



# 

ليلى عبدالله

كان آخر أحلامي أن أموت بداء الملوك!

إذ لـم أفكّر في ميتـة مختلفـة عمّا ألفَـه مئـات الفقـراء أمثالي في هـذه المملكة. إلَّا أن الفكرة خطرت ببالى حين أذاع بوّاق القصر عن حاجة الملك إلى متذوّقين لطعامه مقابل خمس قطع ذهبية؛ نقود لم تمنح حتى لجندي يتفانى في ساحة المعركة. لابدّ للملك أن يكون سخيًّا؛ فهو يعي أن من يمتلك الشَّجاعة للتقدّم إلى الوظيفة؛ سيعرّض روحه للمغادرة باكرًا. لقد مات عشرات من البسطاء الذين أغراهم رنين الذهب، وربَّما يكـون مصيـرى كمصيرهـم، خاصّـةً أن للملـك خصومًـا يحيكـون مؤامراتهـم في قصره.

ما حيلتي؟ حياتي أشبه بالموت. سأقبل بالمقامرة رغم معارضة زوجتي؛ لعلَّى أنقَدُها وأطفالي من شبح الجوع..

سرت إلى القصر كمن يلقى بنفسه في بحيرة عامرة بتماسيح جائعة. كنت مع آخرين من طهاة وسقاة وذوّاقين، تحت إشراف الملك نفسه، طواقم متعدِّدة في بلاط المطبخ الملكي، يعدون أطعمة مختلفة. لا أحد

يدرى من أي طاقم سيختار الملك طعامه الشخصي. وفوق ذلك كان الذواقون يتوزَّعون تحت متابعة مربّية الملك ليتذوّقوا كلّ الأطعمة، بأخذ لقمة من كلُّ قِدر، قبل أن يختار الملك طعامًا لذوَّاقه الخاصّ.

في أوّل ليلة، تملّكني الذهول لحجم المأكولات، ما لذّ وطاب منها. بقيت حائرًا: أيّها ستقتلني؟

كان الملك شديد الحرص أكثر مما توقّعت؛ فهو لا يكتفى بجعل ذوّاقه الخاصّ يتناول عيّنة من الطبق بل ينتظر لدقائق، فإذا لم يسقط غارقًا في رغوة بيضاء تخرج من فمه، يكون بذلك قد نجا الطبق من سمّ الأعداء. كنت على يقين بأننى سأموت خلال تذوُّق الطعام؛ لذا عقدت



العزم على الاستمتاع بكلّ لقمة أضعها في فمي. تعمّدت أن آخذ لقمة كبيرة وأبطئ في مضغها.

كنّا قليلين، والطعام الملكي وفير، وما يتبقى يُرمى قبل أن يفسد. يا إلهى، ما ألذٌ لحم فخذَ الغزال الطرّي وهو يسري في جوفي! شيء كالسحر، بل هو السحر عينه!

مرّت الليلة الأولى. لم أصدّق نفسى! لقد نجوت!

فى الليلـة الأخـرى، ذهبـت كمحـارب إلـى وليمـة المـوت، كنـت علـى أتـم الاستعداد، قد ينتهى أمري هذه الليلة، لكنى سأموت شبعانًا كما تمنّيت، وهذا الشعور المتدفق، بحد ذاته، كان يدفعني نحو الموت منتصرًا. فرشت أمامنا مائدة عامرة. البخـار يتصاعد مـن أطباقهـا الشـهيّة. الرائحة، مـن لذَّتهـا، تـكاد تدوّخنـي. ذلـك اليـوم، دخـل علينـا الملـك، وأمرنـي أن أبـدأ بالطبـق الرئيـس، وأن أقتطـع الذبيحـة مـن منتصفهـا، فعـادة مـا يكون السـمّ مدسوسًا في قاع الوجبة لا في أطرافها. كم كان الملك متشكَّكًا!

كنت ألتهم دون خوف؛ ما جعـل الملـك وأعوانه مندهشـين! آكل بشـراهة، وشحم الشواء يفيض، بطراوته، من بين أصابعي.. ألعق بلساني الرطب كلُّ إصبِع من أصابعي بلـذَة مضاعفة، ثـم أمـدّ يـدي اللزجـة إلى الطبـق وأنتشل لقمة كبيرة من فخذ الذبيحة وأحشوها في فمي، بينما دهنها يسيح على ملابسي مخلفًا بقعًا ذهبية. كان همّى أن أشبع قبل أن أشهد نهايتي على يد عدوّ خفيّ أجهله تمامًا، ويجهلني؛ عدوّ لستُ غايته.

انتهى عشاء الليلة الثانية، ولم يكن عشائي الأخير، على ما يبدو. كم أنا محظوظ! التهمت كلِّ الأطباق. لقد نجا الملك كما نجوت أنا

بمعــدة ممتلئــة، لــم أعبّئهـا بهــذا القــدر مــن الطعــام منــذ ولادتــى. طلبني الملك لأكون ذوّاقه الخاصّ. كان يستمتع بطريقة التهامي للطعام أكثر من استمتاعه بوجبته.

بمرور الأيّام، تفاقمت أعباء الحكم، وازداد الجياع في الخارج، وتكالبت شكوك الملك، خصوصًا بعـد مـا مـات أحـد الذوّاقيـن، وأخـذ نصيـب معـدة الملك يقل من الطعام..

يتنــاول لقيمــات معــدودة، بينمــا يراقبنــي وأنــا أزدرد مــا تصــل إليــه يــداي. أزداد تخمةً، بينما الملك يزداد نحافةً. كان الملك يرى في نجاتي تهديدًا مبطنًا وحيلة، يريد منها أعداؤه أن يسترخى مطمئنًا ويستغنى بها عـن متذوّقه، فيكون، حينها، لقمة سائغة! لكن.. هيهات. هيهات.. كم كانت نبرة الملك حادّة وهـو يرفـع سـبّابته مهـدّدًا أعـداءه الوهميّيـن!

صار، بمرور الأيّام، يطلب منى أن ألتهم نصف الولائم، بل زاد تشكَّكه الصارم إلى حدّ أنه استغنى عن تناول الأطباق، واكتفى بتناول القليل من الفواكه. تضاعف حجمى، وصار جسمى مترهّلا من الشحوم، وبدا الملك، من النحول،كأنه خيط رفيع سينقطع في أيَّة لحظة.

بعد ثلاث سنين قضيتها في القصر، قضى الملُّك نحبه بسبب سوء التغذية، وظلَت المؤامرات تعيش بعده. عدت إلى أسرتي، وقد تحسنت أحوالهم بفضل ما أرسله لهم من بريق الذهب، غير أني عدت مريضًا

### المنال اللك

في زمن غابر، تجمهـر أهـل قريـة جبليّـة نائية حـول مبعوث الملـك ومعه رجال يحملون تمثالاً كبيرًا.

لم يكونوا يعرفون اسم الملك وبطولاته إلَّا من خلال تاجر القرية الذي ينقل إليهم، في مجلسه، ما يحدث خلف الجبال.

حاول التاجر وصف ملامح الملك لهم، لكنها ظلَّت غامضة بالنسبة إليهم، خصوصًا أنهم لم يروا وجهه إلَّا في التمثال الكبير المنصوب في السوق؛ لذلك نُقِل لأتباع الملك هذه المعضلة: «الجبليون لا يعرفون ملامـح الملك».

وحتى لا يتكدّر بال الملك، إن علم بأن في مملكته من لا يحفظ تقاسيم وجهـه، أصـدر أتباعـه أمـرًا بنحـت تمثـال لمليكهـم، ووضعـه في مـكان بارز فى القرية الجبلية النائية.

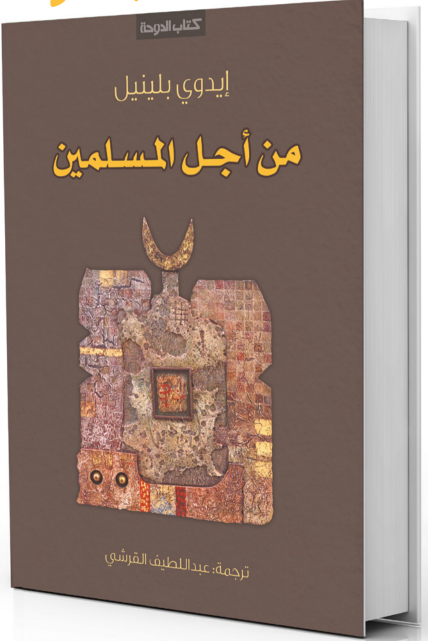
لم يقدّم البلاط الملكي لتلك القرية، من خدمات، سوى ذلك التمثال. ويا لها من خدمة!

وُضِع التمثال على كومة حجرية في وسط القرية؛ حتى يراه الرائح والغادي. اقترح بنَّاء القرية موقعًا آخر لأتباع الملك؛ فهو يستفيد من الكومة باستخراج الصلف، وهي شرائح حجرية مناسبة لتبليط أرضيات البيوت وجدرانها الخارجية؛ لكن تدخُّل التاجر وبعض وجهاء القرية جعل ميزان اقتراحه خفيفًا.

كانت نساء القرية يقتربن من التمثال بحذر، ويحرصن على تغطية وجوههـنّ؛ حياءً.. قمـن يتهافتـن عليـه مسحًا وتلميعًـا حتى يبـرق تحـت أشعة الشمس وكأنه قطعة ذهب، إلى أن انتهى بهنّ المطاف إلى التبرُّك به، وتقديم النذور. بينما أخذ الرجال ينحنون أمامه مبدين الولاء الكامل له، والـذود عنـه فـي كل الظـروف . أمـا الأطفـال، فحيـن يقفون أمامـه يشـعرون بالدهشـة لمـا يقـوم بـه الكبـار ، فهـم لا يـرون فيـه سـوى ملامـح متحجّـرة.

بعـد أن بعـث البـلاط إلـى القريـة معلمًـا وطبيبـة، بـدأوا ينشـدون للتمثـال أغانىَ تبجّل مكانته الرفيعة، ثم سرعان ما تدفّقت أصواتهم بحماس مفـرط، داعيـن اللـه أن يمنحـه الصحّـة والعمـر المديـد ليكـون ملاكهـم الحارس إلى أبد الآبدين.

في أحد النهارات، وصلت إلى القرية فرقة من المسلَّحين يحملون معهم لوحات مرسومة لوجه شابّ، فاجتمعوا بكبار القريـة وأقنعوهم بتعليـق اللوحـات فـي بيوتهم، كما أقنعوهم بأمور أخـري، وقبل أن يغادروا حطَّموا، بمساعدة شباب القرية، تمثال الملك. بينما كان أهل القريـة في ذهول يتساءلون: ما معنى طاغية؟..... كتاب الدوحة



f Doha Magazine @aldoha\_magazine @@aldoha\_magazine



### أفلام الغرب الأميركي..

# كيف بدأت ولماذا انقرضت؟

القبعات، الخيول، الأزياء، المنازل الخشبيّة، خطوط السكك الحديدية، الأسلحة النارية، والطبيعة البريّة. كلها سمات فيلمية جذابة لأفلام الغرب الأميركيّ تعلّقت بها قلوب وأعين محبى السينما لفتراتٍ طويلة من عمر هذا الفنّ تتجاوز النصف قرن، وهي المدة التي ظلّت قَيها تلك النوعية في ذروتها منذ فجر السينما وَحتى نهاية العصر الذهبيّ لهوليوود مع مطلع السبّعينيّات، قبلٌ أن تتحوَّل وتتحوَّر وتجفَّ خطوط إنتاجها بالتدريج، وتكاد تكون اختفت الآن.

> هناك ادعاء بأنّ أفلام الأبطال الخارقين حلّت محلّها. أو قد تكون تلاشت، لأنها ببساطة قدَّمت كلُّ ما لديها، ولم يظهر مَنْ يعيد اكتشافها ويجدِّدها مثلما حدث مع نوعيات سينمائيّة أخرى! وهناك مَنْ يذهب لأن صعـود تيـار اليسـار الجديـد، وتسـيُّد ثقافـة الصحـوة والصوابيّـة فـي هوليـوود أدّيـا لاسـتبعادها بشـبهة عـدم المُلاءمـة سياسـيّاً؛ لأنهـا تعـرض ماضياً اجتماعيّاً شائكاً خاصّة في نظرتها للسكّان الأصليين للولايات

> أياً كانت الأسباب، فافتقاد هوليوود لهذه النوعية يعد أحد الأعراض على انتكاسة سينمائيّة قد تمتد لتكون انتكاسة ثقافيّة وقوميّة كذلك. أفـلام الغـرب أو «رعـاة البقـر» كمـا يسـمّيها البعـض، عمرهـا مـن عمـر السينما، أسهمت الطبيعـة الشـكليّة لهـذه النوعيـة فـي تطـوُّر أسـاليب السرد البصريّة والمُساعدة في مزيد من الاستكشاف لذلك الوسيط

#### الغرب هو السينما في صورتها النقيّة

فيلم «سـرقة القطـار الكبـرى» (1903) للمُخـرج إدويـن بورتـر لهـو خيـر دليل على ذلك، يُصنُّ ف من أوائل أفلام الغرب، ومن أوائل الأفلام التي استوعبت مفردات السينما في الحكي، الفيلم المُكوَّن من 13 دقيقة، وتغلب على أحداثه المُطاردات والكَرّ والفَرّ، قام بتعريف صُنَّاع السينما الأوائل على أسلوب القطع المُتعارض (cross-cutting montage)، والـذى يعنى باختصار عرض مشهدين مختلفين يحدثان بالتزامن، وذلك عن طريق القطع والوصل من هنا وهناك بشكل مستمر، هذا الأسلوب بقـدر مـا يبـدو بسـيطا الآن، كان بمثابة ثورة في عالم حكـي القصص بصريًّا آنـذاك، لأنـه وضع خطـاً فاصـلاً جديـداً بيـن السـينما والمسـرح والروايـة، حين لم تعد الأفلام تُروى بالتتابع المشهديّ الخطيّ (الستاتيكيّ)، بل بمنطق الشعر والأحلام.

فى رأى مُنظَـر السـينما «أندريـه بـازان» أفـلام الغـرب هـى النوعيـة السينمائيّة التي تتطابق أصولها مع أصول فنّ السينما نفسه، مدللا على ذلك بعنصر الحركة فيها، كيف تتنقل عناصرها الشخصيّة هنا

وهناك وسط الطبيعة الفسيحة، والخيول الرامحة، وقطعان الماشية المُترحلة، ومطاردات الهنود الحمر، والمعارك والمُبارزات التي لا تنتهي داخـل عالـم لا تظهـر حـدوده. هـذا مـن الناحيـة الفنيّـة والشـكليّة. لكن بطبيعـة الحـال اسـتفادت أفـلام الغـرب كذلـك مـن الناحيـة الموضوعيّة، فهي تؤسس لهويّة وتراث الشعب الأميركيّ بتصوير سنوات المُراهقة التاريخيّة لهذه الأمة، حيث تدور أحداث تلك الأفلام إمّا في القرن الـ 19، وإما في زمان مُجهل يتماشى مع نفس الحقبة الزمنيّة، عصر ما قبل وبعد وأثناء الحرب الأهليّة، حين كانت معظم الأراضي الأميركيّة البعيدة عن سواحل الأطلنطي غير خاضعة لمركزيّة سياسيّة

#### بين الأسطورة والتاريخ

وتيمات تلك الأفلام.

أحياناً يُستدعى الجدل حول تصنيف المادة المعروضة في تلك الأفلام، أهى تاريخ أم أسطورة؟

مستقرّة ونافذة، وهي بيئة خصبة للخيال، شُيِّدت عليها صراعات

الكفَّة تميل لصالح «الأسطورة» التي تعكس «حقيقةً» ما، فمعظم حكايــات وســمات هـــذه الأفــلام تــمَّ اقتباســها مــن القصــص الخياليّـــة المُصـوَّرة التـي طبعـت فـي نهايـات القـرن الــ 19، والتـي كانـت معـادلا لقصص الكوميكس في زمننا، بفارق أنَّ أبطالها الخارقين كانوا أكثر تعقيـدا وإنسـانيّة فـي تركيبتهـم. ويـري بـازان أن العلاقـة بيـن الحقيقـة التاريخيّـة وأفـلام الغـرب ليسـت علاقـة مباشـرة أو لحظيّـة، لكـن علاقـة دياليكتيّـة. ويمكـن تبسـيط هـذا المعنـي بالرجـوع لجملـة علـي لسـان شخصيّة الصحافي بتحفة أفلام الغرب «الرجل الذي أطلق النار على ليبرتي فالانس» (1962) للمُخرج جـون فورد، حيـن فضّـل هـذا الصحافي أن يتجاهل الحقيقة التي اكتشفها عن أسطورة تاريخيّة صنعت سمعة زائفة لبطل القصّة، قائلاً، «نحن في الغرب، عندما تتصادم الحقيقة مع الأسطورة نقوم بطباعة الأسطورة».

أفلام الغرب ليست حالة خاصّة من الأساطير الشعبيّة، في كلُّ الحضارات الإنسانيّة وجدت نماذج قصصيّة من هذا النوع، بالطريقة



جای هوبیرمان: «أفلام رعاة البقر كانت الوسيلة التي تشرح أميركا بها نفسها لنفسها. مَنْ يضع القوانين؟ ماذا يعنى النظام؟ ما الذي يُؤدِّي برجل لاقتراف ما عليه ً فعله؟ وكيف يفعله؟»

سرقة القطار الكبرى (1903) ▲

التي لخصها الكاتب الألمانيّ «هانز بورينجر» في عبارة مثيرة تذهب كالتالي: «الإغريق لديهم الإلياذة، واليهود لديهم العهد القديم، والرومان لديهـم الإنيـادة، والإنجليـز لديهـم أسـاطير فرسـان أرثـر، والإسبان لديهـم السيد (...)، والأميركيّون لديهـم جـون فورد»، وخـصَّ المُخـرج جـون فورد تحديداً، لأنه صاحب النصيب الأكبر والأهم في صناعة أفلام الغرب، مع تمرير فكرة يصعب نفيها بأنّ أفلام رعاة البقر هي المُنجز الثقافيّ الأميركيّ الأكثر محليّة وأصالة. نسى الكاتب الإشارة لأسطورة الساموراي اليابانيّة، وأسطورة «الفتوة» المصريّة التي كتب عنها نجيب محفوظ، وكلهم يدخلون في نفس المعادلة بالتقريب.

لكن عدسات السينما فضَّلت الأسطورة الأميركيَّة على غيرها لعدَّة أسباب، أولهـا التفـوُّق الاقتصـاديّ والعسـكريّ للولايـات المُتحـدة في السـنوات التي تزامنت مع نشأة السينما، فقد كانت عاصمة لهذه الصناعة، ونموذجاً للعَالَـم الجديـد بشـكله وأفـكاره الجديـدة، وبالتالـي لهـا الحـق المُكتسـب في تصدير ثقافتها، وقد أجادت في ذلك. ثانياً، أن الأسطورة الأميركيّة هـى الأقـرب تاريخيّاً لثمـار الحداثـة، لأنهـا تتلـو أو تتزامـن مـع نظريّـات السوق الحرّ والعقد الاجتماعيّ والثورة الصناعيّة، فهي تجمع بين التراث والمُعاصَرة، سواء في المرجعيّة القيميّة، أو في السمات الشكليّة، وهو ما أعطاها الجاذبيّة والأهميّة.

#### أميركا تعرض وتشاهد نفسها

الأهمّيّـة الأكبر لأفلام الغرب تكمن في أنها نافذةٍ يمكن من خلالها التعليق على الحالة الإنسانيّة في أي وقت، وتحديداً الولايات المُتحدة. وتزداد الأهمّيّة في تلك الأيام تحديدا مع تأزم الوضع السياسيّ هناك عقب مقتل المواطن «جـورج فلويـد» بـدم بـارد على يـد شـرطيّ، ومـا تبعه من ردود أفعال يساريّة تدعو إلى إلغَاء تمويل الشرطة، وتكذيب التحقيقات، ورفض القضاء، وتشريع الغضب الذي يؤدِّي إلى عمليّات النهب والسرقة العشوائيّة، في مقابل دعوات يمينيّة برفع الطوارئ وباستخدام القوة الباطشة لفرض النظام، وتنشيط المادة الأولى من الدستور الخاصّة بحمل السلاح لحماية النفس والمُمتلكات، والاستعانة

بالقوى الفيدراليّة لوأد التمرُّد في مدن وولايات بعينها.

هناك مَنْ يشعر بأن الولايات المُتحدة تمرُّ بتحوُّل تاريخيّ بسبب الحادثة، والحقيقة أنه لم يطرأ سوى أن صعدت للسطح الهواجس الدفينـة المُترسِّـخة داخـل النفـوس منذ قيام هذه الأمـة. وتلك الهواجس والصراعات كانت جوهر أفلام الغرب، فقد اعتادت أن تطرح الأسئلة الصعبة وتجيب بالحقائق الأصعب. لا أخصُّ الفئة العميقة من أفلام هذه النوعية، ولكن حتى أبسطها وأخفَّها، فالتعليق الذي تقدِّمه تلك الأفلام ينبع تلقائيًا من سماتها الدراميّة التأسيسيّة، كالحياة في قرى بعيدة عن المركزيّة السياسيّة، الخيط الرفيع بين النظام والفوضى، الغاية التي تبرِّر الوسيلة، الشجاعة حين تكون معيارا وحيدا للنبل، نزاع مَنْ يملك الأحقيّة بتطبيق القانون، من آين تأتي شرعيّة السلطات؟ وهـل العنـف أخلاقيّ لـو كان أداة لوقـف عنفٍ آخـر؟ وهل الكراهيـة مبرَّرة لوكانت الطريق الوحيد لانتصار قومى؟

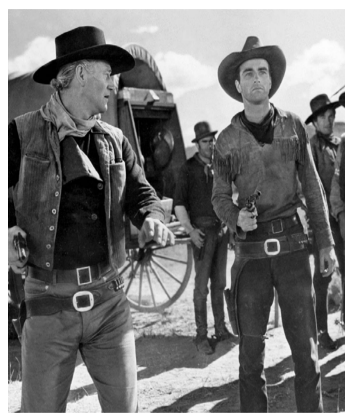
بالطبع أفلام الغرب إشكاليّة، فهي بطبيعتها تنكأ الجراح الأميركيّة القديمـة، تكفـي سـمة التسـليح الذاتـيّ لمعظـم أبطـال تلـك الأفـلام، والتى تقول شيئاً ضمنيّاً، الأيادي حين تمتد اختلاساً ناحية الأحزِمة الأنيقة التي تحمل المُسدسات، يا له من مشهدِ كلاسيكيّ! غالباً ما تتبعـه أيـاد مضـادة تتحـرَّك ناحيـة حـزام مسـلح آخـر بغـرض الـردع أو المُبارزة، لكن القتل في تلك المُبارزات يكون أسرع وأكثر مباغتة مقارنةً بمُبارزات السيوف والعصا بأساطير الشعوب الأخرى. وهو سببٌ آخر لجاذبية وتفوُّق أسطورة راعى البقر سينمائيّاً، وقرينة بأنّ الحاجة لحمل السلاح ليست زخرفة إثاريّة بتلك الأفلام، بل مكوّنا رئيسيّا في الشخصيّة الأميركيّة، وقد يكون سببا في قيام هذه الدولة بعـد سنوات الاقتتال والانقسام الأولى، لولاه لبقت تلك الدولة العُظمى مجرَّد مجموعات انتفاعيّة متصارعة فيما بينها. ولكن بتطوُّر الزمن، بات حمل السلاح محل تساؤل الآن، وهي نقطة نزاع مشتعلة بين الليبراليّين والمُحافظين.

مع الأحداث الأميركيّة الأخيرة، انتشر مقطع فيديو على مواقع التواصل لمُسلحين يستعدون لاقتحام مطعم للمأكولات الإيطاليّة، ولكن فوجئوا بأصحاب المطعم يخرجون للدفاع عن مطعمهم مشهرين المدافع،

وكان ردُّ الفعـل أن تراجـعَ المُقتحمـون، وابتعـدوا عـن المطعم فـوراً. هذا المشهد يحدث في عام 2020 إلَّا أنه مشهدٌ كلاسيكيٌّ من سينما الغرب!

#### النهر الأحمر

الطبيعــة الترفيهيّــة الخالصــة لأفــلام الغــرب أخفــت درجــة المضمــون الاجتماعيّ والسياسيّ في كثير من الأفلام. «النهـر الأحمـر» 1948 للمخرج هـوارد هوكُّس، يـراه ٱلبعـَّض مُجـرَّد فيلـم مغامـرات مثيـر، امتدحـه النقَّـاد وقت صدوره، لأنه خلافاً لأفلام جون فورد (منافس هوكس الأبرز حينها) بـدا محايـدا أيديولوجيّا، لا إشـارات علـي كونـه يـدس السـمَّ السياسـيّ فـي العسل، أو يتضمَّن رؤية اجتماعيّة ما، فقط منشغل بعرض القَصـةُ الشيقة عن الفارس توم دونسون (جون واين)، الذي يعتزل القتال بعد



النهر الأحمر (1984) ▲



الرجل الذي أُطلق النار على ليبرتي فالانس (1962) ▲

انتهاء الحرب الأهليّة ويستولى على أرض يحوِّلها لمزرعةِ حيوانيّة، يُربِّي فيها أسطولاً من الماشية على مرِّ سنوات، ثم يقرِّر قيادة هذا الأسطولُ أقصى الغرب لبيع اللحوم وكسب الثروة، في الطريق يواجه التهديدات التلقائيّة في أفلام الغرب، كالصراع مع الطبيعة، وقبائل الهنود، ثم تظهر تهديدات أخرى من رفاق رحلته تتمثل في صراع على القيادة. أشهر ناقدات السينما الأميركيّة «بولين كايل» امتدحت الفيلم، ونعتته بـ «أوبيـرا الخيـول المُدهشـة». الناقـد «كيـل كريتشـون» كتـب: «لا أحد يستطيع إلقاء البروباجاندا في فيلم ملىء بالماشية والخيول واستعراضات الأسلحة والنساء الجريئات والرجال الشجعان». أندريه بــازان اعتبــر الفيلــم نموذجــاً لأفــلام الغــرب الفريــدة المُخلصــة لتيمــات الغرب التقليديّـة دون تشـتيت بفرضيّـات اجتماعيّـة.

هـذه النظـرة التبسـيطيّة للفيلـم سـقطت بعـد ثلاثيـن عامـاً مـن صـدوره بفضل دراسة لاحقة نشرها المُؤرِّخ «روبـرت سـكلر» أسـتاذ السـينما فـي جامعـة ميتشـيجان، وهـو يـرى الفيلـم اسـتعراضا لفكـرة التوسـعيّة وتأسـيس الإمبراطوريّات، التي يكون نتاجها إعادة تشكيل العلاقات بين النساء والرجال، وبين الرجال بعضهم البعض، وهي مسائل أساسيّة بالنسبة للنظام الاقتصاديّ. يقول: «النهر الأحمر فيلم عن الماشية والخيول واستعراضات الأسلحة والنساء الجريئات والرجال الشجعان.. والرأسماليّة!». ويطبِّق سكلر صراعات الفيلم على التاريخ التأسيسيّ للولايات المُتحدة، باعتبارها الحضارة الرأسماليّة الرائدة، بمجرَّد أن أنتهى القتال بدأت التجارة، وتحوَّلت العلاقة بين أطراف الإمبراطوريّة الأميركيّة لعلاقة اقتصاديّة براغماتيّة.

قبل بدايـة المُغامـرة السـينمائيّة يجتمـع دونسـون مـع رجـال القريـة ويعرض عليهم فكرة قيادة الماشية في رحلةٍ طويلة وعرة من أجل بيعها والفوز بثروة كبرى، سيكون لكل منهم فيها نصيبٌ، بشرط أن يوقع كل رجل منهم على عقد اتفاق بأنه إذا أقدم على الذهاب فهو يسلم أمره وقراره إلى دونسون، وأنّ عليه المُضى قدما مهما كانت المخاطر، ولا يحـقُّ لـه العـودة في منتصـف الرحلـة، ومَـنْ لا ينفـذ الأوامر تكون حياته هي الثمن.

فى دراسته أشار سكلر إلى أن فكرة العقد في جوهرها إشارة للانتقال من عصور التجارة البدائيّة المحكومة بالعهود الكلاميّة، إلى عصر آخر من الاشتراطات المحكومة بقوة القانون، وهي من قيود السوق الحرّ، وقد نصَّب دونسون نفسه رأس السلطة والقانون؛ فقط لكونه يملك القوة والكاريزما والحصة الأكبر من الثروة.

لكن العقد بما يمثله من نقلة طابعها الحداثة، قد يتحوَّل بسهولة لصورةِ سوداء من الاستبداد، وهو الأمر الذي يتحقّق أثناء الرحلة فعلاً، دونسون يسىء استغلال سلطته وينكل برفاقه حتى يثوروا في وجهه بزعامة «مات جارث» (مونتغوماري كليفات) ابناء الروحى الذي انتازع من أبيه حق القيادة (أسقط الوصاية الأبويّة) وتركه مُقيّداً في منتصف الرحلة، بعد أن حظى بحب وتعاطف بقية الرجال. ومن ثمَّ تحوَّلت الرأسماليّة الديكتاتوريّـة إلى رأسماليّة الأخوة والمُساواة والإنسانيّة. هنا يطرح الفيلم واحداً من أسئلة أفلام الغرب الكلاسيكيّة حول السلطة بشـكل مُبتكَر، ويتـرك رسـالة ضمنيّة بأنّ الرخـاء الاقتصاديّ مرتبط شـرطيّاً بمنظوَمـة العدالـة. وأن العدالـة نفسـها قيمـة أكثـر مرونـةَ مـن أن تُحـدُّد بوثيقة منزوعة الـروح.

#### الرجل الذي أطلق النار على ليبرتي فالانس

«الرجـل الـذي أطلـق النـار على ليبرتـى فالانـس» (1962) للمُخـرج جـون فورد، اكتسب مكانةً مميّزة وسط أفلام الغـرب بسبب الأداء التمثيليّ لنجمیه «جیمس ستیوارت» الذی یجسید دور رانسی ستودارد رجل القانون، الحالم، المثالي، الرافض لاستخدام العنف مع المُجرمين وقطًاع الطرق. و«جـون وايـن» الـذي يجسِّـد دور تـوم دونفـون، وهـو على النقيض، راعى ماشية ذو بأس وشجاعة، ماهـر في استخدام السلاح،



جاك كرول: «الغرب كان ساحة للحلم الأميركيّ، منظر طبيعيّ على رغباتنا الوطنيّة، وميدان للمواجهة بين الحرّيّة الفرديّة المنشودة وبين الحاجة لنظام اجتماعیّ»

حادثة قوس الثور (1942) ▲

#### حادثة قوس الثور

«حادثة قوس الثور» 1942 للمُخرج «ويليام ويلمان» فيلم غرب تدور أحداثه في قرية صغيرة بولاية نيفادا عام 1885، تستيقظ هذه القرية على خبر مقتل راعى الماشية المحبوب «لارى كينكيد» أثناء رحلة قام بها خارج القرية لتسويق بضاعته، وتتردَّد الشائعات بأن قاتليه سرقوا ماشيته وما زالوا مختبئين أعلى الجبل على حدود القرية. شخصيّات الفيلم يتشابهون مع تركيبات أفلام الغرب الشهيرة لجون فورد، بحيث يمثل كلُّ فرد فئة، هناك القاضي، ورجل الدين، والجنرال المُحارب، والإقطاعي، وأصحاب الحرف، وحتى الصعاليك. المشكلة الوحيدة أن مأمور الشرطة (الشريف) فَى مُهمَّة خارج القرية، ولا يوجد مَنْ ينفَذ القانون بديلا عنه سوى مُساعِد مشكوك في كفاءته.

الأغلبيـة تتفـق علـى الخروج في حملة للقبض على المُشـتبَه بهـم والاقتصاص منهم دون انتظار الشريف وإجراءات العدالة البطيئة التي تمكن المُجرمين مـن الإفـلات بشـرورهم. القاضـى يعتـرض ويحثهــم إمـا بـأن ينتظـروا عـودة الشريف من أجل التصرُّف، وإما القدوم بالمُتهمين إلى محكمة القريـة ليواجهوا محاكمة عادلة. صوت الكثرة يغلب صوت العقل، وبالفعل يخرج رجال القرية، ثم يعثرون على ثلاثة من الرجال المُشتبَه بهم، يدَّعون أنهم اشتروا الماشية من لارى دون أن يعطيهم قسيمة شراء، وينكرون قيامهم بقتله، ولا يمرُّ الكثير حتى يُعلقوا على المشانق بقرار رجال القريـة فيمـا عدا بطل الفيلم «جيل كارتر» (هنري فوندا) الذي ساورته الشكوك، وحاول منع رفاقه من تنفيذ حكم الإعدام، لكن دون جدوى. وبعد عودة الشِريف للقرية يتضح أن لاري ما زال على قيد الحياة، وأن ثلاثة أبرياء قتلوا بلا ذنب. يطرح الفيلم قضية «المقاصل الشعبويّة»، وربّما يعتبرها البعض من القضايا التي تجاوزتها الإنسانيّة في عصر وثائق ضمان الحقوق وقاعدة «المتهم بريء حتى تثبت إدانته». لكن هذا غير حقيقيّ، فكرة المقاصل الشعبويّة حاضرة في زمننا، ربّما بصور أخفّ وأقلّ دمويّة من الماضي، لكنها موجودة خاصّة عبر الساحات الافتراضيّة، متمثلة في ثقافة الإلغاء والتنمُّر والاغتيالات المعنويّـة المُنظمة التي تستهدف الشخصيّات العامـة في الداخل والخارج. عصرنا أيضاً بات في أمسِّ الحاجة لأسئلةٍ عن سير العدالة المُنضبطة. والواضح من النماذج الثلاثة لأفلام الغرب في هذا المقال أن الإجابات والمواقف تكون مختلفة باختلاف الفيلم وهوية صانعه... أفلام الغرب شائكة بالفعل، ليس لإجاباتها عن الأسئلة، بل لأنها تطرح الأسئلة. ■ أمجد جمال

ومتحمِّس لإرساء القانون والنظام داخل قرية «شينبون» بما يفوق حماسـة «الشـريف» نفسـه (شـريف sheriff: وظيفـة شـائعة فـي أفـلام الغـرب، وتعنى مأمـور الشـرطة المُكلّـف مـن الولايـة لحفـظ الأمـن فـي

أمَّا الشِريف في هـذا الفيلـم فهـو رجـل خانـع وجبـان، يؤثـر سـلامته الشخصيّة على المُواجهـة وفـرض النظام. هذا الفـراغ الأمنيّ الـذي يتركه الشِريف يحاول سده من ناحية رانسي: صوت الدبلوماسيّة والأخلاقويّة السلبيّة. ودونفون: صوت القوة والشجاعة الفرديّة. وبيبودي: صحافي القريـة الـذي يحـاول التغييـر بالكلمـة. وللثلاثـة هـدفٌ مشـتركٌ هـو وضـع حدِ لليبرتي فالانس، المُجرم وقاطع الطرق الذي يهدِّد وعصابته أمـن ومصالح أهل القرية بصفة مستمرة.

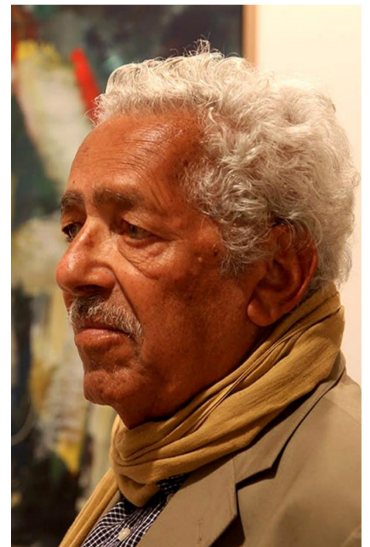
الفيلم يطرح أسئلة أفلام الغرب بطريقته، ويجيب بطريقة جون فورد المُعتادة: القوة والميثولوجيا هما كلمتا السرِّ والوسيلة لقيام واستقرار أي مجتمع، ومن ثمَّ الدولة. أمّا القوة فتتمثّل في التراكمات التي تغيِّر من شخصيّة رانسي وتدفعه للتخلّي عن مبادئه بخصوص حمل السلاح والـردّ على العنـف بالعنـف في مواجهـة أخيـرة بينـه وبيـن ليبرتى فالانس تنتهى بمقتل الأخير. لكن لأنه جون فورد فهو لا ينهى الأمور بتلك البساطة، ويعود ليسأل: أليس خيار استخدام القوة ذاته يستلزم امتلاك القوة أولاً؟ هذا ما ينقص رانسي، فلا يعقل أن يكون نجح في القضاء على ليبرتي فالانس بسلاح القوة الذي لا يملكه، لـذا تأخذنـا التـواءة الحبكـة إلـى الإجابـة بالميثولوجيـا، لنعـرف أن قاتـل ليبرتي فالانس الفعليّ هـ و دونفـون، وتـرك الجميـع يتوهمون بأسـطورة، أن رانسي الضعيف هو الرجل الذي أطلق النار على ليبرتي فالانس وأنقذ القرية من شره.

تُدفن الحقيقة في سبيل الإيمان بالكذبة، لأن الكذبة في هذه الحالـة ستعود بمنفعـةِ أكبـر علـى القريـة، حيـن يُصـوَّر للعامـة أن رانسـى هـو مَـنْ فعلهـا، وبالتالى تزيـد شـعبيّته ويتمكّن مـن الترشـح للكونغـرس، ويمتلك سلطة برلمانيّة تمكنه مـن فـرض أفـكاره النبيلـة بالطريقـة التـى أرادها من البداية. وهنا يمهدنا جون فورد لنقبل بأنّ اللبنات الأولى في بناء القانون والديموقراطيّة قـد تسـتلزم الخـروج علـى القانـون والديموقراطيّة أولاً.

### في رحيل آدم حَنين..

# وريث الصلابة

افتقد المشهدُ التشكيليّ مؤخَّراً أحد أبرز نحاتيّ العَالَم العـربيّ المُعاصريـن في القـرن العشريـن، برحيـل النحَّـات المصريّ آدم حنين (اسمّ المِيلاد: صمويل هنري)، الذي وافته المّنية صباَح يوم الّجمعة 22 مايو/أيار 2020 عن عمر ناهِز الوَّاحدُ والتسعين عاماً بعد صراع مريرِ معَّ المرضَّ. وعلى طول مسارَه الفنيِّ، لم يدَّخر جهدٍاً في توطيد وتٍطويرٍ المُمارسة النحتيّة، منذ معرضه الفردِّيّ الأوَّل يميونخ (1958)، وبالقاهرة (1961)، بُدافع إبداعيٍّ قلّ نظّيره، إذ ظلّ وفيّاً لتعبيريَّة الحَجْمِ (le yolume) التي منْحها كلُّ طاقتُه الذهنيّة والعضليّة بذائقةٍ واعيةً ويقظةٌ، تنطلق من الأصول، فيما تستشرف الجديد والمُبْتَكُر.



آدم حِنین ▲

بعـد ولوجـه كليـة الفنـون الجميلة بالقاهرة عـام 1949، حيث أنفـق فيها أربع سنواتِ تكوينيّـة ليتخرَّج في 1953، سيباشـر آدم حنيـن (المولـود بالقاهـرة في 1929) أول إنتاجاته بمرسم الفنون الجميلة في الأقصر (1954 - 1955)، وذُلَك إلى حين نَيْلَه منحةً دراسيّة لمدة عامَيْن، مَكَنَتْه من الالتحاق بأكاديميّة الفنون الجميلة في ميونخ بألمانيا سنة 1957، حيث عَمَّقَ تكوينه فى محترف أنطوني هيِلـر. عِمَّل كرسَّـام في مجلّـة «صباح الخيـر» في 1961، كمًا اشتغل مستشَّاراً فنيّاً بـدار التحرِّيـر للطبـع والنشـر فـي 1971، وهـي السنة التي سَيَشُدُّ فيها الرحال رفقة زوجته (عفاف الديبُ الباحثة في الأنثروبولوجيا) إلى فرنسا، حيث استقرَّ بباريس، وأقام معمله في الدائرة الخامسة عشرة. وخلال هذه الإقامة الطويلة التي امتدت إلى ربع قرن من الزمان (1971 - 1996)، وهب نفسه لممارسة فنّه بكل الإمكانات الذاتية والماديــة التــى يمتلكهــا، ليخبـر مختلــف التقنيــات والمُعالجــات الحَجْمِيَّــة بعديد الخامات من البرونز والنحاس والجرانيت والبازلت إلى الحَجَر الجيريّ والخشب والجص والسيراميك.

بعــد أن كـرَّس اسـمه علـى الصعيـد الدولـــّى، قـرَّر عودتــه النهائيــة إلــي مصــر في 1996، تاريخ تأسيسـه «سـمبوزيوم أسـوان الدولـيّ لفـنِّ النحـت»، فـي اتجًاه المزيد من رفع راية الحُجوم في بلد النحت، وطنه الذي آحاطه بخيـوط الوصـال عبـر اشـتغاله مـع وزارة الثقافـة بيـن 1989 و1998 ضمـن عمليات ترميم آثار فرعونيّة بالجيزة. في حين، أقام على ملكيته الأرضية متحفه الخاصّ بقرية «الحرانية»، بعد بناء منزله بالطوب الطينيّ وفق تصميم المهندس المعماريّ رمسيس ويصا، وهو المسِكن الذي لحقه الهدم، وتمَّت إعادة بنائه ليحتضن المتحف الذي تتكلُّف مؤسَّسة آدم حنين للفنِّ التشكيليّ بإدارته. يضم المتحف حديقة متحفية ومبنى من ثلاثة طوابق بارتفاع تسعة أمتار ليكون الفضاء الداخلى قابلا لعرض القطع المُجَسَّمة بطريقةِ لائقة. وقد تمَّ افتتاح «متحف آدم حنيـن» في 2014، بعد أن تحوَّل منزل الفنَّان إلى متحف يحتضن مقتنياته وأعماله التي آنجزها في مراحل مختلفة من عمره الإبداعيّ والبالغة في مجموعها أربعـة آلاف قطعـة.

إذا كان مواطنــه الرائــد محمــود مختــار (1891 - 1934) قــد حــوَّل النحــت الفرعونيّ من دائرة العبادات إلى طقوس الحياة الشعبيّة بحس تجديديّ دون المساس بمَلمَحِه الأصيل، كما هـو مُلاحظ في عملـه الصرحَى «نهضة مصـر» (القاهـرة، 1928)، فـإنّ رؤيـة آدم حنيـن تبنَّت بدورها مقاربـةَ تُحليليّة، عمل من خلالها على تُبْئير أوجه البساطة والاختزال، ضمن أسلوب إقلالي (Minimaliste) يميل إلى محو الجزئيات وتكثيف الكتلة، لتوكيد صفة



متحف آدم حَنين ▲

الثَّبات (الوضع السْتَاتيكي Statique)، الـذي يجعـل الآثـار النحتيـة حيَّـة وصامدة منذ آلاف السنين، باعتبار الثّبات فَي الأصل، خاصية إجرائيّة أساسيّة تُحَوِّل التمثال في الفنِّ المصريّ إلى كتلةِ متراصَّة قائمة بذاتها، لتكون مشحونةً بدرجةِ قصّوى من الصَّلَّابة التي تَفيد تمديد زمن حياة (La durée de vie) القطعة النحتيّة، طبقاً للقوانين الفيزيائيّة الموصولة بمقاومة المواد (Résistance des matériaux). إلَّا أن هاجس الثبات، لم يمنعه من تبنَّى التوليفات الديناميَّة التي تعضُّد خاصية الصَّلابة من الداخل، كما هـ و الشأن في العديد مـن نماذَجـه الحيوانيّـة، وبخاصة تلك المُتعلَّقة بالطيور الكاسرة ، كما هو الأمر في تمثال الصقر الذي يتأهَّب للخروج من فتحة أعلى السقف أمام مبنى الأهرام.

من جانب آخر، تقترب إبداعيَّة آدم حنين مع الحساسية الماديّة لدى «كونســتانتين برانكــوزى Constantin Brancusi» (1876 - 1957) علــى صعيد الإدراك الوافى لقوانين المادة والتقدير المُلازم لطبيعتها، إذ يؤكد برانكوزي على أنَّك «في الوقت الـذي تِنحت الحَجَـرَ تكتشـف آنئـذ روح مادتك وخُصائصها الفريّـدة، فيـداك تُفَكِّـران وهما تتعقبـان أفـكار المادة»(1). وفي منحى تعميق الوعى بماهية المادة وكيفيات تطويعها، يتقاطعـان أيضـاً مـن حيـث مبـادئ التبّسـيط التـي تَوَجِّـه الأسِـلوب لبلـوغ المـدارج القصـوي للتناغـم بيـن الكتلـة والمحتـوّي، إذ شـكُّلت البسـاطةَ أحد المُقوِّمات الجماليَّة الأساسيَّة في التطوُّر الحَجْميّ للنحت الحديث، حيثِ يتمثل المظهر الخارجيّ البسيط في مواجهـة المظهـر الخارجيّ المُعقَّد للشكل العضويّ بتعبيّر هربريت ريّد، ذلك أن «البساطة ليستّ هي الهدف، لكن المرء يصل إلى البساطة على الرغم منه كلما اقترب من المعنى الحقيقيّ للأشياء»(2) كما يرى برانكوزي. من هذه الزاوية يمكن تَلَمُّس خطوات محاورة آدم حنين لمواده الخام، وقدراته في التمييـز بيـن حدودهـا التعبيريّـة، وكـذا خصائصهـا البنيويّـة فـي بُعدَيْهـاً الكيميائيّ والسيميائيّ، حيث استواء الروح يكمن في اكتمال الحَجْم، ما يُعـزِّز الطابع الإحياَّئيّ (Animistique) في مشروعة النحتي الموسوم بديمومـة اسـتناده إلى قُواعـد تعبيريَّتِـه المُتفاّعلـة مـع مـا تقتضّيـه طبيعـة المادة من إحاطةِ شاملة تخص البنية والقوة والمتانة والنِّسب (-Pro portions) وتوازنَ الكتـل.

يُعَـدُّ نمـوذج «أم كلثِـوم» الرخامـيّ، النمـوذج الأكثـر وضوحـاً لملامســة أسلوبه القائم على أَسْلَبَة (Stylisation) معياريـة دقيقة لصالـح الكتلية الأحاديّــة التــى تــذوب فيهــا التفاصيــل والملامــح والتقاســيم والفجــوات، باستثناء المنديل كمفردة كفيلة بتحريك الوجدان، ولعب دور الاستدلال

لاستقبال همـة الوحـدة العضويّـة في «تمثيـل» كوكـب الشـرق، التمثيـل الرمزيّ المُوَجَّه باختزال حذق ومتناه، على مستوى التكوين والنعومة كما على صعيد الصفاء والانسيابيّة الموزونة بعناية فائقة. من ثمَّة، فإنّ المُهمّ والجوهريّ والدفين في أعمال آدم حنين سرعان ما يتناغم مع دواخل المُتلقىّ وَيثيـر شـعوره وخيالـه، كأن المسـألة تتعلّـق بتقابـل بصرى بين الباطن والظاهر السطحيّ للمادة الذي يكتسب قوته المرئيّةُ عبر الاشتقاق من قوة الباطن ذاته، بُحيث نتحسَّس الحركة المُقيمَة في صُلب الكتلة الصَّمَّاء ، ومعها ينكشف ذلك الإيقاع الداخليِّ الذي يقرِّبنا من سرائر التمثال الموسوم بروح صانعه. هكذا، يحافظ آدم حنين، وريث الصَّلابة، على المميزات الصرحيّة في أعماله المُفعمة بسكون حي، ينضح بجاذبيّـة عاطفيّـة تنبـع مـن خاماتـه النبيلـة ذات السـطوحُ المصقولة بإدراكِ عميق وشاعريّ للغاية.

إضافة إلى النحت، مارس آدم حنين فنَّ التصوير (La peinture) دون الاستناد بالأساس إلى القماشة والألوان الزيتيّة، إذ عُرفَ أكثر باعتماده أوراق البردي كأسناد يشتغل عليها بالأصباغ التقليديّة الطبيعيّة الممزوجة بالصمغ العربيّ، لإحياء التقنيات والأحبار اللونيّة التي طالما استعملها الفنَّان في الفنِّ المصريِّ القديم الذي ظلَّ يشكِّل مرجعيَّته الأساس في صوغ التعبير التصويريّ. وفي السياق ذاته، فقد أنجز تصاوير خاصّةً بكِتاب «رباعية صلاح جاهين» للكاتب صلاح جاهين، وهي الرسوم التي نقَّذها بالحبر الهنديّ على الورق.

لعَلَّ هذا المسار المُكابِر والغنيّ بالإنجازات والمُنعطفات الكبري، كان كفيـلاً بحصـول الفنّـان آدم حنيـنَ علـى الجائـزة الكبـرى لبينالـى القاهـرة الدوليّ في 1992، وجائزة الدولـة التقديريّة في الفنون عام 1998ي، والجائزة الأولى للإنتَاج الفنيّ في 2004. وهو مسار الْفنّان عينه الذي زَكَّته مكتبة الإسكندرية، إذ خَصَّتْه بأصدار كاتالوج فنيّ في 2018، ضم العديد من النصـوص النقديّـة بتوقيع نُقًـاد فنيّيـن مصريّيـن وعالميّيـن. بينمـا تبقـي معالمه الإبداعيّة شاهدةً على آثاره الفاتنة والمُؤثرة، وبخاصّة منها أعماله الصرحية من قبيل «حامل القدور» (1960) في حديقة النحت الدوليّة في مدينة دالاس بولاية تكساس، و«الطائر» بحديقة أكاديميّة الفنون بروما، و«المحارب» في فناء مكتبة القاهرة الكبـرى. **■ بنيونس عميروش** 

Ibid - 2، ص 168.

<sup>1 -</sup> هربرت ريد، النحت الحديث - تاريخ موجز ، ترجمة: فخري خليل ، مراجعة: جبرا إبراهيم جبرا، المؤسسة العربيّة للدراسات والنّشر، بيروت، لبنان، ط أنَّ، 1994، ص 170.



# كريستو فلاديمير الشرحي كقيمة التكفين الشرحي كقيمة اختفالية

عُرفَ الفنَّانُ الأميركيّ - البلغاري «كريستو فلاديمير جافاشيف 2020 - 1935) «Christo Vladimir Javachef) بتدخُلاته الفَّخمة عن طريق تَّغليف وتحوّيل المساحات والصروح المعماريّة باعتماد كميّات كبيرة من الأقمشة والحبال وغيرها من المواد، ضمن اختيارات دقيقة ومدروسة لمواقع بعينها، في البوادي كما في المجالات المدنِيَّة، إذ ارتكزت إبداعاته على جوانب إجرائيّة مبتكرة من زاوية ارتباط الفنّ بالبيئة عموماً، فيما تجاوبتٌ مع مفاهيم فن الأرض(1) (Land-Art, Earth art) لِتتفاعل مع الطبيعة ضمن رؤية أكثر شساعة، تستوعب الأرياف والحواضر، بحسٍّ فنيّ متوافق يُشْرك بين التشكيلي والإيكولوجيّ والمهندس معاً.



بعـد أن درس الفنـون الجميلـة بالعاصمـة البلغاريـة صوفيا، هَجر كريستو- الـذي تُوفى مؤخَّراً- مدينته غابروفو ضمـن معارضـة حكم الحـزب الشـيوعيّ حينهـا، ليصـل إلـي باريـس فـي 1958، حيث تعـرَّف إلـى زوجتـه «جـان كلـود دينـات» (1935 - 2009) التي أمست مساعدته وشريكته في إنجاز المشاريع الفنيّة. هناك، حيث أقام إلى غاية 1964 ليقرِّر الاستقرار في نيويـورك بعدها، تردُّد في باريس على جماعة الواقعيّين الجُدد الذين باتـوا يفضلـون «عـروض الحركـة» ويشـتغلون بعناصـر المُجتمـع الاستهلاكيّ السائر في الانتشار، عناصِر من قبيل البلاستيك وقطع السيارات وغيرها مـن مـواد المُخَلَّفات. من ثمَّة، سـيعمل كريستو ورفيقته على ربط فنهما بالبيئة، فخرجا بدورهما إلى الأراضي الشاسعة ليشتغلا بمـزاج احتفاليّ على الفضاءات الطبيعيّة مثل فنَّاني البيئة (٤)، فكانً عليهما ٱبتكار نهج مُغاير وطريـف عبــر تَبَنِّـى مُبــدأ الإفــراط القائــم علــى تحديــد ضَّخامــة المسـاحات التـى قـد تتسـع لكيلـو متـرات علـى الأرض والكُتَـل البنائيّة الفخمـة من المعالِم الشِهيرة التي تتحوَّل إلى موضوع مادّي للتدخُـل والمُعالجـة، ليُحَقِّقا تفعيل اللَّفَّات العملاقة التي وَسَمَتْ تمييز الفنّ المُعاصِر.

لكن، بالرغم مـن الـزوال السـريع لهـذه اللَّفَّـات السـحرية التـى ينحصِر بقاؤها المادّي في بضعة أيام معـدودة، فإن إنجازهاً يتطلب في معظمها عـدّة سنوات مـن التحضير والدراسات والتدابير. وَإِذا كانت تتطلب مبالغ كبيرة للغايـة، فإنهـا لا تمس أمـوال دافعـى الضرائـب. وفى هذا الصدد يوضح كريسـتو أنه، من حيث المبدأ يرفض أيـة رعايـة أو دعـم رسـميّ، لأن «هـذا يسـمح بحرّيّـة فنّيّـة حقيقيّـة واسـتقلالية تامـة». وإنّ باتـت ذاكـرة هـذه الأعمال العابرة مُثبَتَـة كوثائـق مرئيّـة في الرسـوم والمجموعـات والنمـاذج والصور ، فإنّ التصاميم والدراسـات التحضيريّة للفنّان ، تقـدّر بأسـعار هائلـة مقارنـة بدراسـات المُهنـدس المعمـاريّ، إذ



تتحدّد بسومة مرتفعـة في مـزادات علنيّـة غيـر مسبوقة، وهـي المبالـغ التـي تُتيح للفنّـان تمويل مشاريعه الفنيّة الخاصّة، إذ أصبح سياق المُمارسة والإنجاز أهم من الأثر والعمل الفنّيّ في فنون ما بعد الحداثة، وذلك في مقابل المُشاهَدة العابرة والتذوُّق الاحتفاليّ لمظهّريّـةً الإنجـاز التـى تكتسـيها الفضـاءات البيئيّـة والمعماريّـة فـي الموقـع، فـي «الآن هنا»، حيث تُقام التظاهرة الممنوحة للجماهير مجاناً.

في هـذا الأفق، ضاعـف الثنائـيّ كريسـتو وجـان كلـود مجهودهمـا ليصيـرا معروفيْـن لـدي الجمهـور الواسـع مـن خـلال العديـد مـن الأعمـال التـي يتـمُّ تنفيذهـا فـي مواقـع مختـارة بعناية، مع إعطاء بعدٍ مشهديّ جديد للتغليف عبر تغطية فسحات شاسعة وآثار بنائيّة بكاملها، إذ عملا بشكل خاص على تغليف متحف شيكاغو للفنِّ المُعاصِر في 1969، وطرحـا سِـتارة برتقاليّــة بالغــة المسـاحة فـي وادي كولــورادو فـي 1972، وقامـا بتلفّيـف 40 كلم من الحواجز بالقماش شمال سان فرانسيسكو في 1976، كما عملا على تحويط

جزر خليج «بيسـكِاين - Biscayne» في ميامي عام 1983، وقاما بتركيب 7500 مـن الأروقـة المُعلَّقـة بالنسـيج فـى سـنترال بــأرك فـى نيويــورك عــام 2005. بل قبل هذا التاريخ، بين عامى 998 و1999، تولى كريستو وجان كلود المبنى الصناعيّ لقياس الغاز الضخم (Gazomètre) الذي تمَّ إنهاء تشغيله في 1988 بمدينـة «أوبراهـاوزن - Oberhausen»ِ فـى ألمانيـا، باعتبـاره أحـد أكبـرّ خزانـات الغـاز فـي العالـم، بارتفـاع 117 متـرا وبقَّطـر يبلـغ 68 متـرا، وقـد تـمَّ بناؤه في (1928 - 1929) لتخزين غاز فرن الصهـر الخـاِص بمُعالجـة الحديـد الخام، مَا جعل الموقع جديراً بالتتبُّع لـدي الفنَّانَيْنِ اللَّذَيْنِ تَدِخَّلا في فضائه الكبيـر الـذي تحـوَّل إلى مكان للعـرض، وذلك عبر بناء جـدار مُركّب من 13000 وحـدة مـن براميـل النفـط، باَرتفـاع 26 متـرا ووزن إجمالـيّ بلـغ 300 طـن. وفـي عمـل مختلـف يعـود إلى سـنة 2016، أنجـز كريسـتو «الأرّصفة العائمـة» (The Floating Piers)، بالاستناد إلى دمج التجهيز (Installation) الضخم مع صناعـة البنـاء لربـط بلـدة «سـولزانو - Sulzano» الصغيـرة بجـزر مونتـي إيزولا وسان باولو على بحيرة «إيزيو - Iseo»، حيث اتخذ العمل شكلا مرصوفا عبـر 220 ألـف وحـدة مـن مكعبـات البولـي إيثيليـن عالـي الكثافـة، لتطفـو علـي طول ثلاثة كيلو مترات على سطح الماء، بينما الحبال المصنوعة من (UHM̩PE) (البولي إيثيليـن عالى الـوزن الجزئـيّ جـدّا) تتيح ربـط هذا الجسـر المُؤقت بالمَراسي لتثبيته. غير أن ذلك لم يمنع الزوار الذين يمشون على الهيكل من إمكانية الشعور بالموجات التي تجعل المنصة مشحونةً بحركة متموِّجة. مع الإشارة إلى أن كريستو، ظل يُذيِّل ملفات مشاريعه بالتوقيع الثنائيّ طوال حياتـه حتى بعـد وفـاة شـريكته جـان كلـود فـى 2009.

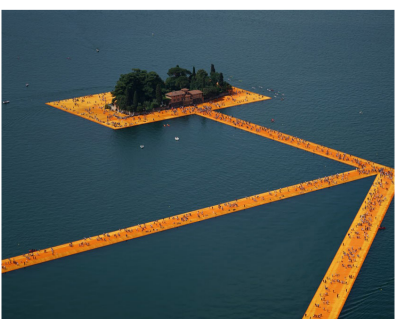
حَطِّي الثنائيِّ كريستو وجان كلود بأعظم إنجاز على الإطلاق، حين سُمِحَ لهما بتكفيت «الرايخستاغ® - Reichstag Le «في برلين سنة 1995، بعد أن صوَّت النواب الألمان في «البوندستاغ Le Bundestag» (البرلمان الاتحاديّ) لصالح مشروع صعب التصديق في 25 فبراير/شباط - 1994 (292 صوتاً مقابل لصالح مشروع صعب التصديق في 25 فبراير/شباط - 1994 (292 صوتاً مقابل دي)، ما دفع هلموت كول لوصف الإعلان النيابيّ بالفضيحة حينها، معتبراً ذلك «هجوماً على كرامة الرمز القوي لتاريخ البلاد»، خاصّةً أن الرايخستاغ شُيّد زمنئذ ليكون برلمان ألمانيا المُوحَّدَة، ما يدل على قيمته الرمزيّة كمَّعَلَمَة معماريّة دالة. في قبول المشروع، رأى كريستو حلمه يتحقَّق، إذ عاش حياته الزاخرة ولم يتخيَّل ما بدا له مستحيلاً فحسب، بل أدركه



أخيراً، على المستوى التنفيذيّ كما على الصعيد الرمزيّ أيضاً، بحيث تتقاطع في هذا الإنجاز سيرته الشخصيّة الموصولة بهروبه من بلغاريا الشيوعية في 1957 والذاكرة الجماعيّة لألمانيا المُوحَّدة بعد أربعة وأربعين عاماً من الانقسام. من ثمَّة، عرفت هذه التظاهرة الإبداعيّة صدى منقطع النظير، حيث قُدِّر عدد المُشاهدين بحوالي خمسة ملايين، وهو الجمهور الذي احتفى بكريستو وبتظاهرته الفريدة من خلال تنظيم زيارات ونزهات وإقامة حفلات موسيقيّة في المروج المُجاورة. كان الإنجاز آية في الإبهار الذي أوجد له سبعة ملايين دولار من تمويله الخاص، وهي الميزانيّة التي يمكن تصوُّرها بالنظر إلى ضخامة مقاييس المبنى الذي تمَّ تَكْفينه بمئة ألف متر معب من قماش البولي بروبيلين الفضيّ، وقد تمَّ تصنيعه خصيصاً من لدن خمسة معامل ألمانيّة، بالإضافة إلى فيلتر عملاق للاستخدام الصناعيّ لدن خمسة معامل ألمانيّة، بالإضافة إلى فيلتر عملاق للاستخدام الصناعيّ المُغطى بالألمنيوم، وأكثر من ثمانية آلاف متر من الأحبال الزرقاء، مع تشغيل 220 من العُمَّال لفَكَ القماش.

في حين، شهدت فرنسا أحد أبرز أعمال الفنّان الثنائيّ، المُتمثّلة في تقميط أقدم جسر في باريس، إذ تنحدر بداية تشييده على نهر السين باعتماد الأقواس السفلية (Pont en arc par-dessous) إلى عام 1578، بينما يُسمَّى «الجسر الجديد» (Le Pont Neuf). في 1985، تطلّب تغليف الجسر المُمتد على طول 140 متراً، أربعين ألف متر مربع من القماش و12 طناً من الكابلات الفولاذية، مع تدخل 300 عامل تحت إمرة 12 مهندساً، حيث أشغال تلفيفه وحدها شكَّلت فرجة خاصّة، فباتت مَظْهَريَّة الجسر متحولة بنظرة جديدة معروضة للزوار على امتداد أسبوعيْن. ففي تغطية الجسر بكامل جُزئيّاته المعماريّة «يبقى فقط جوهر الجسر الجديد» بتعبير كريستو، وأولئك الذين ساروا على القنطرة لا يمكنهم نسيان تلك التجربة الاستثنائيّة المحفورة في الذاكرة التي تُنْعِش ديمومِة العمل بعد زواله.

في العاصمة باريس أيضاً، كان من المُقرَّر أن يَحْزِم كريستو «قوس النصر» (L'arc de triomphe) الذي تمَّ تشييده بين 1806 و1836، وهو الصرح الذي كان وزوجته يحملان خُططاً لتلفيفه في شبابهما، منذ 1962. وبصدد مشروعه كان وزوجته يحملان خُططاً لتلفيفه في شبابهما، منذ 1962. وبصدد مشروعه خات الصلة (الموسوم بــ:Projet pour Paris, Place de l'Etoile-Charles: في سبتمبر/ de Gaulle)، وعد كريستو بأن يُشَكِّل أحد أكثر الأحداث إثارة في سبتمبر/ أيلول 2020، غير أن المشروع تأجَّل لمدة سنة جرَّاء الشكوك المُرتبطة بوباء أيلول 2020، غير أن المشروع تأجَّل لمدة سنة جرَّاء الشكوك المُرتبطة بوباء يزال «على المسار الصحيح» في أفق الفترة الفاصلة بين 18 سبتمبر/أيلول و3 أكتوبر/تشرين الأول 2021، ليتمّ تكفين قوس النصر كله بما لا يقل عن 25 ألف متر مربع من القماش المُصَنَّع بلونٍ أزرق فضيّ، وسبعة آلاف متر من الحبال ذات اللون الأحمر، فيما يضمن متطوعون ومنظمات العناية الكاملة النصب الجندي المجهول وشعلته في الوقت الموازي لأشغال التغليف، لنصب الجندي المجهول وشعلته في الوقت الموازي لأشغال التغليف، وفق ما جاء في بيان مشترك بين كريستو ومركز بومبيدو الثقافيّ ومركز لوميدو الثقافيّ ومركز الوطنيّة في فرنسا. إلّا أن زمن الوباء حسم رحيل الفنَّان كريستو في الورايًار، 2020، في نيويورك، عن عمر ناهز 84 عاماً.







في ارتباطه المُستدَام بالأرض وميله إلى البوب آرت(4) (Pop'art) في بعده الشَّعبيّ بخاصـة، ظلُّ وفيّـاً لمفاهيمه التي تنتصر للوفـرة والضخامة المُمنوحة للعمـوم فـي المواقـع المفتوحـة كفضـاءات تواصـل بعيـدا عـن القداسـة الجماليّة. ففّى تغليف المعالِم الهائلة التي يقدِّمها بمَرْئِيَّة الهدايا، يَدُلنا التلفيف (L'emballage) الخاضع للحزم والشَّدّ على طبيعة التقميط لتنبثق أبعاد التقويم والتسوية والتقوية، بينما يحيلنا على فِعْل التكفين الـذي يضعنا أمام صور الفناء والموت الذي يتحوَّل مع كريستو إلى طقس حي، بحيث يضحى التكفين الصَّرحيّ قيمـةً احتفاليّة وفرجويّة تتخـذ معها الُمعالُّم المعماريّة حياة رمزية جديدةً، أثناء العـرض وبعـده، مـن خـلال مـا يثيـره الإنجاز ومواده السابقة التجهيز، لتكون الأقمشة متناغمةٌ مع ما يقتضيه سياق الإبصار من طيَّات وملامس (Textures) وألوان، وما يليها من ظلال وكُمْدَة وضوء ولمعان ضمن تفاعُل طبيعيّ مع الشمس والرياح والمُناخ بعامة، لتستمر حياة العمل في ذاكرة ووجدان المُتفرِّجين بعد اختفائه. هكذا دأب الفنَّان التشكيليّ كريستو الذائع الصيت خلال أكثر من نصف قرن على تشذيب فنِّ الخبّرة الشاملة، الجديرة بفخامة فنّه الذي ذاع في أنحـًاء العَالَـم، ليوطـد أسـلوبه الصَّرحـيّ كعلامـةٍ فريـدة ومُفارقـة فَـي فنـونَ ما بعـد الحداثـة. ■ **■ ب. ع** 



(1) «فنّ الأرض» (Land art): ظهـر في السـتينيّات والسـبعينيّات في الولايـات المُتحـدة وهولنـدا وبريطانيـا العُظمـي، وانسـحبّ علـى نـزوع حـول انْشِـغاليْن: الرفـض المُقابِـل للمظهـر التجاريّ والمُتفاقـم في الفـنّ، والاهتمـام بـكل حركـة إيكولوجيّـة جديـدة. مـن ثـمَّ، فـإنّ أتبـاع «فـنّ الأرض» يتدّخلـون فـى مجـال الطبيعـِة (Le paysage) ويواجهـون العناصر الطبيعيّة، متوجِّهين إلى «الأِرض» (بوصفها جزءاً من الكون) لتصبح المجال المُشترك بينهم، فجعلوا منها قاعدةً (Socle) لأعمالهم «النحتيّة»، حتى تكُون مُثْبَتَة على مستوى الطبيعة والعَالَم.

- انظر مادة Land art:

Robert Atkins, Petits Lexique de l'art contemporain, Traduction de l'anglais et adaptation par Jeanne Bouniot, ed. Abeville S.A.R.L, France, 1992. (2) من بين إنجازاتهم: عمل «ألان سونفيست» Alan Sonfist على تأثيث المواقع المدنيّة بالطبيعـة (Sites paysagés) محاولاً استرداد هـذه الأراضـي إلى عصـور مـا قبـل التاريـخ، أو إلى حالتها الطبيعيّـة. حَوَّل «ميخائيل هيـزر Michael Heizer» و«روبـرت سميثسـون Robert Smithson» أطنانياً من التراب والحصى إلى غرب الولايات المُتِحدة، بغية خلق بنيـات ضخمـة تَمُـتُّ- أحيانـاً- إلى الحشـوات القديمـة، بحيث تتخذ أشـكالاً حلزونيّـة، وتعبِّر في الوقت ذاته عن «النظام والفوضي» و»الصدفة والضرورة» باعتبارها ظواهر طبيعيّة.

شيَّدت «نانسي هولت Nancy Holt» بناياتها التي تعتمد على معطيات أستروفزيائيّة (Astrophysiques)، وهي أبنية صرحيّة: «أنفاق الشمس» والحلقات الحَجَريّة والأبراج .(1978 - 1977)

(3) «الرايخستاغ» Reichstag هـو مبنى البرلمـان السـابق في الرايخ الألمانيّ، افتُتح في 1894 بعـد أن بـدأ تشـييده فـي 1871. تـمَّ إحراقـه فـي 1933، ويَعتبـر برلمانـاً للنَّظـام النـازيَّ بيـن 1933 و1945. تـمَّ تغييـر اسـمه إلـى البوندسـتاغ Le Bundestag فـى 1990.

(4) عبارة «بوب آرت» (Pop'art) تُعتبَر اختصاراً لكلمة Popular التي تعني: شعبيّ، تحدِّد حركتيـن مختلفتيـن، بيـد أنهمـا ظهرتـا بشـكل مـواز بـكلّ مـن بريطانيـا العُظمـي والولايـات المُتحدة في سنوات الستينيّات. تشـترك الَحركتـان في كونهمـا راسـختين في الثقافية الشعبيّة، وكلتاهما تتمسك بإثبات تأثير وسائل الإعلام في تحويل رؤيتنا للعَالَم، إلّا أنهما تنضويان تحت ثقافتين مختلفتين جـدّاً، حيث تتقلّدان خصائص مُتناقِضة في بعـض الأحيان. بعـد انتشار الحركـة في أوروبا، تـمَّ مـن خلالهـا التعبيـر عـن الموقـف النقديّ تجاه المُجتمع الرأسماليّ والاستهلاكيّ أسير الواقع المُصطنع، بينما بقي هذا «الفنّ الشعبيّ» بالمفهـوم الأميركيّ، عبـارةً عـن تقييـم بصـريٍّ للأشـياء والأحـداث التـي يعيشها الإنسـانُ الأميركـيّ.

- انظر مادة Pop'art، Robert Atkins، Op-Cit

### في مواجهة الجائحة

# متاحف بلا جدران

استيقظ العالمُ في مطلع العام الحالي على وضع استثنائي غير مسبوق مع انتشار جائحة عالمية خطيرة وصل تأثيرها إلى كافة دُّول العالم تقريباً، وحُصدت حتىً الآن الكثّير من الأرواح، بينما لازالت تلحق المزيد من الأضرار والإصابات، الأمر الذي هدَّد العديد من الأنظمة الصِّحيّة، حتى في أكثر دول العالم تقدُّماً، من إمكانية استيعاب الحالات المتزايدة أو تقديم الرِعاية الصِحّية اللازِمة للمصابين. وماّ زاد الأمر سوءا أن فيروس كورونا (COVID-19) دفع أغلب دول العالم تقريباً إلى التوقُّف تماماً عن العمل، وتمَّ إغلاق العديد من الشركات الخدميَّة والصناعيّة والتجاريّة إلى جانب المؤسَّسات الفنيّة والثقافيّة في البلدان المُتضرَّرة، ووضع الملايين في جميع أنحاء العالم في الحجر الصِّحيّ، أو تمّ فرض هذا الحجر بطريقةِ ذاتية.

> في الوقت الذي انبرت فيه الكثير من المنظّمات الدوليّة والمؤسَّسات الطبيّة والاجتماعيّة والاقتصاديّـة للتصـدّي لهـذه الجائحـة المرعبـة والبحـث عـن حلـول مبتكرة للتعامـل معهـا، لـم تقـف المؤسَّسـات الثقافيّـة، التـى اضطـرت لإغـلاق أبوابهـا وتعليـق نشـاطاتها خـلال هـذه المرحلـة على الأقلُّ، مكتوفـة الأيـدى أمام هذا الوضـع الاسـتثنائيّ، وخاصّـة المتاحف الأكثر شهرةً وحضوراً في العالم، إذ لجأ أكثر من 2500 من هذه المتاحف، في سابقة ربَّما لـم يشـهد التاريخ مثيـلاً لهـا، لفتح أبوابـه الإلكترونيـة والسـماح للعمـوم مـن كافـة أنحـاء العالم بزيارة هذه المتاحـف والتجـوُّل في قاعاتهـا وأقسـامها بطريقـةِ افتراضيّـة عـن طريق تطبيـق غوغـل للفنـون والثقافـة، أو عـرض مجموعاتهـا المتحفيـة أو الكثيـر منهـا علـى الأقـلّ

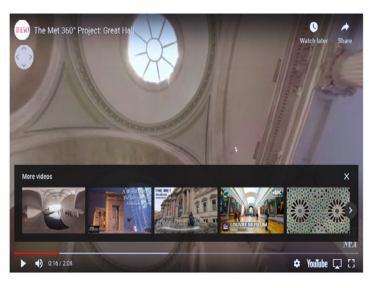
بدقة عالية دون الحاجة لمغادرة المنزل. يمكن اعتبار هذه الخطوة أمراً استثنائيا في تاريخ البشريّة، إذ لم يكن الهدف من هذا المسعى التعريف بالكنوز التي تختزنها هـذه المتاحـف عـن بعد فحسـب، بل الأكثر أهمِّية دعم كافة الجهود الدوليّة الرامية إلى تحفيز الناس على البقاء في منازلهم لمواجهة هذه The Met 360° Project: Great Ha

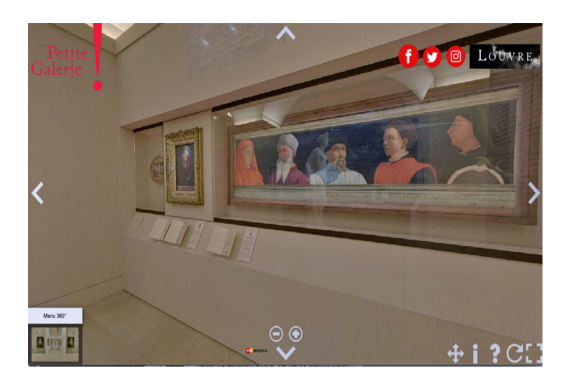
الجائحة الاستثنائية، وهـو العلاج الوحيد الذي يبـدو متوفَّراً حتى كتابة هذه الكلمات على الأقل. وفي هذا المقال سوف نسلط الضوء على بعض المتاحف العالميّة الأكثر شهرة وحضورا التي فتحت أبوابها للعموم خلال الشهرين الماضيين، وأهمّ العروض والمجموعات المتحفية التي قدَّمتها للـزوار الافتراضيين.

#### متحف اللوفر

لم يعتمد متحف اللوفر في باريس على تطبيق غوغل للفنون والثقافة للقيام بجولات افتراضيّة ضمن المتحف الأكثر شهرةً وحضورا على مستوى العالم، بل عمل على إطلاق جولات افتراضيّة ضمن بعض أقسامه على الموقع الرَّسميّ للمتحف على الإنترنت. وشمل هذا العمل عدّة معارض افتراضيّة أَهمُّها معـرض «مغامـرة الفنَّان»، الـذي يستكشـف مجموعـة مـن أهـمّ الأعمـال الرائعـة لعـدد مـن الفنّانيـن المشـهورين، مثل الفنّان الفرنسي فرديناند فيكتور أوجين ديلاكروا، وهو من رواد المدرسة الرومانسيّة الفرنسيّة؛ والرَّسام الإيطالي جاكوبو كومين المعروف باسم «تينوريتو»، وهو من الرَّسامين الذين تركوا بصمةً مهمّة في تاريخ الفنّ الإيطالي ويرتبط اسمه بمدرسة النهضة في البندقية، وأخيراً الفنَّان الهولندي الشهير رامبرانت هرمنسزون فان راين.

وفي معـرض آخـر بعنـوان «الآثـار المصريـة»، يأخذنـا المتحـف في رحلة افتراضيّة عبر الإنترنت لزيارة عدد كبير من القطع الأثرية والتحـف النـادرة التـي تعود للحضارة المصريّـة اَلقديمة من العصر الفرعونيّ، والتي يمتلكها المتحـف في الطابق الأرضى والأوّل من بنائه. بينما يستعرض المتحف في زيارة افتراضيّة أخرى بقايا خندق متحف اللوفر، إذ كان المتحف في الأساس حصنا بناه الملك الفرنسي فيليب أوغست في عام 1190، ضمن مجموعة من الأبنية والمرافق الأخرى، للدفاع عن مدينة باريس في حال تعرُّضها للهجوم من قِبل الغزاة عبر نهر السين، قبل أن يتحوَّل في مرحلـةِ لاحقـة إلى واحـدِ مـن أهـمّ المتاحـف في العالم.





#### متحف بيرغامون في برلين

يعدُّ متحف بيرغامون فيُّ برلين أحد أهمّ المتاحف العامّة فى ألمانيا، وقد تأسَّس للمرّة الأولى في عام 1569، وأعيد افتتاحه مجدَّدا في عام 1910. ويضم المتحـف مجموعـة كبيـرة ومتميّزة من الآثـار التاريخيّة والقطع الفنّيّـة التي تعـود إلى حضـاراتِ قديمـة في التاريـخ، يعـود أقدمهـا إلـي ما يقرب من أربعـة آلاف سنة قبل الميلاد. وقد وضع متحـف بيرغامـون أعـداداً كبيـرة مـن مجموعتـه الرائعـة فـي رحـلات افتراضيّـة عبـر موقعـه الرَّسميّ على الإنترنت.

يتضمَّـن متحـف بيرغامـون، الـذي يقـع علـى ضفاف نهـر شـبريه فى قلب العاصمة برلين، ثلاثة أقسام رئيسة، القسم الأوّل منها يشمل مجموعة الآثـار الكلاسـيكيّة للحضارتين اليونانيّــة والرومانيّــة. ومــن أهــمّ الأعمال التي يقدِّمها المتحف في هذا القسم الممتلكات الفريدة التي تعـود لمدينـة بيرغامـون اليونانيّـة القديمـة فـي تركيـا، والتـي اسـتوحي منهـا المتحـف اسـمه التاريخيّ، ومـن أهمُّهـا مذبـح بيرغامـون العظيـم، ونمـوذج أكروبـول بيرغامـون التاريخـيّ.

القسـم الثانـي مـن المتحـف يركــز علـي الشــرق الأدنـي القديــم، ويضــمّ مجموعـة فريـدة ومتنوِّعـة مـن الكنـوز والتحـف التـي تعكـس حضـارة وثقافة المنطقة، لعلَّ أهمَّها النسخة الأصليّة من بوابة عشتار التاريخيّة، وهي البوابـة الثامنـة لمدينـة بابـل الداخليـة التـي بناهـا نبوخـذ نصـر فـي عـام 575 ق.م، وأهداها لعشـتار آلهـة البابلييـن، قبـل أن يتـمَّ العثـور عليهــا فــى عـام 1899 مـن قِبـل المُنقـب الألمانـي روبـرت كولـداوي ونِقلهـا لمتحـف بيرغامـون فـي وقـتِ لاحـق. كمـا يضـمّ هـذا القسـم أيضـاً العديـد مـن الرسـومات والكتابات المسـمارية التي تـمّ حفرهـا فـوق ألـواح مـن الطيـن والحجر والشمع والمعادن ومجموعةً فريدة من التحف الفنيّة المصنوعة من الخزف والفخار.

أمّا القسم الثالث فيعـدُّ أقـدم وأكبـر فضـاء مُخصَّص للفـنّ الإسـلامِيّ فـي أوروبا، ويضمّ نحو 93 ألـف تحفـة وقطعـة فنيّـة تعـود لفتـراتٍ مختلفـة من التاريخ الإسلاميّ، وتمثّل طيفاً واسعاً من مناطق العالم الإسلاميّ على مرِّ العصور، من القرن الثامن إلى القرن التاسع عشر الميلادي. وتشمل هذه التحـف مجموعـة كبيـرة مـن اللوحات التي تعكس الخط العربيّ، والزخارف

الإسلاميّة القديمة، والحرف اليدويّة، والتحف الزجاجيّة، والسجاد الشرقيّ، والمنحوتات العاجيّة، والمجوهرات والمخطوطات النادرة.

#### متحف الآغا خان في كندا

تأسس متحف الآغا خان في عام 2014 في مدينة تورنتو في كنـدا بهـدف التعريف بالمساهمات الفنيّة والفكريّة والعلميّة التي قدَّمتها حضارات المسلمين للتراث العالميّ، ويعتبر المتحـف الإسلاميّ الأوّل من نوعه في القارة الأميركية الشمالية. تتألُّف المجموعة الدائمة التي يضمّها المتحف أكثر من 1000 تحفة أصليّة نادرة تعكس مجالات مختلفة من حيث الأنماط الفنّيّة والمواد المُستخدَمة، وتشمل الصور، والمنسوجات، والمنمنمات، والمخطوطات، والأعمال المصنوعة من السيراميك، والبلاطات، والنصوص الطبيّة، والكتب، والآلات الموسيقيّة التي تمثّل مجتمعةً أكثر من عشرة قـرون مـن التاريـخ الإنسـانيّ والتنـوُّع الجغرافـيّ للحضـارة الإسـلاميّة التـي تمتد من الساحل الليبيري حتى الصين.

مع بداية انتشار الجائحة، أطلق متحف الآغا خان برنامجاً استثنائياً بعنوان «متحـف بـلا جـدران»، يسـمح مـن خلالـه للـزوار الافتراضيّيـن التجـوُّل فـي بعـض قاعـات وردهـات المتحـف والتمتع برؤية التحف التي لا تقدَّر بثمن من مجموعـة المتحـف، فضـلاً عـن الاسـتمتاع بالعـروض الحيّـة، ورؤيـة الأحجار الكريمة المسجلة في أرشيف المتحف، والانخراط في حوار مباشر مع الفنَّانيـن والمُنسـقين مـن خلال ندوات مباشـرة عبر الإنترنـت، والانضمام إلى المحادثات الجارية بين عددِ من الفنّانين والزائرين عبر قنوات التواصل الاجتماعيّ الخاصّة بالمتحف.

ويشمل البرنامج مساحة خاصّة على الإنترنت يتمّ تحديثها بشكل دوري لعرض أحدث النشاطات والعروض الافتراضيّة والمجموعات الحصرية. كما يتضمَّن البرنامج أيضاً جولـة ثلاثيـة البعـد في الفضاء الـذي يُدعـى «غرفـة بيليريف». وتعرض هذه الغرفة مجموعة مختارة من مجموعة الخزف للأميـر الراحـل صـدر الديـن آغا خان والأميـرة كاترين آغا خـان. وتضمّ الغرفة ما يقرب من 60 قطعة سيراميك يعود تاريخها إلى العصور الإسلاميّة المُبكرة حتى القرن السابع عشر. وتعكس هذه القطع المساهمات التكنولوجيّة والجماليّة المُبتكرة للخزافين الإسلاميّين عبر العصور، والتي



كانت في كثير من الأحيان تتأثر بالحوار الدائر مع مناطق أخرى بعيدة من العالم مثلَ الصين وأوروبا.

فـى مسـاحةِ افتراضيّــة أخـرى يمكــن للزائــر الاطــلاع علــى أكثــر مــن 200 قطعــة فنّيّــة وأثريّــة معروضــة مــن بيــن مجموعــة تضــمّ نحــو 1000 قطعــة من ممتلكات المتحف. تعود هذه القطع إلى فتراتِ مختلفة من التاريخ الإسـلاميّ وتشـمل أيضـاً عـدداً مـن المخطوطـات الأثريّـة القيمـة والنـادرة والمجسمات الرائعة. بينما يمكن شراء عدد من الهدايا التذكارية لنماذج فنّيّـة وتقليديّـة رائعـة تعكـس أنماطـاً مختلفـة مـن الفنـون الإسـلامية، قـام بصناعتها وحياكتها وتصميمها عددٌ من الفنَّانيـن والحرفييـن المحلِّيين من كافـة أنحـاء العالـم. كمـا يشـمل برنامـج «متحـف بـلا جـدران» أيضـاً عـدداً من الأنشطة التعليميّـة والفنون المسـرحية والعـروض الموسـيقيّة والأفلام التي يمكن متابعتها جميعاً من المنزل عن طريق الإنترنت.

#### متحف ريكز في هولندا

تأسَّس متحف ريكز للفنـون في عـام 1800 في مدينـة لاهـاي قبـل أن ينتقـل إلى أمسـتردام في هولنـدا في عـام 1808 اسـتجابةَ لطلـب الملـك لويـس بونابرت، شقيق نابليون بونابرت. وقد صمَّم هذا المتحف المهندس المعماري بييـر كاوبيـرز، ويضـمّ أكثـر مـن 200 عمـل فنـيِّ نفيـس، إضافـة إلى مجمُّوعـة كبيـرة مـن التماثيـل ونحـو 800 ألـفِّ لوحـّة فنيّـة لفنَّانيـن هولنديين مشهورين، وفي مقدِّمتهم الفنَّان الكلاسيكي الأشهر رامبرانت. ويـزور المتحـف سـنوياً أكثـر مـن 2 مليـون زائـر مـن كافـة أنحـاء العالـم. ورغم أن المتحـف أشـعل ثـورةً فـى عالـم المتاحـف عندمـا حـوَّل فـى عـام 2012 أكثـر مـن 700 ألـف لوحـة وتحفـة فنّيّـة مـن مجموعتـه الخاصّـة إلـي صور رقميّة عالية الدقة وتقديمها بالمجان لزوراه عبر الموقع الإلكترونيّ الخاصّ به، لتصبح مصدراً رئيساً للإلهام للمُصمِّمين وعشاق الفنّ في جميع أنحاء العالـم، إلَّا أنـه مع بدايـة انتشـار الجائحـة، واضطـراره لإغلاق أبوابه أمام العموم، وضع المزيد من هذه اللوحات والصور في رحلاتٍ افتراضيّـة ممتعـة ضمـن قاعـات وصالات المتحـف، إضافة للنشـاطات الحيّة والبرامج الخاصّة بالمشاهدين ضمن المنزل.

#### المتحف الوطنيّ للفنّ الحديث والمعاصر في كوريا الجنوبية

منـذ افتتاحـه في عـام 1969، عمل المتحف الوطنيّ للفنّ الحديث والمُعاصر على التعريف بالفنّ الكوري. وامتدَّ هذا العملُ ليشمل أربعة متاحف مختلفة ضمن كوريا الجنوبية تحوَّلت مع مرور الوقت لمؤسَّسة تمثُّل الفنّ الكوري الفريـد بمختلف أنواعـه وأنماطه. وكغيره مـن المتاحف الأخرى التي أغلقت أبوابها في وجه العموم مع تفشى الفيروس في البلاد، أطلقَ المتحف الوطنيّ لُلفنّ الحديث والمُعاصِر مُجموعة من الْمعارض الافتراضيّة عبر الإنترنت لتشجيع الناس على البقاء في بيوتهم والمشاركة في النشاطات الثقافيّة الافتراضيّة في البلاد.

ولعـلّ مـن أهـمّ هـذه المعـارض وأكثرهـا حضـوراً معـرض «الحديقـة» الـذي يتضمَّن ثلاثة أقسـام رئيسـة، القسـم الأوّل منها يحمل عنوان «لقاء»، ويقدِّم لـزواره الافتراضيّيـن أعمـالاً فنّيّـة تعكـس الجوانـب المُثيـرة والمُتنوِّعـة فـي حياتنا، من خلال مجموعة من اللوحات والمشاهد المليئة بالأحاسيس المتباينة التي تشمل الحب والحيويّة والإشباع والفرح من جهة، والألم والكفاح والجنون من جهةِ مقابلة. أمّا القسم الثاني فيطلق عليه اسم «استراحة»، ويتزيَّن بمجموعة من اللوحات والأعمال الفنيّـة الحافلة بالألوان، إلى جانب لوحـة ضخمـة بالأبيـض والأسـود لغابـة كثيفة الأشـجار تحت شلّال رائع يساعد الزائر على أخذ استراحة هادئة تحيى القلب وتنشط العقل. بينما يقدِّم القسم الأخير من المعرض والذي يحمل اسم «حوار» عدداً من التراكيب والأعمال الفنيّـة الغريبة التي تشجع على الحوار وطرح الأسئلة.

إلى جانب الأمثلة التي أتينا على ذكرها في هذا المقال، هنالك العديد من المتاحف المُهمّـة الأخرى التي عملت على فتح أبوابهـا الافتراضيّـة أمام العموم في كافة أنحاء العالم، مثل متحف جوجنهيم في نيويورك، والمتحف البريطانيّ في لندن، ومتحف أورساي في باريس، والمتحف الوطنيّ للفنون في واشـنطن، ومتحـف فـان كـوخ في أمسـتردام، والكثيـر غيرها. ولازال الكثير من هذه المتاحف تطرح برامجها الافتراضيّة حتى اليوم، والتي يمكن الوصول إليها من خلال زيارة المواقع الإلكترونيّة الرَّسميّة الخاصّـة بها على الشبكة العنكبوتيّـة. ■





























### علاقة الفن التشكيلي بالطعام

### ماذا يأكل الرسّامون؟

ماذا يستهلك الرسّامون والمصوِّرون من أشربة وأطعمة؟ ما هي حاجتهم إلى الأكل(1)؟ وما هو نسقهمٍ الغذائي؟ وكيفَ جسُّدوا علاقتهم الطبيعية مع الطّهاة؟ وإلى أيِّ مدى أسَّسُوا أنظِمتهم الّذوقية - Gustème وفقاً لطقوسهُم الإبداعية الخاصّة؟ وهل هناك أغذية معيَّنة تساعدهم على التفكير والتأمُّل والاشتغال داخل المراسم والمحترفات؟

> نقارب في هذا المقال علاقة الرسّامين بالطعام خلال الفترة الممتدة بيـن عصر النهضة في القرن الخامس عشر والقرن العشرين بما شهدته من إبداعات وروائع فنُيّة خالـدة Chef-d'œuvres، وثقت الصلـة بيـن المبدعيـن وفـن الطعـام، مـع مـا صاحب ذلـك من طقـوس وممارسـات اجتماعيـة متنوِّعة. وتشير بعض الأبحاث إلى وجود «اكتشافات أثرية عديدة» أظهرت أن المطبخ وبعض محتوياته كانت محور اهتمام فنَّانين إبَّان الإمبراطورية الرومانية مروراً بالعصور الوسطى والعصور الحديثة، وقد حضر، بصفته موضوعاً، في الكثير من الأعمال الفنِّيّة من تصوير ونحت وخزف، ولاحقاً تناولته الأعمال الفوتوغرافية والإرساءات التشكيلية والعروض الأدائية التي تمحورها الجسد البشرى وموقفه الطبيعي من الطعام والغذاء.

#### في الحاجة إلى الطعام

الطعامُ حاجةٌ بشريةٌ لا محيد عنها، لأنه يشكل مادة رئيسية لتغذية الجسم، وتمكينه من العيش والبقاء على قيد الحياة. تاريخيّاً، تمَّ تصنيف موضوع

الطعام في (علم الإناسة) ضمن مناطق وسياقات أخرى، اعتبرت ذات صلات نظرية أكبر بالموضوع. في الحقيقة، لم يُكتب سوى القليل عن موضوع الطبخ باعتباره شكلا من أشكال الفنّ، خاصة من وجهة نظر الأنثروبولوجيا في الفنّ(2). ويطلق اليابانيون على المطبخ اسم كامادو - Kamado الذي يعنى «موقد الطبخ» ويحظى فى ثقافتهم بمنزلة خاصّة حيث يربطونه بالبيت وائتلاف الأسرة.



من أعمال سالفادور دالي ▲

ومنذ مطلع ستينيات القرن الماضي، كتب «رولان بارث - R. Barthes» مقالة بعنوان: «من أجل سيكولوجيا للتغذية المعاصرة»(3) أبرز فيها أن «الغذاء نسق تواصلي» من خلال تجسيد العديد من الصور والمواقف المتصلة بآداب المائدة. ولم يكتف بارث بهذا المقال، بل اقترح منهجاً دلاليّاً للأغذية، وبيَّن أن الطبيخ، والـذوق الغذائي يسـتمدان مسـوغاتهما مـن السـيميائية الغذائيـة، كما في عملية «إمبراطورية العلامات» و«ميثولوجيات» (4). في السياق نفسه، يبيِّن الباحث «أ. ريتشاردز - A. Richards» أن «الغـذاء نسـق توالـدي لا يخلـو مـن وظيفـة تعبيريـة وترميـز. فالطعـام مـادة الغـذاء، وهـو المحـدِّد الأساسـى للعلاقات، والمنتج للبني، والمولد للنسق الاجتماعي»(5).

كما أن «كلـود ليفـي سـتراوس - C. Lévi Strauss» اعتبـر الطبـخ نسـقاً مثـل اللغة؛ يُعبِّر بـه المجتمع عن بنيته (6)، وفي بحثه الموسوم بـ «المثلث المطبخي - Triangle culinaire»، وَصْـفُ تضمَّـن ثلاثـة أنـواع مـن الطهـى: الغليـان، والتحميص، والتدخين، وقد أبرز من خلاله كيف أن الطعام مفعم برسائل ترسم التراتب الاجتماعي، وتجسِّد معنى الحياة. في حين يعتقـد «ج. ب. بولان - J. P. Poulain» أن الغذاء «يحوِّل الإنسـان تحويلاً ماديّاً ونفسّياً ورمزيّاً، ويُبيِّن هويّته»(٢)، كما أبرزت ذلك - أيضا- دراسات متخصَّصة؛ منها كتاب عالم الاجتماع الألماني «جـورج سـيمّل - G. Simmel»، (1858 - 1918)، الموسـوم بـ«علم اجتماع المائدة»، والصادر سـنة 1911، ينطلق فيه مؤلفه من أن للإنسـان «ثقافة مطبخية» باعتبار أن الطعام والشراب حاجة بشرية، لا محيد عنها، مكّنت البشر من الانتقال من المستوى الحيواني إلى المستوى الإنساني عن طريق الاجتماع على مائدة الأكل، مع ما يرافق ذلك من قواعد وطقوس..

#### موقف دافنشي من اللحوم

من فنّاني القرن الخامس عشر، يُحكي أن رسام عصر النهضة الإيطالي «ليونــاردو دافنشــى - L. de Vinci» كان عاشــبا ونباتيّــا، ولــم يكــن يُعيــر أي اهتمام للّحوم التي ابتعـد عـن تناولها منـذ سـن مبكـرة، وتكوَّنت لديـه مبـادئ و«فوبيا» حـول وحشـية قتل الحيوانـات والكائنات المتحرِّكة، وسـلخها من أجل العيش والبقاء، معللا موقفه بالقول: «لقد تخليت عن استهلاك اللحوم في وقت مبكر جـدّاً، وسـيأتي وقـت سـيكون فيـه جميـع الرجـال راضيـن عـن الخضار. قتل الحيوانات أمر يستحق اللوم!!»، وفقا لما حكى عنه الكاتب «دیمیتـری میریکوفسـکی - D. Merejkovski».

كما كان دافنشي يشتري الطيور في أقفاص، ويسعد كثيراً بإطلاق سراحها، وتمتيعها بالحرّيّة، مع مفارقة هي أنه يُنسب لهذا الرسّام صنع آلية ميكانيكية لتقليب المشاوي في عصره، بعد أن كان الأمر يقتصر، في السِابق، على المواقد الحجرية. ورغم التنوُّع الذي يَسِمُ المطبخ الإيطالي، إلا أن صاحب «العشاء الأخير - L'Ultima Cena»، فريسكو كان يكتفي، في الغالب، بتناول الشوربات المحضرة بالخضار إلى جانب البَيْض المسلوق والتفاح، ولم يكن لديـه الوقـت الكافـي للطهـي والمكـوث داخـل المطبـخ مـن أجـل الأكل، وقـد





إدوارد مانيه - سمك السلمون، 1896 ▲

رسم هـذه الجداريـة الضخمـة فـي مـا بيـن سـنتي 1495 و1498، وهـي تغطـي الجدار الخلفي لصالة طعام داخل دير سانتا ماريا ديلي غراتسي في ميلانو. فنَّان آخر من عصر النهضة الإيطالي هو «غيسيبي أرسيمبولدو - Giuseppe Arcimboldo»، (1527 - 1593)، المنتّمي للحركـة الّفنّيّـة المسمَّاة النهجيـة أو الأسلوبية - Maniérisme، والمعروف بأعماله الفنِّيّة التركيبية المرحة التي خصَّصها لشخصيات شهيرة من أبناء عصره، وهي مكوَّنة، بالكامل، من الفواكه، والخضار، والغلال، والزهور، والحشرات، والأسماك.

خلال هذه الحقبة، انتعش المطبخ الفينيسي، وأزهر بفضل العلاقة التجارية مع الشرق، التي سمحت باستيراد التوابل (الفلفل، الزعفران، القرفة، الخردل، جوزة الطيب..) إلى جانب تعزيزه بمأكولات جديدة، اعتمد تحضيرها على الذرة، والبطاطس، والطماطم، والكاكاو، ومجموعة من الفواكه كالأناناس، والمانغو، والأفوكادو وغيرها.

عقب ذلك، توالى الاهتمام بالطعام والغذاء الذي كان يقوم، بالأساس، على الحبـوب؛ وبالأخـص الأرز الـذي وصـل إلى أوروبـا متأخـراً، إلى جانـب إدخال البطاطس، في سنة 1536، عن طريق التصدير والتبادل عقب الغزو الإسباني لإمبراطورية الأنكا، كبرى الإمبراطوريات في أميركا الجنوبية، إثر معركـة «كاخامـاركا - Cajamarca»، سنة 1532، وكذلـك الفاصوليـا والقمـح اللذين كانا من نصيب الفئات الحاكمة، والنبلاء، وعلية القوم الذين كانوا يستهلكون اللحوم الطازجة والأسماك النهرية بالإضافة إلى أنواع عديدة من الفواكه والخضروات، وكانت لهم مطابخ خاصّة منفصلة عن قصورهم وبلاطاتهم لحمايتها من الأدخنة وروائح الأطعمة المزعجة، بينما ظلّ طعام الفقراء يتشكّل، في الغالب، من الأخباز والأطعمة المملحة التي يتمُّ تخزينها باعتماد التجفيف والتخليل للحفاظ عليها أطول مدة ممكنة، كلحم الخنزير المقدَّد والدواجن، وكذلك الحليب، والألبان، والجبن، والفول المدمس، والخضروات وغيرها. وهناك مستندات ومخطوطات يدويـة محفوظة عن فنون الطهى وصناعة الطعام خلال العصور الوسطى، وقد استلهم منها فنَّانو تلك المرحلة العديد من الرسومات والأيقونات التي عكست صلتهم الاستثنائية بالطعام، هذا إلى جانب اهتمام بعض الفنَّانين بمواضيع مستوحاة من عالم المطبخ بعد أن ظلَّت المدارس الفنِّيّة الإيطالية والفرنسية تهتم، لوقت طويل، بالتيمات السردية (دينية وأدبية) والصور الشخصية (البورتريهات)، حيث شاع رسم «الطبيعـة الصامتـة - Nature mortes» بشـكل غيـر مسبوق؛ والمكوَّنـة من الخضار، والفواكه، واللحوم، والأسماك، وموائد الطعام المتنوِّعة.



أندرياس غورسكي - سوبرماركت سيدة أو امرأة مع عربة تسوق، 1969 ▲

#### إفطار فيلاسكيز

طوال الحقبة المذكورة، وعلى امتداد عقود كثيرة تالية شكَّلت العصر الباروكي في الفن، وبدءا من أواخر القرن السادس عشر ظهر- بشكل لافت للنظر-الفنَّان الإسباني «دييغـو فيلاسـكيز - D. Vélasquez»، (1599 - 1660)، المتأثر بالرسّام الإيطالي «كارافاجيو - Caravaggio» من خلال أسلوبه الفنّي الموسوم بواقعية مذهلة، وتخصُّصه في رسم الصور البورتريه؛ ما مكَّنه من الاشتغال كفنَّان معتمد في البلاط الملكي للملك فيليب الرابع الذي كان يسعد برسم صورته الشخصية. فهذا الفنَّان، المولود في إشبيلية، والمُتوفِّي في مدريد، رسم لوحات بديعة جسَّد فيها مشاهد الطعام، أبرزها لوحة «الإفطار -Breakfast»، زيت على قماش، 102x108,5 سم، سنة 1617، ولوحة «امرأة عجوز تقلى البَيْث - Vieille femme faisant frire des œufs»، زيت على قماش، 100,5x119,5 سم، سنة 1618، كما برز - أيضاً، في تلك الفترة، بشكل

ملحوظ، فنَّانون وأساتذة الرسم من أوروبا، يتقدَّمهم فنَّان الباروك الهولندي «جان فان دير هيدن -Van der Heyden» إلى جانب مواطنه الفنَّان «يان ستين - Jan steen» صاحب لوحة «المطبخ الكبير» التي رسمها سنة 1650م. ومع بداية القرن السابع عشر، تطوَّرت المواقد والمراجل والأفران باعتماد الغاز لأوّل مرّة، لاسيما في الولايات المتحدة، وبعد ذلك في أوروبا التي شهدت اختراع أفران الخشب، والفحم، والحديد، والغاز، والأفران الكهربائية. وظهرت آنذاك العجينة المنتفخة، وانتشرت زراعة الأرز والبطيخ عند الأميركان. خلال هذه الحقبة، تميَّز المطبخ بالعديد من الابتكارات المتعلقة بـ«فن الطهي - Gastronomie»، وإدخال مكوِّنات مطبخية جديدة مع التركيز على مرق اللحوم المختلفة (البقر، الماعز، الدواجن..) والمنكّه مع التركيز على مرق اللحوم المختلفة (البقر، الماعز، الدواجن..) والمنكّه بالأعشاب العطرية مع إضافة القمح أو دقيق اللوز.

أما في نهاية القرن الثامن عشر، فقد انتعش استهلاك الأطباق الفرنسية من قبيل كعكة الدوقة - Gâteau de la duchesse والجبن المحمص. كما شاع استهلاك المعكرونة الإيطالية (غذاء العامّة)، والنقانق الألمانية وأبرزها السجق المشوي؛ وهو نوع مصنوع من لحم الخنزير أو لحم البقر، ثمَّ حساء الشعرية الإيطالي، ولاحقاً حساء الخبز المعروف باسم «البانكوتّو --Pan»؛ وهو شوربة مصنوعة من الخبز والأعشاب البرية، يُعطى للأطفال خلال مرحلة الفطام، بينما بَدأ الناس، في الثامن عشر، يعرفون المعجنات والكعك، وشاعت عمليات بيع البيتزا في الأسواق العامة، فضلاً عن شروع الروس في إنتاج الحليب المجفَّف المعروف باسم «حليب البودرة - Lait en الحيب المجفَّف المعروف باسم «حليب البودرة - poudre الدي اخترعه الصيدلاني الروسي مي درافوش وجرى استخدامه بديلاً عن الحليب السائل.

بيه كل الفترة نفسها، ظهرت بعض الكتب التي احتوت على طقوس الطهي وأسرار المطابخ؛ منها كتاب «فن الطهي - L'art du cuisinier لا أنطوان بوفيليرز- Art du cuisinier . وهو صاحب مطعم معروف في باريس، لتتناسل، عقب ذلك، مجموعة من المطاعم والمقاهي المشهورة التي شكّلت مصدر وحي لكبار الرسّامين والكُتّاب، أبرزها المقاهي الواقعة في حي «مونمارتر - Montmartre الكتافي باريس والذي اشتهر باحتضان أهمّ الحركات الطليعية في الفنّ إلى جانب التيارات والذي اشتهر باحتضان أهمّ الحركات الطليعية في الفنّ إلى جانب التيارات الفوضوية في السياسة. ومن بين الفنّانين الذين قطنوا به أو زاروه: بابلو بيكاسو، وفان كوخ، وسالفادور دالي، إلى جانب حي «مونبرناس - - Mont
من أشهر أحياء المدينة الذي ضمّ تكتّلاً لفنّانين مرموقين، يتصدّرهم مارك من أشهر أحياء المدينة الذي ضمّ تكتّلاً لفنّانين مرموقين، يتصدّرهم مارك شاغال، وأمادو موديغلياني، وفاسيللي كاندانسكي وغيرهم.

#### وجبة مع الانطباعيين

فنيّاً، وفي القرن التاسع عشر، ذاع الرسم الانطباعي، وبرزت كوكبة من الرسّامين المتأثريـن، بدايـة، بواقعية «غوسـتاف كوربيـه - G. Courbet» الذين تشبعوا بالثقافة الغذائية الأوروبية المتنوِّعة، واستهوتهم كثيراً الأطباق المشهورة في ذلك الوقت؛ فأطلقوا العنان لريشاتهم وفراشيهم، وشرعوا في التصوير في الهواء الطلق مزوَّدين بحوامل لوحاتهم (الشوفاليه)، قبل أن ينصرف كثيرون منهم نحو التخصُّص في رسم مشاهد حفلات الغداء والعشاء، والموائد، والمطاعم، والمقاهى بشكل مكثَّف، ولافت للنظر. ضمـن هـذه المجموعـة الفنِّيّة، كان الفنّان الفرنسـي «كلـود مونيه - C. Monet» أكثر رسّامي الانطباعية عشقاً للطعام، وكان يخطط لوجباته الخاصّة داخل دفاتره وكرَّاساته الفنِّيّة، ويُحكى أنه اشتهر بولعه الشديد بـ«عجة البَيْض -Omlette» المُمَلَح والمصحوب بالفلفل الأسود الناعم والثوم المفروم إلى جانب بعض الأعشاب والخضروات الموجودة في حديقته، فضلاً عن إعداده الجيِّد للنقانق المحشوة بلحم الدجاج، ولزميله الفنَّان «إدوارد مانيه - E. -Manet» لوحة بعنوان «غذاء على العشب»، زيت على قماش، 214x270 سم، التي تظل تمثِّل أبرز تصوير صباغي نفَّذه مانيه، وعَرَضَه سنة 1863م، وأعاد مانيـه رسـمه بعـد ذلـك بسـنتين. ولمانيـه لوحة أخـرى بعنـوان «النادلة»، 78x97 سـم، رسـمها، فـي سـنة 1879م، بالزيـت علي الكانفس، إلـي جانب لوحة أخرى تحمل عنوان «الليمون»، عام 1880م، مُشكّلة، فقط، من ليمونة واحدة موضوعـة على صحـن صغيـر، تحتـل المسـاحة الإجماليـة للوحـة، معروضـة بمتحـف أورسـاي، زيـت علـى قمـاش، 27x19 سـم، ولـه - أيضـا- طبيعـة صامتـة بعنوان «سمك السلمون»، نفذها سنة 1896م، بالصباغة الزيتية على قماش، 89,9x71,8 سم.

كما برز، في السياق نفسه، الرسّام «بيير أوغست رينوار - P. A. Renoir المتخصِّص في رسم المطاعم الباريسية التي كانت قد انتعشت، في ذلك الوقت، بما تتميَّز به من موائد، وأطباق، وحفلات مصاحبة للولائم، والأعشية الجماعية، منها لوحة «غداء القوارب - Le Déjeuner des canotiers» التي رسمها بواسطة الصباغة الزيتية على القماش، 130x173 سم، في الفترة ما بين صيف 1880 وشتاء 1881، وذلك بشرفة منزل فورنيز ببلدة شاتو، وتُعتبر بين صيف 1880 وشتاء 1881، وذلك بشرفة منزل فورنيز ببلدة شاتو، وتُعتبر مجموعة من أحد اللوحات الانطباعية التي رسمها رينوار، وتظهر فيها مجموعة من أصدقائه، وعددهم أربعة عشر شخصاً: خمس نساء وتسعة رجال، يتناولون عشاءً جماعيًا على قارب للصيد، تتقدَّمهم «ألين شاريغوت Aline Charigot» مجموعة فيليبس بواشنطن في الولايات المتحدة.

هـذا إضافـة إلـى الرسّــام «بــول سـيزان - P. Cézanne» المختــص فـي رســم





فانسان فان كوخ - آكلو البطاطس، 1885 ▲

الفواكه، والمُولع بالتفاح والبرتقال، والذي رسم كثيرا موائد الطعام كطبيعة صامتة، لازمت جلَّ قماشاته التي تؤرِّخ للفترة ما بين 1839 - 1906، أبرزها لوحتـا «الفواكـه» و«الإفطـار»، ولوحـة «سـتارة وإبريـق مـاء وفاكهـة» وهـى أغلى لوحاته سعراً، وقد بيعت، في فترة ما، بأكثر من ستين مليون دولار أميركي، وأيضاً، الرسّام «فانسان فان كوخ - V. Van Gogh» من خلال لوحاته الانطباعيـة الرمزيـة العديـدة ذات الصلـة، تتصدَّرهـا لوحـة «آكلـو البطاطـس - Les mangeurs de la pomme de terre» التي نفذها في بلدة نوينيـن الهولندية، بالزيت على القماش، 82x114 سم، في أبريل من سنة 1885م، تظهر فيها عائلة فقيرة، تتناول عشاءها الليلي المكوَّن من وجبة بسيطة من البطاطس، وقد تمَّ إنجاز مطبوعات حجرية «ليثوغراف» لهذه اللوحة الموجودة في متحف فان كوخ بأمستردام، وغيرها من النماذج الكثيرة. يقـول الفنّـان فـان كـوخ عـن هـذه اللوحـة: «أشـعر بهـذه اللوحـة بشـكل جيِّـد لدرجـة أننى أسـتطيع رؤيتهـا كمـا هـى فـى المنـام»، مضيفـا، سـنة 1887، فـى إحـدى رسـائله المعتـادة إلى أختـه «ويـل - Wil»: «مـن بيـن أعمالـي الفنِّيّـة، أعتبر لوحة الفلاحين الذين يأكلون البطاطس أفضل ما أنجزته حتى الآن». كمــا أن الفنّــان «كاميــل بيســارو - C. Pissaro»، (1830- 1903)، الــذي تفــرَّغ للرسم منذ عودته إلى باريس سِنة 1855م، وتكوَّنت لديه علاقة وطيدة مع الفنَّانين مونيه وسيزان، كان مولعاً بالطعام وبروائح الطهى والوجبات الغذائية التى كانت تعدُّهـا زوجتـه الطباخـة الشـابة «جولـى فيـلاي - Julie Vellay». أما الفنَّان «هنـرى دى تولـوز لوتريـك - H. T. Lautrec»، (1804- 1901)، فقـد تركَّز رسمه على مقاهى اللهو، وترك إرثاً فنيّاً وافراً رغم الحياة القصيرة التي عاشها، خلاف «إدغار ديغا - E. Degas»، الرسّام والنحات، الـذي اهتم برواد المطاعم وأحاديثهم في أثناء تناول الوجبات، وقد تميَّز عن غيره من الرسّامين الانطباعيين بمهارته في تصوير الحركة في اللوحة.

وقد دفع شغف الرسّامين الانطباتيين بالطعام الباحثة «جوسلين هاكفورث جونس - Jocelyn Hackforth-Jones» إلى تأليف كتاب يوثّق لهذه التجربة الفنّيّة الفريدة، سمّته بـ«وجبة مع الانطباعيين» (١٠ عين أوردت فيه حكايات الفنّانين الانطباعيين، وأذواقهم، واختياراتهم في الطهي، مع الاهتمام بروائعهم الفنية التي جسَّدت احتفالاً جماليّاً بملذات الموائد.

#### مطبخ «بیکاسو»

للفنَّان التكعيبي «بابلو بيكاسو - P. Picasso» علاقة «طقوسية - Rituel» مع المطبخ، كما تشهد، على ذلك، العديد من تصاويره ولوحاته الصباغية التي جسَّدت حبَّه الشديد للأكل، لاسيما السمك، منها- مثلاً- لوحة «المطبخ» التي نفذها خلال إقامته بالعاصمة الفرنسية، في نوفمبر/تشرين الثاني عام 1948، بألوان زيتية على قماش، 175×252 سم، وهي موجودة في متحف بيكاسو الوطني في باريس، وأيضاً، لوحة «رَجُل عند موقد» باريس، سنة 1916، التي استعمل في إنجازها ألواناً زيتية على قماش بحجم 130×18 سم، وتوجد في المتحف نفسه. إلى جانب لوحات أخرى جاد بها معرض «مطبخ بيكاسو» الذي أقيم قبل سنتين في متحف الفنان في برشلونة، «مطبخ بيكاسو» الذي أقيم قبل سنتين في متحف الفنان في برشلونة،



سالفادور دالی 🔺



بابلو بیکاسو 🔺

وقد ضمَّ مئتي عمل فنيّ من رسومات وقطع خزفية متنوِّعة. كان بيكاسو يقضي معظم أوقاته في المطبخ بجانب زوجته، وقد حكى عنه المُخرج الإيطالي الشهير «فيديريكو فيلليني - F. Fellini» حين زاره، سنة 1962، برفقة زوجته الممثِّلة «جوليتا مازينا - Giulietta Masina» مبرزاً في مؤلفه «كتاب أحلامي» (فلاماريون، 2010، مذكرات ضمَّت مختارات حلمية) أنهم كانوا يقضون وقتاً طويلاً داخل المطبخ، محاطين باللوحات والأعمال الفنيِّة التي كانت تتمحور حولها أحاديثهم ونقاشاتهم الممتدة.

في حوزة الفنَّان بيكاسـو لوحة أخـرى بعنوان «طبـق الفواكه»، عُرضت، سـابقاً، في سنة 2001، للبيع بسعر يقدر بمليون دولار أميركي، إلى جانب لوحات أخرى تحمل عناوين تخصيصية مأخوذة من عالم الطعام، كلوحة «طبق فاكهـة وزجاج» ولوحـة «صحـن خبـز وفواكـه علـى المائـدة» التـي يعـود تاريـخ إنجازها إلى سنة 1909، فضلاً عن زميله الرسّام «جورج بـراك - G. Braque» الذي أنجز سلسلة لوحات ذات الصلة، تحتوي على مشاهد نسوة يحملن الفواكه، وآخرى بها مواقد بزخارف وفاكهة وغيثارة، بجانب لوحة «الفاكهـة على طاولـة المائـدة مع طبق» سـنة 1925، التى اسـتخدم فيها أسـلوبه التكعيبي المعروف المفعم بالمساحات والأشكال المسطحة المتراكبة والكولاجات. امتدادا لذلك، تزايد الاهتمام بالطعام فنيّا مع فنّاني «المستقبلية - -Fu turisme» منـذ ظهورهـا سـنة 1910، فـي ميلانـو بإيطاليا، والتـي قامـت علـى فكرة السرعة والحركة والمبادئ التي ينتجها عصر الآلة والتكنولوجيا، وهي بالنسبة إليهم رموز تقدُّم القرن نحو الحداثة. وقد تزَعَّم هذا الاتجاه الفني كل من أمبرتو بوتشيوني، وجياكومو بالا، وجينو سيفيريني وغيرهم من الفنّانين الذين سعوا إلى محاربة التقاليد والبقايا الموروثة عن الماضي. كان اهتمام فنَّاني (المستقبلية) بالطعام والمآدب التجريبية بالغ التأثير في فنَّهم وإبداعهم، كما يُبرز ذلك الالتزام الذي صدر، سنة 1931، في كتاب بعنوان «المطبخ المستقبلي - La cucina futurista» عن منشورات «فيليبو توماسو مارينيتي - Ph. T. Marenitti» والمعروف بـ«بيان الطهي المستقبلي»<sup>(و)</sup> الذي صاغـه الشـاعر المذكـور مارينيتي، في سـنة 1909، ونُشـر في 20 أبريـل/ نيسان من السنة نفسها، بمجلة لوفيغارو الفرنسية في باريس.

وقد بَدَا هذا البيان الفني غرائبيّاً، بحيث تضمَّن شروطاً غير مألوفة حول «آداب المائدة - Les manières de la table» والمؤاكلة دون استعمال «آداب المائدة - Les manières de la table» والمؤاكلة دون استعمال الشوكات، والملاعق، والسكاكين، وطريقة الجلوس، وعدم الخوض في النقاشات السياسية إلى جانب ترك بعض الطعام على الطاولة، والاكتفاء بالتذوق عبر النظر والشم، حتى في حالات الجوع والرَّغبة في مواصلة الأكل!! ورغم أن الحركة المستقبلية، التي امتدت، أيضاً، إلى فنّ العمارة، لم تدم وقتاً طويلاً، إلاَّ أنها استطاعت أن تتصل بالسريالية عن طريق البعد الميتافيزيقي.

#### ولع «دالي» بالبَيْض

من جهته، شكّل الطعام أحـد وساوس الرسّام السيريالي «سالفادور دالي - S. Dali»، وقد حضر بأشكال عديدة في رسوماته وكتاباته «النرجسِية»، وسـيرته الذاتيـة التـى أبـرز فـى مقدمتهـا بأنـه كان يتمنّـى أن يكـون طبّاخـا منـذ أن كان يبلغ عمـره سـت سـنوات. وقـد سـبق لـه أن أنجـز بورتريهـا لزوجتـه «غالا - Gala» حاملة لحماً مشويّاً على كتفيها، مثلما رسم لوحة بعنوان «فطام تغذيـة الأثـاث»، وكذلـك «طعـم العسـل ألـذّ مـن طعـم الدّمـاء»، وهـو عنـوان أهـمّ لوحاتـه التي تـوُرِّخ لأعماله السـيريالية الأولى التي امتدّت إلى سـنة 1929. كما رسم البَيْض في جـلَ لوحاته، وأبرزها لوحـة «مَيلاد» أو لوحـة «بَيْضـة على طبق بـلا طبـق»، سـنة 1932، وقـد نفذهـا بالولايـات المتحـدة الأميركيــة التي هاجر إليها هربا عقب اندلاع الحرب العالمية الثانية، مثله في ذلك مثل الكثير من الفنّانين والأدباء الأوروبيين. ومن أبرز تقاليعه و«مهاراته» المطبخيـة طهـي ديـك رومـي دون ذبحـه!! وكان يُصِـرُّ علـي العلاقـة الوثيقـة بين المطبخ والرسم، فضلا عن لجوئه أكثر من مرَّة إلى صنع أشياء غريبة على منوال أسلوبه السيريالي في الرسم؛ وذلك بواسطة قطع الخبز والرغيف الذي كان يخبزه في أشكال غريبة غير مألوفة ليضعه في بعض الفضاءات العامّـة والفضاءات الخاصّـة، منهـا حدائـق «قصـر فرسـاي - Le château de Versailles» المزيَّنة بالأشجار والزهور.

ولما بلغ من العمر ثمانياً وستين سنة ، حقّق سالفادور دالي ، سنة 1973، حلمه المذكـور بـأن يصبـح طبًاخـاً ، حيـث نشـرت لـه دار طاشـن -Taschen كتاب طبخ مسـتوحى من الأماسي والحفلات التي كان يُقيمها دالي وزوجته غـالا ، بعنـوان «أعشـية غـالا - Les dîners de Gala»(١٠٠٠). يحتـوي على رسـومات إيضاحيـة مرفقـة بنعـوت وأوصـاف خاصّة بالطبيخ والأطبـاق المهداة إلى غالا ، بمسـاهمة مجموعـة مـن المطاعـم الباريسـية. ويذكّرنـا هـذا العمـل بكتـاب آخر



ألفـه «موريـس جوايـون - M. Joyant» حـول الطبخ (١١٠) تضمَّـن وصفاً لـ197 وجبة غذائية مشـهورة في فرنسـا ، رافقتها رسـوم شـارحة ، عددها 400 ، أنجزها الرسّام تولــوز لوتريـك المذكــور ، والمختـص فـي الأعمـال الفنيّـة الطباعيــة ، وتصميـم الملصقــات الدعائيـة والثقافيــة والفنية.

بينما أبدع السيريالي الساخر «رينيه ماغريت - R. Magritte» أعمالاً فنّيّة مُغايرة، منها العمل المسمَّى «هذه قطعة جبن»، 1936 - 1937، والقائم على تغيير التصوُّرات المألوفة لدى المتلقي، وهو مكوَّن من رسم لقطعة جبن بواسطة زيت على قماش، وُضِع، بإطاره الخشبي الذهبي اللون، داخل إناء زجاجي شفاف.

مع الإشارةَ إلى الرسّام الهولندي «تجالف سبارناي - Tjalf Sparnaay» أحد أبرز فنَّاني «الواقعية المفرطة - Hyperréalisme» الذي عُرضت الكثير من أعماله حول الطعام في جميع ربوع العالم.

#### علبة حساء الطماطم

تشير بعض الأبحاث إلى أنه بدءاً من النصف الثاني من القرن العشرين وبداية القرن الحالي، تضاعف الاهتمام بالغذاء، لاسيّما عقب الحرب العالمية الثانية، حيث تطوَّر المجتمع الاستهلاكي، وانتعشت محلات السوبر ماركت بمنتجاتها المتعدِّدة والمتنوِّعة المُدَعّمة بإعلانات واسعة وغير محدودة.

في هذا السياق، برزت حركة (البوب آرت)، وهي حركة فنيّة تُعود إلّى سنة 1921، وقد ظهرت بالولايات المتحدة الأميركية حين رسم الفنّان الأميركي «ستيوارت ديفز - Stuart Davis»، في السنة نفسها، لوحة بعنوان: «لوكي سترايك - Rucky strike»، وهو نوع معروف من التبغ الأميركي. داخل هذه الحركة نشط فنَّانو البوب الأميركيون الذين خلقوا فنّا شعبياً أعاد إنتاج العناصر الحيوية داخل المجتمع (ثقافة الاستهلاك، النجوم والمشاهير، الإشهار...)، وأبدعوا أعمالاً فنيَّة مستوحاة من الحياة اليومية، لاسيما الطعام (وجبات سريعة، إعلانات المجلات..) احتفاءً بالمجتمع الاستهلاكي الأميركي بالتركيز على منتوجات شعبية ذات حمولة رمزية كبيرة من قبيل: زجاجة كوكا كولا، وحساء كامبل، وهوت دوج، وهمبرغر، وآيس كريم..إلى غير ذلك من المنتوجات التي تمَّ تجسيدها ضمن الأعمال الفنيّة كاللوحات، والمنحوتات، والكولاجات، والإرساءات والأفلام.

من الأعمال الفنِّيّة المشهورة التي مثّلت هذه الحركة، خصوصاً منها ذات الصلة بالطعام والغذاء؛ نذكر الأعمال السيريغرافية التي أنجزها رائد فن البوب الأميركي «أندي وارهول - A. Warhol» والمتمثّلة في صور لعلبة حساء الطماط م Campbell's التي نفذها سنة 1962، وهي موجودة في متحف الفن الحديث بنيويورك. استغرق إنجاز هذه السيريغرافيات الفنيّيّة، «علب الحساء»، والمكوَّنة من 32 لوحة، سنة كاملة، أبدعها وارهول بتقنية طباعة الشاشة الحريرية، بحجم 51×41 سم، وقد ظهرت لأوّل مرّة في التاسع من يوليو/تموز عام 1962 ضمن معرض فيروس في لوس أنجلوس.

عقب ذلك بسنتين، احتضنت صالة عرض «بول بيانشيني - P. Bianchini في مانهاتن معرضاً جماعيّاً لفنّاني حركة (البوب آرت) تحت عنوان «السوبر ماركت الأميركي»، شارك فيه الفنّان أندي وارهول، حين عرض لوحة «علبة حساء الطماطم»، وأرفقها بكومة من علب حساء حقيقية ذات اللونين الأحمر والأبيض، وقد أضحت هذه اللوحات (علبة حساء الطماطم) من أشهر الأعمال السيريغرافية التي ظهرت في فترة ما بعد الحرب. ولفرط إعجابه بالطعام، كان وارهول يردّد: «خرجنا لشراء بعض اللحم في كاليفورنيا، الشتريت كاميرا، هكذا بدأت أفلامي».

#### بقايا طعام على جدار

من الأعمال الإنشائية المعاصرة، نستحضر تجربة الفنَّان السويسري «دانييل سبويري - D. Spoerri، الذي يُبدع قطعاً توليفية مكوَّنة من بقايا وجبات الطعام (<sup>193</sup>: كراسي خشبية معلقة على الجدار مع الطاولة، وأكواب القهوة، وبَيْض مع قشوره، وأعقاب سجائر، وملاعق، وعلب صفيح، وغيرها من المواد التي يقوم بجمعها وتغريتها بعد انتهاء





كلاس أولدنبرغ - هامبرغر ، 1962 🛦

بول سيزان - مائدة المطبخ، 1888 - 1890 ▲

ونخلص إلى الضجة التي أحدثتها «موزة» النحات الإيطالي «موريسيو كاتلان - Maurizio Cattelan» التي غرَّاها، السنة الماضية، بشريط لاصق على جدار في قاعة «آرت بازل»، في ميامي جنوب شرق ولاية فلوريدا، في الولايات المتحدة الأميركية، جاعلاً منها عملاً فنيّاً، بِيعَ بمبلغ 120 ألف دولار! أية سخرية هذه؟ وأيُّ جنون هذا الذي وقع، مباشرة، بعد رفع الستار عن الموزة المعلقة وسط فوضى إعلامية كبيرة.. وقد انتهت هذه الموزة، التي ترمز إلى التجارة العالمية، في بطن فنان أميركي استعراضي، يُدعى «ديفيد داتونا - D. Datuna الذي أكلها أمام عدسات المصوِّرين بدعوى أنه كان «جائعاً»!!. ■ إبراهيم الحَيْسن

#### هوامش وإحالات:

1 - للقراءة والاستزادة:

- Les artistes ont-ils vraiment besoin de manger? Collectif. Editeur: Monstrograph- 2018.
- 2 جوي أدابون: فن الطهو والأنتروبولوجيا. ترجمة: ريمة سعيد الجباعي (كلمة)- الطبعة الأولى، 2011 (ص. 69).
- 3 Roland Barthes: Pour une psychologie de l'alimentation. In, Annales- ESC. No 6- 1961.
- 4 Roland Barthes: L'empire des signes (1970), Mythologies (1970), Lecture de Briallat- Savarin; in psychologie du gout (1975).
- 5 سهام الدّبابي الميساوي: الطعـام والشـراب في التُّراث العربي. منشـورات كليـة الآداب والفنون والإنسانيات بمنوبة، 2008 (ص. 36).
- 6 ليفي ستراوس: أسطوريات Mythologies، وعلى الخصوص أجزائه الثلاثة من أصل أربعة: النيئ والمطبوخ (1964)، من العسل إلى الرماد (1966)، وأصل آداب المائدة (1968). الجزء الرابع يحمل عنوان: «الإنسان العارى».
  - 7 للقراءة والاستزادة:
- J. P. Poulain: Sociologie de l'alimentation. PUF- Paris, 2002.
- : Anthropos-Sociologie de la cuisine et des manières de table- Lille, Université de Paris VII, 1985.
  - 8 للقراءة والاستزادة:
- Jocelyn Hackforth-Jones: A table avec les impressionnistes. Éditeur: Adam Biro- 31 octobre 1991.
- 9 صـدرت طبعـة فرنسـية لهـذا البيـان بالعنـوان نفسـه فـي شـكل كتـاب أعدتـه الباحثـة الفنيـة نتالـى إينيـك:
- Nathalie Heinich: Manifeste de la cuisine futuriste. Les Impressions Nouvelles-Collection «Hors série», 2020.
- 10 Salvador Dalí: Les dîners de Gala. Edition: TASCHEN, 2016.
- 11 Maurice Joyant: La cuisine de Toulouse-Lautrec et de Maurice Joyant. Editeur: Edita Lausanne. 1996.
- 12 Denys Riout: Qu'est-ce que l'art moderne?- Ed. Gallimard, Paris-2000 (p. 457).

المأدبة، وذلك بواسطة مادة «أبيوكس»، ليعرضها على حائط بقاعة «ستون غاليري -Stone Gallery»، في لندن، خلال سنة 1964. إلى جانب تجربة غاليري -Hannah Rothstein في لندن، خلال سنة بالتى المصوّرة الأميركية المعاصرة «هانا روثشتين - المصوّرة الأميركية المعاصرة وحبات داخل صحون متقايسة، جسَّدت، بواسطتها، أعمال كبار فنّاني العصر الحديث، أمثال: فانسان فان كوخ، وبابلو بيكاسو، وجورج سوراه، ورونيه ماغريت، وبييت موندريان، وجاكسون بوللوك، وغيرهم. مثلما نستحضر العمل الفنّي «سيدة السوبر ماركت» أو «امرأة مع عربة تسوق» الذي عرضه الفنّان «أندرياس غورسكي - A. Gursky، سنة 1969، والذي يطرح فيه موضوع التسوق الجديد، والإقبال المتسارع على المواد الغذائية في الأسواق الأميركية، مع ما يرافق ذلك من تسليع جديد قائم على الدعاية المتقنة، وجودة التعبئة، وأشكال التغليف الملوّنة وذات التصاميم المبهرة.

وفى تجربة أقرب إلى البرفورمانس (الجسد كعرض)، نذكر الأداء الحي «احتفال آكلي لحوم البشر - Festin cannibale» الذي قدَّمه الفنَّان «ميريت أوبنهايم - Oppenheim Meret» خلال افتتاح المعرض السريالي الدولي في غاليري كوردييه بباريس، سنة 1959، وقد تضمَّن مشهد عارضة أزياء/ دمية من السيليلويد، مستلقية على ظهرها، ومحاطة بالعديد من أدوات تناول وجبة غذائية كبيرة Buffet إضافة إلى مجموعة من الفواكه المبعثرة على جسدها، لنستحضر كذلك العمـل الـذي قدَّمـه الفنَّـان المفاهيمـي «جوزيـف بويـز - .J Beuys»، سنة 1963، بعنوان «كرسى الدهون»، 90x30x30 سم، حيث يتعلّق الأمر بكرسي مطبخ خشبي مطلى باللون الأبيض، مقعده مغطى بطبقة من الدهون بشكّل هرمي، وقد جمع فيه بويـز بين عنصـر مصنوع (الكرسـي) وآخر طبيعي (الدهن)، بنيته لا توحي بالجلوس، لكنه يرمز إلى مراحل الإنسان الأولى ُ غير المنظَّمة.. إلى غير ذَلك من الأعمال والقطع الفنيّة الإنشائية وهي كثيرة ومتعدِّدة.. إضافة إلى الفنَّان السويدي «أولدنبرغ كلاس - Oldenburg Claes» الذي يجسِّد الأكلات الخفيفة الأميركية الصنع، ويعرضها بمقاسات كبيرة مثيرة، فهو يستخدم الطعام كهدف للتمثيل، حيث أقام معرضاً لتماثيل الهامبرغر والبيتزا، ويهتم بالموضوعات التجارية، والأشياء المعدَّة للبيع، والتسويق السريع، ويجد إلهامه في الحداثة والابتذال في أميركا، وكذلك الفنَّان «غونزاليـز توريـس فيليكس - Gonzalez Torres Félix» الـذي يعـرض أكواماً كبيرة من الحلوي المغلفة بالأزرق، والأحمر، والأبيض موضوعة رهن إشارة الجمهـور، وهـو فنـان مفاهيمـي معـروف باسـتخدامه للأشـياء اليوميـة المكبرة في المنشآت (كومة من الأوراق، المصابيح، الحلوي، الساعات..) وغيرها منَّ التوليفات الفنِّيّة التي يكشف الفنَّان، من خلالها، تعبيره عن الحياة وعن الموت.

### أزمة ثقة بين المُثقّفين وقضاياهم الوطنيّة

# الفنّ والحرب

حين تنعدمُ الأخلاقُ جرَّاء العنفِ فإننا نحتاجُ إلى المزيدِ منها، وعندما نواجه الافتقار إلى الوعي لدى بعض شرائح المُجتمع، فإننا نحتاجُ إلى المزيدِ من الوعي.. إنه ما نحتاجه في الخطاب الثقافيّ، والذي يحث الفنَّانين لإيلاء موضوعات الحربِ أهمِّيةً أكبر في أعمالهم، والتعبير بمختلف الأشكالِ الثقافيّة لاسترجاع الواقع المُعاش من آثار العنفِ الذي لا يرتبط بالحربِ فقط، بل يرتبط أيضاً بقضايا أخرى، كالإرهابِ الفكريّ، والعنصرية، والتشريد، والتهجير، والفقر، وتخلّي المُثقّفين عن قضايا أوطانهم، وهويّاتهم، وانتمائهم...

الفنُّ مفهومٌ عام، قادر على التعايُش مع تناقضاته، ومع تجريبيّته، كأحد عناصر التفكير الشاهدة على التحوُّلات، التي تطال الأفكار والوجدان، والظفر بوعي التجربة الإبداعيّة بصورتها الكليّة، المُتشكلة من حماس الفنَّانين، وإيمانهم بدورهم المعرفيّ، وحلمهم بتجاوز كلّ الظروف، لإبداع كياناتهم في إطار فضاءٍ عام من التفكير البصريّ، الذي يعيد تكوين العَالَم والمادة والتجربة، بصياغاتٍ تتقارب وتتباعد، تتآلف وتختلف، تتناحر وتنسجم، لتحقيق التناسق من الفظاعة، ولجعل كلّ تجربةٍ من التجارُب تمضي إلى اكتساب صفة القبول، والرغبة بوجودها، وتحقيق الحيويّة المُتأتية من صلة هذه التجارب ببعضها البعض على مستوى الوعي.

والحربُ ظاهرةٌ مُعقَّدة يصعب اكتشافها، إذ طالما كانت مواكبة للبشريّة في مختلف مراحل تطوُّر الحياة الإنسانيّة، ولعلّ التحليل التاريخيّ لأسبابِ الحروب يكشف عن هذه الظاهرة وكيفيّة تطوُّرها، وهذا يلقي على عاتق البشريّة ضرورة التفكير بالسبل التي تحِدُّ من وقوعها والسعي باستمرار إلى إيقافها عبر التدابير التي تقع على عاتق الدول والحكومات والمؤسَّسات والهيئات الدوليّة بما فيها التدابير السياسيّة والاقتصاديّة والاجتماعيّة لإحقاق حق الشعوب ونشر العدالة.

في الحروبِ غالبا ما تكون أعمال الفنّانين هدفا للتحليلاتِ النقديّة، وأساسا للبحوث وإدارة الحوارات والنقاشات، كونها تعبّر عن مآسي الحروب وويلاتها، وترتبط الأعمال الإبداعيّة للفنّانين بالمفاهيم الفكريّة لدى المجتمع، بل إنّ مثل هذه النقاشات تبرز القوة الدافعة لإنتاج هذه الأعمال الفنيّة التي من المُمكن أن تكون مذهلةً في تعبيراتها، وقد تكون مرعبةً بما تحتويه من مضمون، أقلّه على المستوى الأخلاقيّ، بما تعكسه هذه الأعمال من مقارناتٍ بين الخير والشر، وهي مقارنات تنتمي إلى مجال الأخلاق، والقوانين مقارناتٍ بين الخير والشر، وهي مقارنات تنتمي إلى مجال الأخلاق، والقوانين الأخلاقيّة، التي تحكم العلاقات الإنسانيّة، على الرغم من أن ما نعيشه في هذا العصر من مآسي الحروب والجرائم الوحشيّة والمعاناة التي تكابدها الشعوب، إنما يبرز بأن المبادئ المثاليّة قد تعطّلت، وبلغت شراسة القوى الإرهابيّة الحدّ الأقصى من العنف، ما يقتضي من الفنّانين وكافة المُبدعين أن ينقلوا نبض الحياةِ تحت وطأة العنف كمبدأ في التفكير والرؤية.

إنهـا محـاولات لإشـراَك المُشـاهدين بمشـاريع المُبدّعيـن، وتصـوُّر مسـتوى النهايـات التـي يمضـي إليهـا الإنسـانُ لتحريـر الحيـاةِ مـن هـذا الكابـوس، وهـي محـاولات لجعـل الفـنّ القـوة التـى تفوق الواقـع، وتتعالـى على رائحـة الحرائق

وصور الدماء والخراب، علماً أن إيقاف ضجيج الحرب لا يوقف ضجيجها في الضمير الإنسانيّ، حيث تستمر الانكسارات وآثار المُعاناة والفقد.. هنا يبرز الفنُّ قدرته التي تجعل كلّ ذلك ملموساً في الأعمال الإبداعيّة كشواهد على الزمن والحقيقة.

في الحرب على الثقافة تتبدَّى صورة الحرب، وسيكون على الفنَّانين أن يكونوا في حالة حرب مع التغيير، ومع اللحظة الثقافيّة التي يعيشها المُجتمع، ويجد فيها ألفنَّان نفسه ليمضي الفنّ في تذكير الناس بدروس المأضي ومعاني التوجُّه إلى المُستقبل.. إنها اللحظة التي يتبدَّى فيها دور الفنّ في بناء الثقافة والتشكيك بها. ولكي يمثل الفنّ النموذج المُتحرِّر من ذنب تاريخه فإنّ ذلك يقتضي أن يفضي إلى نموذج لا يُكرِّر أشكالاً ثابتة أو مسبقة التداول في الفنّ، بحيث يشكًل إثر معاناة العنف والحرب مفتاحاً لقراءات مُتجدِّدة، ولإعادة صياغة الذاكرة.

حين يُعيد بعض الفنَّانين أحداثاً مضت، إنما يُعيدون تنظيم تلك الأحداث وفق رؤاهم المُعاصِرة لوجودهم، ويكون عرض الماضي بناءً على قدرات إعادة تخيُّل تلك الأحداث إلى حدود تجعلها أحياناً خياليّة قياساً بالحاضر المُعاش، أو افتراضيّة في تخارُجها مع الزمن. إنها محاولة إعادة تكرار أو تمثيل أو ابتكار ما مضى وفق قيم قد تتطابق أو لا تتطابق مع مواقف المُجتمع التي تعتبر أن ما مضى قد مضى، وأن إعادة تمثله هو خارج مفهوم أصالة العملِ الفنّيّ، بمعنى أن المُنجز الفنّيّ في مثل هذه الحالات خاضعٌ للأطرِ المفاهيميّة التي تحدِّد شكل العمل الفنّيّ ومعناه وفق طروحات المُجتمع المُعاصِر له.

يسعى الفنَّ إذن لاستكشاف العلاقة بين الجوانب التاريخيّة والاجتماعيّة والمعاني المُتولِّدة جرَّاء محاولة إعادة صياغة الأحداث وبنائها من جديد وفق مفاهيم الحاضر المُتجدِّد، ونموذج الحياة المُعاش، والصيغ الظرفيّة بما في ذلك مختلف ردود الأفعالِ الحاصلة على تجاوزات الفنَّانين لكلّ ما يقع تحت سلطة الأصالة في عقول متابعيها والمُهتمِّين بها والمُؤمنين بأنها الحقيقة التي تبتكر العالم الذي يعيشونه ويعيشون فيه، الحقيقة التي تولِّد لدى جمهورها على المستوى اللغويّ الارتياح الناتج عن العمليّة الفنيّة وتداخلهم معها، حتى لو كان الزيفُ عنوانها.

مهما كانت الأفكارُ التي يحملها المرءُ ويؤمن بها ويدافع عنها في أزمنةٍ يُفترَض أنها جزءٌ من فهمه للثورةِ والتغيير، إلّا أن ذلك كلّه لا يعفيه من



جون سينجر - الحرب العالمية الأولى ▲

اتخاذ الموقف الصحيح والصريح مما يحدث من عدوانٍ وتدميرٍ مُمنهَج واستهانة بالحقوق والقيم الإنسانيّة، وكلّ ما يؤدِّي إلى العبث والفوضى جرَّاء الاجتياح الوحشيّ الذي يطال مختلف جوانب الحياة بما فيها ما تشتمل عليه البلادُ من إرثٍ ثقافيّ ومواقع حضاريّة وأثريّة وعمرانيّة. ولعلّ ما يزيد المرء حزناً ما تتناقله عادةً وسائل الميديا، والوسائط الاجتماعيّة، والأخبار عن النهب، والعبث، والتدمير، والاستهانة بالمُقدَّسات، والمكتبات، والمتاحف، والمخطوطات، والنفائس، والأعمال الفنيّة، وكلّ ما يطال ذاكرة الأوطان.

لهـذا لا يُمثَـل الفنّـان فـي إبدِاعـه حالـه المُعـاش وحسـب، وإنمـا يمضى إلى الماضي مُقتطعاً ما يتوافق وحاضره المُعاش، وبما لا يجعـلُ هـذه الصلةُ مضطربةً على المستوى المعرفيّ المُتولَد من العمـل الفنّـيّ، إذ لا يمكن تجاوز المعلومات الأساسـيّة التي تمنح تفسير المُتلقَّى لهذا العمل الحقيقة المطلوبة، خاصَّة إذا كان الموضوع على ارتباط بالعنف والخسارة التي تلحق بالمجتمع، والأمـر كمـا يبـدو علـي صلـة بالاسـتجابة المأَّمولـة مـن التعمُّـق بالقلـق الـذي يكتنـف الفنّـان وأعمالـه الفنّيّـة، كونهـا تديـم الفعل المقصود، وتسجله في ذاكرة الحياة، كفعـل يبرز التوحُّش الذي تمَّت ممارسته من قِبَلَ الذين يعتدون على الشعوب، في زمن كان من المفروض أن تختفى فيه هذه المُمارسات المُدمِّرة للحيـاة بمختلـف تفاصيلهـا، والأضـرار شـديدة التأثيـر التـي تلحـق بالناس، وكل ما يضطرهم لدمج وسائل العيش الطبيعيّة بنمط الحيـاة الـذي تفرضـه الحـرب، حيـث يكـون الوقـت متاحـا أكثـر لتجاوز الحذر الذي يعيشونه، والقلق الذي كان يدفع لمزيد من التساؤل عن المستقبل، وكلُّ ما كان يعمل على تشويه الإدراك، ويزيـد الارتبـاك في التعبيـر عـن التداعيـات الجماليّـة والاجتماعيّة والسياسـيّة، لوضع أعمالهم في سـياقها الموضوعيّ الذي يربط تجارب الفنّانين ببعضهم البعض.

بعض الأعمال الفنيّة تمضي في تصويرها للعنفِ إلى الأشكالِ غير المُباشرة، بحيث لا يمكن التقاط الخطوط التي تؤدِّي بالوعي إلى الحدث، وكأن الفنَّان يتجاهل الواقع المُعاش وتدهور الأمان فيقدِّم ما يعاكس هذه الحالاتِ العنفية، إذ لا نجد الموت بصورته المُباشرة أو التعذيب والمُمارسات اللامعقولة مع النساء والأطفال، وبدلاً من ذلك يمكن ملاحظة الافتراضات البصريّة والثقافيّة بصورتها الشموليّة، والتي يمكن إحالتها بحسب الزمن إلى مواجهة العنف بالرموز المُتاصِّلة في ثقافاتِ بسعوب، والتي تبرز حيويّة وقدرة الحياة الإبداعيّة على البقاء الشعوب، والتي تبرز حيويّة وقدرة الحياة الإبداعيّة على البقاء



ضياء العزاوي ▲

في مواجهـة الظلـم المُتجسِّـد في الواقع والخيـال معـاً مـا يـوُدِّي في النهايـة إلى تكويـن العمـل الصِـادم.

يعبِّر الفنَّ إذن عن عن فِ «خارجيّ» ذي طبيعة استفزازية (على المستوى البصريّ)، وتحيل الأعمال ذات الصلّة إلى المُمارسات الدمويّة، والروح المُغمسة بالدم، والتفاصيل المأتميّة، وبشاعات الموتِ المفروضة على البلاد بفعل الاعتداءات والمُمارسات غير الإنسانيّة بوحق الناس. فيما يمكن ملاحظة عنف آخر «داخليّ» يتكرَّس في أعماق وعي الفنَّانين، يكون نقطة انطلاق لمثاليّة إبداعيّة تهتم بالعنفِ الفكريّ، وغياب العدالة الإنسانيّة، وانعدام الحوار بين الفنَّان ومنجزه البصريّ، وكل ما يتيح إطلاق مكبوتات الإبداع لكشف الحقائق ذات الصلة بالرموزِ الإبداعيّة، وأهميّتها في مسار الفنّ وهو المضي لإعادة بناء التصوُّر وفق نظام ثقافيّ وفكريّ يستطيع تعيين فعل العنفِ في المُنجز الفنّيّ من جهة، وإمكانية طرح الأسئلة التي تعكس خبرة الفنّانين وسعيهم المريّة إلى فهم العلاقة بين قواعد الفنّ وملكية الناس لمعاني عروضهم وخطاباتهم البصريّة من جهة أخرى، باعتبارهم موجهين ومعنيين بواقع هذه الخطابات وقيمها التشكيليّة من جهة أخرى، باعتبارهم موجهين ومعنيين بواقع هذه الخطابات وقيمها التشكيليّة



ويلات الحرب - غويا ▲



أحمد معلا ▲



Frank-Brangwyn-الحرب الأهلية الإسبانية ▲

والأسلوبيّة. إضافة إلى كون المُمارسات العنفية الواقعة عليهم تؤثّر في فهم دور الفنّ أثناء الحروب في إطار التقاليد الثقافيّة والاجتماعيّة والقيميّة. كان على الفنّان أن يبحث عن اللغة الذاتيّة التي يمكن أن يعبّر بها عن واقعه الحيّ أثناء الحرب، بل لعَلّ الشعور بضرورة أن يلجأ إلى إعادة تقييم الأشياء والمواضيع، وسبل الانفتاح على الأساليب والمواد والصيغ التي تعينه في التعبير، باعتباره منتجاً ثقافيّاً، وعليه أن يسهم في تغيير البنية الداخليّة لتجربته الشخصيّة أوّلاً إلى جانب إسهامه بإعادة تقييم موقعه في المُحترف الوطنيّ، سواء بالإيغال في تجربته، أو بتجاوزها نحو تجارُب أكثر طليعيّة، سواء في فترة الحرب أو في فنون ما بعد الحرب.

قد يكون من الصعب تحديد توقّعاتنا في الفنّ لأسبابٍ تتعلَّق بطبيعته المُتبدلة، أو ما يطال الفنَّ من تغييراتٍ في إطار فهم آليّات النقدِ الاجتماعيّ، خاصّة مع الفنون المُعاصِرة بتقنياتها المُتنوِّعة وفضاءاتها المفتوحة المُفعمة بالحيويّة التي تدفع باتجاه موازاة أنظمة الفكر المُتبدِّلة على المستوى الإنسانيّ، ومنها التأكيد على أهمّية التجربة الجماليّة كوسيلة لإشراك المُجتمع في إبداع الفنون باعتباره جزءاً لا يتجزَّأ من العمليّة الفنيّة. فالفنُّ يلهم المُجتمعات وأفرادهم لأن ينظروا إلى القضايا والأشياء من منظورٍ مختلف، بل إنه يوفر للمُجتمعات فرصّ توحيد الآراء، وتشجيع إمكانيّات التغيير الاجتماعيّ.

لاأعلم إنْ كان ممكناً نسيان المشاهد الهمجيّة لأعداء الإبداع وهم يحطّمون الفرائد الفنّيّة ويفجّرونها في مختلف البلاد التي طالتها الحروب، أو وهم ينهالون عليها بالأدوات البدائيّة، يقطَعون أوصالها بالمطارق والفؤوس وبمختلف أدوات الهدم بطريقة استعراضيّة، في حين كان بعضهم يقومون بمقايضة بعض هذه الأوابد بالسلاح لمزيد من القتل والتدمير. ومهما كانت الأفكار التي يؤمن بها المرءُ، هلَ بإمكانه أن يساهم- بشكل أو بآخر- بدعم الحروب تحت أي شعار أو مقولة، ليكون في المُحصلة وكأنَّه لا ينتمي لهذا الإرث وسماته الجماليّة وتفاصيله الإبداعيّة التي عبرت الزمان لتصلّ إليه؟! ألا يكون هذا الكائنُ وكأنَّه يشنُّ الحربَ على ذاتَه وكيانه وقيمه، منحازاً للوجهِ الكريه من الحياة وتناقضاتها. وحين انقلبت المفاهيم، واتضح الكثيرُ مما كان خافياً على سرائر أولئك الذين دفعهم التطرُّف وعدم تقدير حقائق الأمور.. إثر ذلك كلُّه ألم يتبدَ لهم جوهر ما تخلفه الحروبُ من دمار نفسيّ وجسديّ وماديّ، وأن يبتعدوا عن إذكاء النار التي تمَّ إطلاق شرارتها المُّرعبة على الوجدان الإنسانيّ، أم أنها كانت عبر رؤيتهم الضيِّقة ما زالت تحقِّق لهم مكاسب تافهة قياسًا بما يلحق بأوطانهم وأهلهم من مآس لا يمكن إعادة تصوُّرها، أو الحديث عن ويلاتها بالطريقةِ التي خلقتها الحربِّ وهي تكشر عن أنيابها وتنهش الحقيقة والقيم الإنسانيّة قَبلُ أي أمر آخر.

مع كلّ قذيفة هاون أو صاروَخ موجَّه إلى أحياء المدنيين ومدارس الأطفال، كانت أسرار العنف والعدالة كقوتين متعاكستين تحتاجان لوعي الفنَّان، كي يحولهما إلى قوة تساعد في تفكيك الواقع وولوج المُخاطرة الجماليّة التي تعبِّر عن مدى التّفاعُل مع الأحداثِ وإدراك مخاطر عدم الاكتراث، أو تزوير الوقائع الفكريّة الناتجة عن مواقف مُلتبسة وغير مفهومة عمَّقت أزمة الثقة بين المُثقَّفين وقضاياهم الوطنيّة، الأمر الذي يحتاج لمزيدٍ من التقصِّي والتحليل لمواقف المُثقَّفين والفنَّانين من الحرب والعدوان.

حين تنعدمُ الأخلاقُ جرَّاء العنفِ فإننا نحتاجُ إلى المزيدِ منها، وعندما نواجه الافتقار إلى الوعي لدى بعض شرائح المُجتمع، فإننا نحتاجُ إلى المزيدِ من الوعي.. إنه ما نحتاجه في الخطابِ الثقافيّ، والـذي يحث الفنَّانين لإيلاء موضوعات الحربِ أهمِّيةً أكبر في أعمالهم، والتعبير بمختلف الأشكالِ الثقافيّة لاسترجاع الواقع المُعاش من آثار العنفِ الذي لا يرتبط بالحربِ فقط، بل يرتبط أيضاً بقضايا أخرى، كالإرهابِ الفكريّ، والعنصرية، والتشريد، والتهجير، والفقر، وتخلّى المُثقَّفين عن قضايا أوطانهم، وهويّاتهم، وانتمائهم....

ستستمرُ الحياةُ، ولن يتضاءل الإنسانُ بعد كلّ هذا الموتِ والعنفِ الذي يعيشه العَالَم، سنحتاجُ إلى المزيدِ من القوةِ من أجل إعلاءِ قيمة الإنسان، وإذا كان العنفُ ينبع من الجهلِ والكراهية، فلا بد من تحقيق عَالَم ينتصرُ فيه العقلُ على الجهلِ، وسيكون الفنُّ شفاءً لمُعالجةِ المشاعر لكلًّ من المُبدعين وجمهورهم التوَّاق إلى الإبداعِ وجماليّات الفنونِ على اختلافِ محاملها وتِجُّهاتها. ■ طلال معلًا



### شهاداتٌ فنيّة

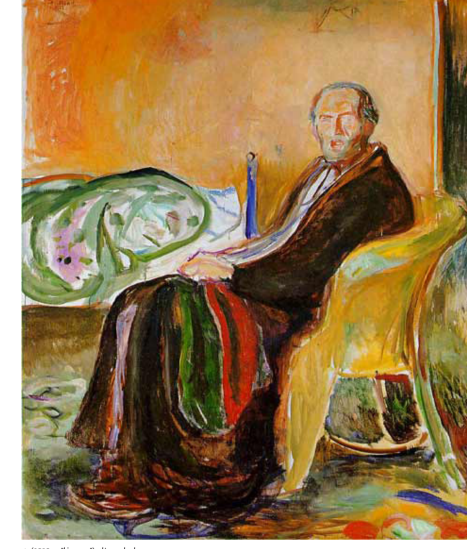
## جَائِحة أنفلونزا 1918

مَنْ مِنّا لَمْ يَنْتَبْهُ الاستغرابُ والأسى، في هذه الفتراتِ العصيبة من منظر الحاضرة المجبولة بالوجوم، بفعل الحَجْر الصحيّ وهيجان الفيروس التاجيّ. كثيرٌ من النُقَّاد والمُهتمِّين بالفنّ، استحضر من الذاكرة لوحاتٍ يُعمِّرها استفهام الموت. وراح البعض ينقِّب عن التعابير الجماليّة حول الجَواتْح التي انتابتْ تاريخ الإنسانيّة.

يتبدَّى البحثُ المحموم في الثقافةِ الأوروبيّة عن البُعد الإنسانيّ في لوحةِ الوباء، إلى جانب التفكّر في الوضع الراهن، كما لو أنه محاولة للسجال مع قول ما بعد الحداثة، أو محاولة لإعادة قراءة أبستمولوجيا ما بعد الحداثة؛ والتي هي بالنسبة للبعض، منتج تأمّلات فضاء غربيّ ينغلق على مركزيّة نفسه، بقدر ما ينفتح على تعدُّدية العقل وذاتويّته، دون حسبان لاحتمال جَائِحةٍ بشريّة موحّدة جامعة، توعز بضرورة عدم غض الطرف عن مفهوم مطلق الإنسان في الواقع العمليّ كما النظريّ، وبالتالي في الفنّ؛ والتشديد على معايير وحقوق إنسان كونيّة.

بدأت أنفلونزا 1918، عند نهاية الحرب العالميّة الأولى، في جهةٍ من الأرض لم يُتفق على تحديدها، وساعدت تنقُّلات الجنود على تسريع الأرض لم يُتفق على تحديدها، وساعدت تنقُّلات الجنود على التشارها. وكان للإعلام الأوروبيّ في البلدان المُشتبِكة بالقتال، أثره الكبير في التعتيم على الوباء (بالإهمال، أو من أجل معنويات الجنود على الجبهات)؛ في حين أن إعلام إسبانيا، التي لم تكنْ منخرطة بالحرب، شرع بالتنبيه للوباء الآخذ بالاستفحال والتدخُّل في الصراع على البقاء. هكذا كانت أخبار الأنفلونزا في الصحافة الإيبيرية، وراء وصم أنفلونزا

1918 بالإسبانيّة، بل حتى بـ«السـيدة الإسبانيّة»، ودمغ قبلتها بـ«المُميتة»، على طباق نقيض مع «القبلة» الشهيرة في لوحة النمساويّ غوستاف كليمـت (1862 - 1918)، الفنّـان الـذي قضـى بالوبـاء فـى شـهر فبرايـر/ شباط، وشاء القدر أن يترك له مواطنه وتلميذه التعبيريّ إيغون شيلي (1890 - 1918)، رسما لوجهه بعد الموت وهو مسجى في عنبـر الجثث في فيينا، ويُعَدُّ هذا التصوير أحد الشواهد الفنّيّة على بصمةِ الجَائِحة. يعــزو البعــضُ قِلــة المُنجــز الفنــيّ الــذي التفــتَ لأنفلونــزا 1918 مباشــرةً، إلى المعنويات المُنهارة في جهات أوروبا الأربع بعـد الحـرب المُدمِّرة، ورغبة جامِحة بنسيان الماضي القريب، والشروع في زمن يحاول الحاضر وهو يرى المستقبل. ويخلص المُطلع على المُنجز الفنّيّ بين الحربين، إلى أن منـاخ مـا بعـد الحـرب العالميّـة الأولـي، والنـدوب الكارثيّـة التـي خلفتها، قادت فنَّانيّ «الطليعـة التاريخيّـة» إلى الشـعور بأعـراض أزمـةٍ حادة، قادتهم لضرورة مراجعة الإحساس «المُضاد للشعر»، والتماسهم السابق لـ«مـوت الفـنّ»، أو «نفيـه»، وهـي مفاهيـم كانـت شـائعة فـي كثيـر من الأوساط الثقافيّة قبل الحرب (من بين ضحايا الطليعة أحد ركائزُ السورياليّة وهـو الشـاعر أبولينـر). واعتبـاراً مـن عـام 1923 غـدا الحديـث يجري عن «الموضوعيّة الجديدة» كمولودِ شـرعيِّ لـ«التعبيريّـة»، رغـم الاختلاف البيِّن بينهما على مستوى التوجُّه الفنّيّ. ذلك أن «التعبيريّـة» أكَّدت على عُقم اعتماد الفنّ على الواقع، بينما «الموضوعيّة الجديدة» هي بحثٌ جماليٌّ في خصوبة الصلة بينهما. هكذا تولُّد لدي كثير من الفنَّانيـن ضـرورة إعـادة النظـر فـى المواقـف المُتطرِّفـة المُعارضـة للرَّوْيـة الموضوعيّـة والعالـم الخارجـيّ، والحاجـة لإعـادة خلـق تشـكيلات فنيّـة تؤكُّد الحياة، وتوائم بين الموضوعيّة والأسلوب الذاتيّ دون أن تلغيه.



إدوارد مونك (تصوير ذاتي، 1919) ▲

مـن ذلك ليـس بمسـتغرب القـول، إنّ مـا تبقّى مـن ذاكـرة أنفلونـزا 1918 فنَتِــاً، ينتمي للتعبيريّــة، عبـر عمليـن أُنجـزا فـي بلديـن أوروبيّيـن، وهنا أشـير إلـى النمســاويّ إيغون شـيلي، والنرويجـيّ إدوارد مونـك (1863 - 1944).

يُعرفَ شيلي برسَّام التعبيريّة النمساويّة بامتياز، إلّا أنه عمل بشكلٍ مستقلً مغاير، حتى يمكن القول إنه كان مفرداً بتعبيريّته، وبتطويره لأسلوب ذاتيّ في التصوير. وتجلّت خطوطه وألوانه مثقلةً بالوحشة والفضائحيّة، ومثيرةً في دراميتها وتوترها. تتضاعف فيها الشخوص كمرايا متعاكِسة تردِّد بعضها بعضاً، داخل اللوحة الواحدة أو في تعدُّد اللوحات، دون أن تتوالف. وتبدو أعماله بالمُجمَل كشواهد لوطأة الحالة النفسيّة، وسعي كينونة مفردة للتحقُّق، وهي تتمرَّد على العُرف الاجتماعيّ والروحي للجسد، وتنعتق عبر الإغراق في بوهيميّة الغرائز والفضح.. فضح الذات وعبره الآخر والجماعة على حدٍّ سواء!

رغماً عن معاناة شيلي، كان عام 1918، عام سقوط الإمبراطورية النمساويّة - المجريّة، عاماً خصباً بالنسبة له، فقد أنجز فيه لوحاتٍ كثيرة، وشارك في معارض مختلفة باع فيها العديد من أعماله. وفي ذلك العام أخذ برسم لوحة «العائلة» ذات الأسلوب التعبيريّ بلا جدال، رغم عدم اكتمالها؛ وتمثل أسرة، مكوَّنة من رجل وامرأة وطفل، ويُقال إنّ مُحيًا المرأة لا يتطابق تماماً مع زوجته إديث هارمز، التي تزوَّجها عام 1915، ولكن من المُؤكَّد أنه أضاف مرتسم الطفل إلى اللوحة بعد معرفته بحملها. بيد أن تصاريف الدهر كانت تترصَّد هذه الأسرة المُحتمَلة، ففي خريف 1918 تُصاب زوجته بالأنفلونزا وتموت وهي حامل في الشهر السادس. هكذا لوحة «العائلة» تستبطن عنف قول المصير دون قصد من الرسَّام، أو عساها رؤية الفنَّان لواقع بديل ممكن، ما كان له أن يتحقَّق إلَّا فوق قماش الرسم. وكأنَّ إيغون في لوحته أراد استبدال الواقع الفنّيّ والذهنيّ والذهنيّ والذهنيّ

الحياة، وكأنها في سباقٍ مع الموت. ذلك أن إيغون نفسه تبع زوجته إلى القبر بعد ثلاثة أيام من وفاتها، عن عمر يناهز الـ28 عاماً، تاركاً اللوحة وفيها الطفل المولود في وَهم الرسم حيَّاً يُرزق مع والديه.. تاركاً مناداته الجماليّة الأخيرة لواقع غير مرئي، كرباط الجنين برحم أمّه (الحياة في الفنّ). فاللوحة تعبِّر عن حلم وأمل شرد فيه الفنّان لوهلة.. لتصير اللوحة شهادةً على الأنفلونزا الإسبانيّة.

وقبل أن نترك لوحة «العائلة» أود أن أشير إلى أنها تبدو كما لو كانت في حوارٍ مفتوحٍ مع لوحة أخرى، رسمها شيلي قبل الوباء عام 1910، موسومةً بـ«أم ميتة»، وفيها يصوِّر امرأة حُبلى متوفّاة تعبِّر عن مدى قرب الحياة من الموت. أما إدوارد مونك فقد تعرَّف على سيرة الموت، وهو لا يزال مغيراً، حضره وهو يتسلّل إلى جسد أمّه وأخته. تأثّر بحراك الشبان البوهيميّ في العاصمة النرويجيّة، الأمر الذي أثّر على أسلوبه والنرياحه نحو التعبيريّة. ولعب الفزع والموت الدور المئهم والمُوجّه لدفة زورق مونك الجماليّ، على حدِّ تعبيره، أثناء إنجازه لرسومه، خاصّة تلك اللوحات التي تنزف من الأمسيات الجنائزيّة، ملخصةً بالتصوير الإحساس المأساويّ الحياة، الذي يميّز الثقافة الإسكندنافيّة من سترندبرغ إلى السن، حتى فلسفة كيركيجارد.

وأسوة بإيغون أثارت لوحات مونك السخط، واعتُبرت أعماله فضائحيّة؛ وفيها أشاح مونك وجهه بعيداً عن الانطباعيّة، والتفت إلى تصوير دخيلة النفس البشريّة، وعالمها الجوانيّ، وعمل على تقويض التشكيل الموضوعيّ ليعبِّر عن وجهة نظرٍ ذاتية محضة، حتى أن «الصرخة» (1893) هي اللوحة الأكثر تعبيريّة في الرسم الحديث.

أصيب مونك بأنفلونزا 1918، ولكنه انتصر على الداء. وفي عام 1919 بدأ بالتماثُل للشفاء، وشرع برسم صورته الذاتيّة أثناء فترة النقاهة، وفيها بقي وفيّاً للميلِ التعبيريّ، الذي مارسه على شخوص مرتسماته السابقة، من خلال التحويرات الغروتسكيّة الحادة. وانتهت اللوحة إلى التعبير عن حالةِ عليلٍ يحاول التعافي، والخروج إلى النور والتلوين، من قتامةِ الاحتضار، على الرغم من أن صورته توضِّح متلازمة إرهاق الجَائِحة المُزمن.

ويُرَى مونك في اللوحة، بكلً هزاله وشحوبه، كَليلاً جالساً على كرسي خيزران قرب السرير، وقد غطّى أطرافه السفليّة ببطانيّة؛ يتطلَّع نحو المُتلقي بعيونٍ غائِرةٍ كهفيّة وفم فَاغِر؛ ولكنه بذاتِ الوقت، يتطلّع إلى نفسه، إلى دخيلته، أطالما هو رسمٌ ذاتيّ ينجزه الفنّان عن الرسَّام الذي فيه، أثناء الإبراء من الداء، وكأن الفنّ هو وسيلة مونك للتفوُّق على الاعتلال. فالانتصار على الداء هو تحقُّق لماهيته، لتصير اللوحة واحدةً، من أهمّ الشهادات المُروِّعة المُباشِرة، التي تتفاوض فيها الحياة مع الموت.

وقام بتكرار رسمه الذاتيّ هذا، ما لا يقل عن أربعة عشر عملاً في عام 1919، أسوةً بما فعله مع «الصرخة»، ليُؤكَّد في سلسلةِ التكرار، على الحياةِ والاحتفاء بنجاةِ نفسٍ على شفا حفرةٍ من موت، لتنضم اللوحة إلى بقايا أنفلونزاً 1918 في تاريخ الفنّ. ■ أثير محمد على

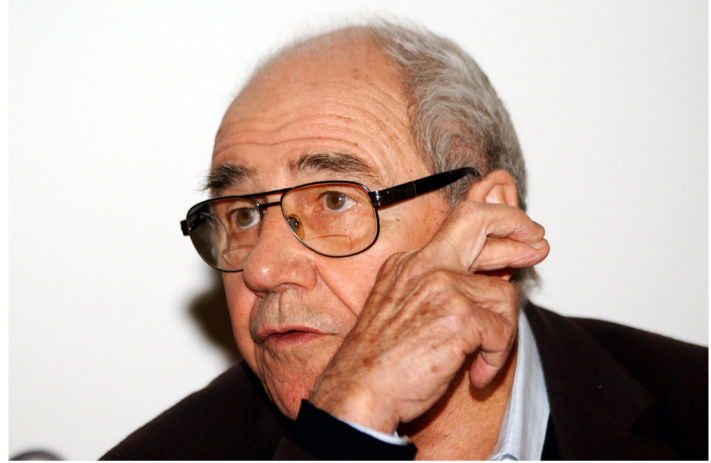
### جان ہودریار

# «مُؤامَرة الفنّ»

إذا كان وهمُ الرغبةِ هو ما افتُقد في الإباحية المُنتشرة، فإنّ ما افتُقد في الفنّ المُعاصِر هو الرغبة في الوهم. لا شيء في هذه الإباحية يدعُ مجالاً للرغبة أو يدفع إليها. بعد التهتك وتحرير جميع الرغبات، انتقلنا إلى التحوُّل الجنسيّ، بالمعنى الذي يفيد شفافية الجنس، وذلك في علامات وصور تمحو كلّ أسراره وكلّ ما هو غامض فيه. التحوُّل الجنسيّ الذي يعني أن الأمر لم يعد يتعلَّق أبداً بوهم الرغبة، وإنما بالصورة المُفرطة في واقعيّتها.

> كذلك هو الشأن بالنسبة للفنّ الذي فقد، هو الآخر، الرغبة في الوهم، وذلك لِصالح الاِرتقاء بـكلُّ شيء إلى التفاهـة الجماليّـة، وأصبح هكـذا إذن متحوِّلا إستطيقيّا. بالنسبة للفنّ، كانت نشوة الحداثة تكمن في مرح تفكيك الموضوع والتمثل. في هذه الفترة، كان الوهمُ الجماليّ لا يزال قويّاً، مثله في ذلك مثل وهم الرغبة بالنسبة للجنس. إنّ طاقة الاختلاف الجنسيّ، التي تخترق مختلف أوجه الرغبة، تقابلها، في الفنّ، طاقة الانفصال عن الواقع (التكعيبيّة، التجريديّة، الانطباعيّة)، وهما معا تقابلان، مع ذلك، رغبة في تعزيز سرِّ الرغبة وسرِّ الموضوع. وعندما تختفيان، يتراجع مشهد الرغبـة ومشـهد الوهـم لصالح بـذاءة التحـوُّل الجنسـيّ والتحـوُّل الإستطيقيّ، بـذاءة رؤيـة الأشـياء كلهـا بشـفافية قاهـرة. وفـي الواقـع، لا توجـد إباحيـة قابلـة للتحديد على أنها كذلك، لأنّ الإباحيـة موجودة افتراضيّاً فى كلِّ مكان، ذلك أن ماهيتها صارت في قلبِ جميع التقنيات البصريّة والتَلفزيّة. لكن، في العمـق، نحـن فقـط نشخِّص كوميديـا الفنّ، مثلمـا تشخص مجتمعات أخرى مسرحية الأيديولوجيا، مثل المُجتمع الإيطاليّ (لكنه ليس الوحيد) الذي يشخُّص كوميديا السلطة، وكما نجسد نحنَّ كوميديـا الإباحيـة فـي الإشـهار الفاجـر لصـور الجسـد النسـائيّ. هـذا التعرِّي الأبدى، هذه الاستيهامات الجنسيّة المفتوحة، هذه المُساومة الجنسيّة من أجل أن يكون كل هذا حقيقيّاً، لا يمكن تحمُّل كلُّ هذا واقعيّاً. لكن، لحُسن الحظ، كلّ ذلك واضح وبديهيّ ليكون حقيقيًّا. فالشفافية لها من البداهة والوضوح ما يجعلها حقيقيّة. أما الفنّ، فهو غاية في السطحيّة، مما يجعله عديم القيمة حقاً. يجب أن يكون فيه لغزٌ ما. تماما مثل الصورة المُشوَّهة: لا بـد مـن وجـود زاويـة تعطى معنـي كاملا للفجـور الزائد للجنس وللعلامات؛ لكن، حالياً، لا يمكننا سوى التعايُش مع كل هذا بنوع من اللامُبالاة الساخرة. في لا واقعيّة الإباحية وغياب المعنى في الفنّ، هناك لغزُّ غير واضح، أو سرٌّ غامض، مَنْ يدرى؟ هـل يتعلِّق الأمر بصورة ساخرة لمصيرنا؟ إذا أصبح كلُّ شيءِ غاية في الوضوح ليكون حقيقيّاً، ربَّما بقيت فرصة للوهم. ماذا يتخفَّى خلف هذا العَالَم ذي الشفافية الزائفة؟ هـل شـكل آخـر من الفهـم أم عمليّـة دقيقة ومعقَّدة وحاسـمة؟ لقد استطاع الفنّ (الحديث) أن يشكّل جزءاً من القدر اللعين، من حيث هو

نوع من البديل المأساوي للواقع، ومن خلال ترجمته لاقتحام اللاواقع للواقعِ. لكـن، مـاذا عسِـى أن يكـون معنـى الفـنّ في عالَـم مفرط فـي واقعيّته سلفا، عالم بـارد، شـفَاف وإشـهاريّ؟ ومـاذا عسـى أن يكـون معنـى الإباحيـة في عالم هو سلفا إباحيّ؟ لا شيء، باستثناء إلقاء نظرة أخيرة، لا تخلو من مفارَقة، على واقع يضحك من نفسه في صورته الواقعيّة بإفراط، وعلى الجنس الذي يضحك من نفسه في أشدِّ صوره تعرّيا وافتضاحا، وعلى فنّ يضحك من نفسه في صورته المُفرطة في الاصطناع: السخرية. وفي سائر الأحوال، فإن ديكتاتوريّة الصور هي ديكتاتوريّة ساخرة. إلا أن هذه السخرية نفسها لم تعد تشكّل جزءاً من الجانب الملعون، وإنما جزء من جنحة الاستخدام السيئ للمعلومات، من هذا التواطؤ الملغز والمخجـل الـذي يربـط الفنّـان، وهـو يسـتغل هالـة السـخرية، بالجماهيـر المُنبهـرة والمُرتابـة. إنّ السـخرية تشـكل، هـى أيضـا، جزءا من مُؤامَـرة الفنّ. عندما كان الفنّ يتلاعب باختفائه الخاص واختفاء موضوعه، كان لا يـزال عملاً فنيّاً عظيماً. لكن ماذا عن الفنّ الذي يتلاعب بإعادة تدوير ذاته على نحو دائم من خلال وضع اليد على الواقع والسيطرة عليه؟ من المعلوم أن الجزء الأعظم من الفنّ المُعاصِر يعمل من أجل هذا بالضبط: تبنَّى التفاهـة، الحقارة والـرداءة كقيمـة وكأيديولوجيـا. في هذه الإنشـاءات والإنجازات المُتعدِّدة، ليس هناك سوى لعبة توافق مع واقع الأشياء، وفي نفس الوقت مع سائر الأشكال السابقة لتاريخ الفنّ. إن الاعتراف باللاأصالـة، بالتفاهـة وبانعـدام القيمـة، ارتقـى إلـى مسـتوى القيمـة، وأكثـر مـن ذلـك، تحوَّل إلى اسـتمتاع إسـتطيقيّ منحـرف. طبعـا، كل هـذه التفاهـة تدعى التعالى من خلال العبور إلى المستوى الثاني والساخر للفنّ. إلا أنها تظل عديمة القيمة وفارغة من المعنى في هذا المستوى الثاني، شأنها في ذلِك شأن المستوى الأول. إن العبور إلى المستوى الإستطيقيّ لا ينقـذ شـيئا، بـل علـي العكـس مـن ذلـك: تصيـر التفاهـة مُضاعَفـة. يتظاهر الفنّ بأنه عديم القيمة قائلاً: «أنا تافه، أنا تافه»، وهو كذلك بالفعل. هنا يكمن التدليس الكامل للفنّ المُعاصِر: تبنِّي التفاهة، غياب الدلالة، انعـدام المعنـي، اسـتهداف التفاهـة، بينمـا هـو تافـه أصـلا. اسـتهداف اللامعني، بينما الدلالة غائبة سلفاً. نشدان السطحيّة بمُصطلحاتِ سطحيّة.



جان بودریار ▲

ومعلوم أن التفاهة ميزة خفيّة لا يمكن أن يدعيها أو يتبنَّاها أيٌّ كان. فالتفاهة الحقة، والتحديّ المُفحم للمعنى، سلب المعنى، وفنّ محو الدلالة هو ميزة متفرِّدة تخصُّ بعض الأعمال النادرة والتي لا تدعى شيئاً من ذلك على الإطلاق. هناك شكل أصليّ للتفاهة، كما يُوجد شكل أصليّ للاشيء أو شكل أصليّ للشـر. إضافـة إلى ذلـك، هنـاك جنحـة الاسـتخدام السـيئ للمعلومات، ومقلَدو التفاهـة، والتفاخـر بتفاهـة مفتقـدة لـدى كلُّ هـوُلاء الذين يراودون اللاشيء ليتحوَّل إلى قيمة، والشر إلى غايات مفيدة. لا يجب التغاضي عمًّا يقُّوم به المُقلِّدون المُزيفون. عندما يلامس اللاشيء العلامات، وعندما ينبثق العدم في قلب نظام العلامات نفسه، فذلك هـو الحـدث الأساسـيّ للفـنّ. إن العمليّـة الشـاعريّة الحقـة هـي فـي جعـل اللاشيء يظهر في قوة العلامة، ليس للتعبير عن التفاهة أو اللامُبالاة بالواقع، وإنما عنّ الوهم الجذري. بهذا المعنى كان «وارول Warhol» تافهاً حقّاً، بهذا المعنى الّذي يفيد أنه أقام العدم في قلب الصورة. إنه يجعل من التفاهة والحقارة حدَّثاً يصير هو الاستراتيجيّة الحاسمة للصورة. أما الآخرون، فإنهم لا يملكون سوى استراتيجيّة تجاريّـة للتفاهـة، والتي يضفون عليها شكلاً إشهاريّاً، أو، على حدِّ تعبير «بودلير Baudelaire»، الشكل العاطفيّ للسلعية. إنهم يختبئون خلف تفاهتهم الخاصّة، وخلف تحوُّلات الخطابُ المُتعلِّق بالفنِّ، والذي يعمل بكلُّ سخاء على تحويل هـذه التفاهـة إلى قيمـة (بمـا فـى ذلـك سـوق الفـنّ، طبعـاً).

هذا الأمرهو، بمعنى من المعاني، أسوأ من لا شيء، ما دام أنه موجود، على الرغم من أنه لا يعني شيئا، ويوفر لنفسه كامل الأسباب الوجيهة للوجود. هذه البارانويا المُتواطِئة للفنّ، تعدم إمكانية وجود أي حكم نقديّ ممكن للتفاهة، ولا تتيح سوى التقاسم ودّياً، مع المُقربين، لا غير. هنا تكمن مُؤامَرة الفنّ ومشهدها البدائيّ المُتكرِّر في جميع المعارض وافتتاحاتها، وفي تعليق اللوحات، والترميمات، والتجميعات، والهبات والمُضاربات، والذي لا يتأطر في أي مجالٍ محدَّد، ما دام يحتمي من قبضة الفكر، عن طريق الاختباء خلف خداع الصور.

أمّا الشكل الآخر لهذا التدليس، فإنه يكمن في إكراه الناس، من خلال خدعة التفاهة، على إعطاء قيمة وأهمّية لكلّ هذا، بذريعة أنه يستحيل

أن يكون تافهاً مطلقاً، وأنه حتماً يخفى شيئاً ما. يستغل الفنّ المُعاصر انعدام اليقين هذا، واستحالة قيام حكم قيمة إستطيقيّ مؤسَّس، كما يعتمـد على اتهـام أولئك الذيـن لا يفقهـون شـيئاً فـي الفـنّ، أو الذيـن لـم يفهموا أنه لا يوجد أصلاً شيء قابل للفهم. هنا أيضاً نقف على جنحة سوء استخدام المعلومات. لكن في العمق، يمكن أن نعتبر أيضاً، أن هـوْلاء الناس الذين يحظون باحترام الفنّ، قد فهموا كلّ شيء، ما داموا يعبرون، من خلال إعجابهم نفسه، عن فهم مستبصر: فهم أنهم ضحايا شطط في استعمال السلطة، وأنه قد تمَّ إخفاء قواعد اللعبة عنهم، وتمَّ بالتالى خداعهم. بعبارة أخرى، لقد دخل الفنّ (ليس فقط من وجهة النظر الماليّة لسوق الفنّ، وإنما أيضاً في تدبير القيم الإستطيقيّة) في السيرورة العامـة لجنحـة سـوء اسـتخدام المعلومـات. علماً أنـه ليس وحده المسـؤول عن ذلك: فالسياسة والاقتصاد والإعلام ضالعة في هذا التواطؤ نفسه، وأيضاً في الخضوع الذي لا يخلو من سخرية، من جهة «المُستهلكين». «إن إعجابنا بالرسم هو نتيجة لسيرورة طويلة من التكيُّف تمَّت عبر قرون عِدّة، وذلك لأسباب لا علاقة لها، في الغالب، لا بالفنّ ولا بالعقل. لقد خلق الرسم متلقيه الخاص، وهذه العلاقة هي، في العمق، علاقة اتفاقيّة» (من غومبروفيتش Gombrowicz إلى دوبوفيه Dubuffet). والسؤال الوحيد الذي يمكن طرحه في هذا السياق هو: كيف يمكن لآلة كهذه أن تستمر في العمل في إطار خيبة الظن المُقلقة والهيجان التجاريّ؟ وإذا كان الجواب بالإيجاب، فإلى متى سيدوم هذا التفنن في الخداع، هذا الرجم بالمجهول، مئة عام، مئتان؟ هل سيتمكن الفنّ من التواجد ثانية وبشكل دائم، على غرار المُخابرات السريّة التي نعرف أنها لا تملك منذ زمان أسراراً يمكن سرقتها أو تبادلها، ولكنها، رغم ذلك، تزدهر بفعل وهم فائدتها، وتنفق الكثير على سجلها الأسطوريّ: □ ترجمة: محمد مروان

المصدر:

Libération, 20 Mai 1996

### مكذا عرَفَتْ المقاهي

# بذلة الغوّاص

فقدانُ القدرةِ على الاختيار هو الذي يصنع القيدَ والسجنَ. وهو الذي منحَ «الحَجْرَ» بسبب الكورونا مذاقَه القياميّ. لقد أُكرِهْنا على لزومِ البيت فكدنا نكرهُ مَا لو كنّا مُخَيَّرينَ ما غادرناه. بل إنّي كنتُ قد فقدتُ شهيّةَ السفر وأوشكتُ على الاعتكاف في بيتي، قبل أن يضطرّني الحَجْرُ الصحيّ إلى لزوم البيت والبلد، فإذا أنا أحنُّ إلى الشوارع والمطارات من جديد، ولا أفتقدُ شيئًا كما أفتقدُ حرّيّتي في التعامُل مع المكان.

لجون دومينيك بوبي. لـؤلا أنّ بذلـة الغـوص التي نرتطـم بجنباتهـا ليست بحجـم جسد، بـل هي بحجـم بلـد، وربّمـا بحجـم الكرة الأرضيّة. ولَـؤلا أنّ اشتراكنا جميعًا في الرقص الهيستيريّ داخـل البذلـة نفسـها، لا يُلغي شيئًا مـن البـونِ الشاسع بيـن الراقص على الحرير والراقص على المسـامير. لم أنتظر هذا الكِتاب كي أكتشف استعارةَ بذلـة الغـوص، ولـم أهْتَـدِ إليهـا بفضـل «الحَجْر»، فأنـا مدينٌ بها إلى طفولتي الأولى، حيـن كان الوالـد يُطيـل التعزير والتوبيح لأقلّ خطأ، فأتمنّى أن تبتلعني الأرضُ فيمـا هـو يوبِّخ ويعزِّر. استعصت الأرضُ فشـرعتُ أتـدرَّب على حياكـة نـوعٍ مجازيّ من «طاقيّة الإخفاء» ألـوذ بهـا وأنـا في مكاني فلا أسـمع ما أكـره. أطلقت عليهـا في البدايـة اسـم البئـر، ثـمّ سـمّيتها الدامـوس قبل أن أختـار لهـا اسـم بذلـة الغوَّاص.

خَيِّل إليّ للحظةِ أنّنا جميعًا أبطال «بذلة الغوص والفراشـة»

شيئًا فشيئًا أصبحت تلك البذلة سلاحي السريّ في وجه الزحمة والعزلة. أتفنّن في تأثيثها بما أريد وبمَنْ أريد، وأرتديها في كلّ فضاءاتِ الثرثرة الخرقاء والغباء المُتطاوس، كما أرتديها في لحظاتِ العُزلة، فإذا أنا في مكاني كيفما كان المكان ومهما كان الجليس. تعلّمتُ ذلك من المقاهى تحديدًا.

ليس من شَكَّ في أنّ «الحَصْرَ» مُنشِّطٌ للخيال. وليس من شَكَّ في أنّ «الحَصْرَ» مُنشِّطٌ للخيال. وليس من شكً في أنّ أيّام الحَجْر كانت مؤاتيةً للسفر في الكُتب، والشاشات محفّزةً على السباحة في صفحات البحر الرقميّ الأزرق. لكن أين تلك الوسائط كلُّها من عَبَقِ الحقائب وهدير القطارات وأزيز الطائرات وحركة المسافرين والمارّة



آدم فتحي

وروائح الأماكن الأليفة أو الجديدة، وأنت تلتقي أصدقاءك وصديقاتك وجهًا لوجه ويدًا في يد وكتفًا إلى كتف ودفْئًا لدفء؟ بل أين تلك الوسائط كلّها من المقهى؟

لذلك لم أستسلم لإكراهات «الحَجْر» على الرغم من التزامي بها. كنت أرتدي بذلة الغوص في الوقت الذي أختار، وأقصد واحدة من مقاهيِّ المُفضَّلة، لا كمكانٍ، بل كحضنٍ شبيه بذراعَيْ حبيبٍ، وصَدْرِ صديقٍ، ودفّتَيْ كتابٍ، وبابِ بيت. لا يهم أن يكون في قبلي وقفصة، أو في باب الجديد، وباب سويقة. في قليبية، أو في المنستير. في القاهرة أو في باريس.

منذُ ثمانينيات القرن العشرين وأنا أجوب مدن تونس وقُراها من الشمال إلى الجنوب ومن الشرق إلى الغرب. منذ نهاية التسعينيات وأنا أسافر في القـارّات الخمـس ضيفًا على تظاهـرات الشـعر. لا أغـادر مكانًا إلّا ولَـدَيَّ فيـه مقهى.

لعبت المقاهي الشعبيّة في البداية دور الملاذ أو الملجأ. احتميتُ بها مع أبناء جيلي لقِلّة ذات اليد وضيق الفضاءات وتحدّيًا للرقباء. هناك كُنّا نتدرَّب على توقّي الضربات. نكتشف طبقات مجتمعنا من القمّة إلى القاع. ننصت إلى ما يحتدم في باطنه. نُلقِي الشعر ونتحاور في السياسة. نتلقّى دروسنا الابتدائيّة في علم الاجتماع والاقتصاد. نُعِدُ للتظاهرات والمُظاهرات.

ثمّ تطُوَّرُتَ عُلاقتنا بالمقاهي فإذا هي تلعب في حياتنا الدَّوْرَ النَّرِيةَ الرسميّة. دَوْر التربية عن طريق اللعب. صارت المقاهي ملاعبنا المرحة ومكتباتنا المفتوحة على الجديد المُختلف. دُورَنا الثقافيّة الأكثر حيويّةً وحرِّيّةً إلى جانب الفضاءات الجامعيّة والنقابيّة

والحُقوقيّة. فيها عرفتُ أغلب أصدقائي. طالعتُ أجمل كُتبي. كتبتُ معظَمَ نصوصي. درَّبتُ عَضَلاتي الفكريّة الأولى على المُحادثة والجدل. خضتُ أولى معاركي النقابيّة والسياسيّة.

ثمّ سرعان ما منحتنا المقاهي رحابةً صدرٍ افتقدناها في البيت أو في الأسرة. فيها حظيتُ بأذنٍ صاغية ساعدتني على مواجهة همومي الأسرة. فيها حظيتُ بأذنٍ صاغية ساعدتني على مواجهة همومي العاطفيّة الأولى. فيها وجدتُ المكان الذي يستر الوجه حين احتجتُ إلى دعوة ضيوف تونس. وظللتُ حتى اليوم آخذ إليها كلَّ مَنْ لا أريد له أن يتوقّف عند «البطاقة البريديّة». وفيهم مَنْ هو معروف حتى لدى غير المعنيّين بالثقافة. لكنّ زبائن المقاهي الشعبيّة يعرفون قيمة «مسافة الأمان»، ويحفظونَ للمقاهي إيطيقاها وإستطيقاها.

شيئًا فشيئًا أصبح للمقهى دورٌ أكبر وأشمل. لم تعد مكانًا لقتل الوقت أو للبطالة. إنّها مكان للعمل أيضًا، أو لنقل إنّه مكانٌ يُعيد تعريف العمل، قريبًا ممّا ذهب إليه برتراند راسل سنة 1932 في كتابٍ نُقِلَ إلى العربيّة بعنوان «مديح البطالة» أو «مديح الفراغ»، وأُفضّل ترجمته إلى «مديح العطلة».

نصُّ ظللتُ أستحضره عند كلِّ «أزمةٍ اجتماعيّة» منذ اطّلعتُ عليه في طبعته الفرنسيّة سنة 2002. وتتمثّل أطروحتُه الرئيسيّة في أنّ العمل المهووس بالمردوديّة والربح طريقٌ إلى العبوديّة، لذلك لابدّ من النظرِ إلى العطلة بوصفها «عملاً» متحرِّرًا من ثقافة الربح، يُعيد الاعتبار إلى ما هو «بلا فائدة» في نظر السيستام: الإبداع، التفكير، العدل، التسامح، إنصاف المرأة، حماية الطفل، احترام البيئة...

لم أعد أجد ضيرًا في الانتساب إلى المقاهي بهذا المعنى. لا كمكانٍ «أقتل فيه الوقت»، أو أهرب إليه من الشارع، أو أنعزل فيه عن النّاس، بل ككوّةٍ مفتوحة على التفاصيل. كمنصّةِ انطلاق إلى أعماقِ البلاد والعباد. كمنفذٍ إلى أعماقي.

أمسك بمعمارهًا وأُصواتها وروائحها كأنّي أمسك بمعصم أجسّ فيه نبض بلادي ونبضَ العَالَم. أغطس في دخانها وعرقها كأنّي أغتسل في موسيقى أوجاع الناس ومسرَّاتهم. مبتهجًا باكتسابي الحقّ في الاستماع يوميًّا إلى أوركستراها العفويّة. أوركسترا من كلِّ الطبقات والمشارب، تجتمع لتعزف بلا قائدٍ سولوهات، تُبدع تناغُمَها من تنافُرِها، فتصنع طربًا ساحرًا يترجم الغُربة إلى ألفة، والبردَ إلى دفء.

شيئًا فشيئًا تعلّمتُ فنّ «الغوص» في الضجّة والكثرة. قد يقترب منّي النادل يكاد يلصق فمه بأذني ليسأل إنْ كنتُ أريد شيئًا آخرَ بينما أنا «في عالمي» بعيدَ القرب قريبَ البُعد. وقد تشتدُّ النشوة بلاعبي الورق

فيضرب أحدهم على الطاولة بقدمه، ويقابله الآخر بالشتيمة المقذعة، ويعلو الصراخ، ويمسك كلَّ بخناقِ صاحبه، وأنا على بُعد مترٍ لا أشعر بشيء. حتّى إذا أفرغ المُتخاصمون ما في جعبتهم، وعادوا إلَى اللعب وضع أحدهم يده على كتفي يعتذر، وما أكثر ما يفعلون، فإذا أنا أهتزّ للمسته، وما كنتُ قد شعرتُ بشيءٍ ممّا حدث.

تلك السنواتُ، بل العقودُ منحت المقاهي مكانةَ محوريّة في حياتي. انسلختُ من بذلة الغوص الأولى، وارتميتُ في «عجقتها» ودخانها وحكايات زبائنها وموسيقى حياتها المُثخنة بالجراح والأحلام. ألفتُ زحْمتها ولم يعد في وسعي «التركيز» بعيدًا عن صخبها. فما العمل بعد أن أصبحتُ زوجًا وأبًا «مسؤولاً»؟! ما العمل كي أزرع صخب المقهى في البيت؟!

قد يبدو الأمر غريبًا على مَنْ يحتاج إلى الصمت والهدوء كي يكتب أو يقرأ، فهو لم يعش ما عشت، ولم يدمن ما أدمنت. أمّا أنا فالصمتُ والهدوء يصرخان في داخلي بما لا يسمح لي بالإنصات إلى العالم، وإلى نفسى، وإلى الكلمات وهي تناديني أو تستجيب إلى ندائي.

لذلك دأَبْتُ منذ سنواتٍ طويلة على فتح الراديو والتليفزيون في البيت طلبًا للضجّة. كانت تلك طريقتي الوحيدة لزراعة المقهى في البيت كي أستطيع القراءة والكتابة. فأنا في حاجةٍ إلى إعادة إنتاجٍ وقْعِ المقاهي وإيقاعها، بعْدَ أن تحوَّلَ صخبُها إلى «سترة أمان» لا غِنَى لي عنها في حربي مع الكلمات.

ولعَلّي لَم أفتقد شَيئًا خلال هذا الحَجْر مثلما افتقدتُ مقاهيّ وجلسائي. حتّى حيـن كنّـا لا نتبـادل كلمـةً واحـدةً، بـل يجلـس كلُّ إلـى كتابِـه أو أوراقِـه. بينمـا يمتلـئ الهـواء مـن حولنـا بحـوارٍ مـن نـوعٍ خـاصّ لا يفـكُّ شـفرته إلّا المُختـارون.

هكذا عرَفَتْ المقاهي نقلتها الأخيرة في حياتي. أصبحتْ هي بذلة الغوّاص التي تمكّنني من الغطس دون أن أغرق. تفصلني عمّا حولي دون أن تقطع صلتي بأحد. تتبح لى أن أكونَ منفردًا في العدد، وحيدًا مع الجميع، منعزلاً في الزحمة.

سَعِ عَلَيْمًا فَشَيْئًا تَحَوَّلَتُ إِلَى فَرَاشَةَ حَدِيقَتُهَا المَقَهَى، كَدَتُ أَقُولُ شَـٰزُنَقَتُهَا المقهَى، كَدَتُ أقولُ شَـٰزُنَقَتُها المقهَى، فَانَا هناك داخل شـرْنقةٍ حقًّا. شـفَّافة ومتحرِّكة. تحيط بي كالقماط. كالقوقعة. كبذلة الغوّاص، بل هي بذلة غوّاصٍ بكلّ ما تملك العبارةُ من دلالة بالنسبة إلى كَاتب.

هل الكَاتِبُ إِلَّا عَوَّاصٌ؟ هل الكِتابَة إِلَّا فنّ الغوص في الذات بوصفها شرخًا في المكان والزمان؟



www.dohamagazine.qa

