#### فَنُّ الكِتابَة

روبرت لويس ستيفنسون ترجمة: مجدي عبد الجيد خاطر



خوان غويتيسولو **حوارات بدون حدود** 

صـبري حـافظ **ذكريات شخصيّة عن طه حسين** 

> رامبو في عدن **من الشعر إلى الأسلحة!**

الأدب الجنوبسوداني **ذهبوا كأجساد!** 



#### حُلة جديدة

رئيس التحرير فالح بن حسين الهاجري

مدير التحرير

خالد العودة الفضلي

التحرير

محسن العتيقى

التنفيذ والإخراج رشا أبوشوشة هـند البنسعيد فلوه الهاجري

جميع المشاركات ترسل باسم رئيس التحريـر عـبر البريـد الالكـتروني للمجلـة أو عـلى قــرص مدمـج في حـدود 1000 كلمــة عـلى العنــوان الآتي: ص.ب.: 22404 - الدوحة - قطر

البريد الإلكتروني:

editor-mag@mcs.gov.qa aldoha\_magazine@yahoo.com تليفون : 4974) 44022295 فاكس : 974) 44022690

المـواد المنشـورة في المجلـة تُعـبرُ عـن آراء كتّابهـا ولا تُعـبرُ بالـضرورة عـن رأي الـوزارة أو المجلـة. ولا تلتـزم المجلـة بـرد أصـول مـا لا تنـشره.

منـذ مطلـع مارس/آذار 2016، شـرعنا في مجلَّة «الدوحة» بالتحضيـر لمرحلة تطويريَّة جديدة تُبقى على المُكتسباتِ السابقةِ وتُصحِّح ما كان في حاجةِ إلى تصحيح. وقد اتَّضحت معالم هـذه المرحلـة، شـكلا ومضمونـا، مـع صـدور العـدد (103) مايو/أيـار 2016، حيـث انطلقـت المجلـة بتبويـب جديـد قائـم علـي مفهـوم واسـع للصحافـة الثقافيّـة باعتبارهـا مجـالا عامـا لا يخصُّ النخبة فقط، وذلكً اعتمادا عليَّ محتوِّي ثقافيّ يُسهم في تنوير القارئ، ويساعده على الفهـم والتفاعـل مـع ما يجري من أحـداث، ويرعى التنـوُّع والجاذبيَّة ويناسـب اهتمامات القارئ العامّ. وكان هـذا المحتـوي الجديد، سـواء عبـر الملفـات والقضايا التي تقـوم المجلةُ بإعدادهـا، أو مـن خـلال المقـالاتِ والحـواراتِ والترجمـاتِ، كان فـي عمومـه وفـي خطوطـه العامّة محتوى يرتبط من جهة: بـالأسئلة التي تشغل جمهور الشّباب باعتبار مرحلتهم العمريَّـة هي مرحلـة الطموحـات وبنـاء الـذات وإنضـاج الوجـدان والتحصيـل العلمـيّ. ومـن جهـة أخـري محتـوي ينطلـق مـن قضايـا حاسـمة، كالتعليـم، والمجتمـع، والتـراث، واللغـة العربيّة، والعلوم والإعلام الجديد. وكلّ ذلك بإعداد يواكب جديدَ المشهد الأدبيّ والإبداعيّ عربيّا وعالميّا، ويتّخذ من آخر البحوث العلميّة والإصدارات مرجعًا للتحليل والتثقيف. وأمّا، فيما يخـصُّ (كِتـاب الدوحـة) المُرفـق مـع المجلـة مجانـا، وتجـدر الإشـارة هنـا إلـى صعوبة انتقاء كتاب، وتحريره، وإخراجه في مدّة لا تتعدَّى نصف شهر، فإننا سنواصل هـذا التحـدِّي، انطلاقًا مـن حرصنـا المُسـتمر في مجلـة «الدوحة» على المسـاهمة فـي تعميم القراءة، وجعل الكِتاب في متناول أي قارئ عربيّ يسعى إلى الرفع من ذائقته الثقافيّـةُ والأدبيّـة. ومـن هـذا المنطلـق فقـد ارتكـز (كتـاب الدوحـة) فـي مرحلتـه الجديـدة، علـي إعـادة نشر الأعمال السرديّة المُؤسِّسة للرواية العربيّة، مع الانفَتاح على الثقافات الأجنبيّة من خـلال ترجمـة كتـب لأوّل مـرّة. ويمكـن للقـرَّاء الكـرام الذيـن فاتهـم الحصـول علـي النسـخ الورقيّة، سواء للكتاب أو المجلّة تنزيل النسخ الإلكترونية من خلال صفحات المجلّة على مواقع التواصل الاجتماعيّ المُختلفة. كما يمكن للقُرَّاء الحصول من خلالها على

نشرتها المجلة خلال السنة الواحدة منذ 2016 إلى الآن. مع توالي الأعداد اكتملت مرحلة بداية التطوير الشامل للمجلّة، بحيث تميَّز الخَطُّ التحريريِّ بوضوح التوجُّهات القائمةِ على الانتصار للهويّة العربيّة بقيمها السمحة، مع الانفتاح على روافد الثقافةِ العالميّة في تعدُّدها وتقاطعاتها مع هذه التوجُّهات. وعلى هذا المنوال، انطلقنا وعليه سنستمر في مواكبةِ التحوُّلات الثقافيّة التي يعرفها العالم، وتأثيرها على الفردِ والمجتمعِ، وعلى قيم التعايش والحوار والسلم، وكذلك تأثيرها على الهويّة والثقافة العربيّة في علاقتها بالثقافات العالميّة الأخرى...

الأعداد الأرشيفيّة الخاصّـة «Bestof»، والتي تحتوي على أهـمّ المواضيع والحـوارات التي

وبداية من هذا العام، سيلاحظ القارئ الكريم، على غير العادة، حُلةً جديدةً يطل بها شكل مجلّة الدوحة. حُلةً أملتها ضرورات فنِّيّة وتحريريّة لم يكنْ بوسعنا تفاديها، وعزمنا سيبقى الاستمرارية وإيصال المعلومة الثقافيّة عبر مجلّة «الدوحة» إلى قُرَّائها الأوفياء من المحيط إلى الخليج، وفي المهاجر العالميّة المُختلفة، وذلك تماشياً مع شعار تأسيسها «ملتقى الإبداع العربيّ والثقافة الإنسانيّة». ونقول حفاظاً على التراكم والاستمرارية، لأننا نؤكّد على الأهمِّية الاستراتيجيّة لاستمرار حضور مجلّة «الدوحة» في طبعتها الورقيّة داخل المشهد الثقافيّ في الوقت الراهن، والتي تعمل، بالإضافة إلى دورها في التثقيف والتنوير، على تغذية الأرشيف الوطنيّ والعربيّ الذي يشكّل مرجعيّة أساسيّة للأجيالِ اللاحقة. في الوقت الذي نذفٌ للقُرَّاءِ الأعزاء تمكينهم من البوابة الإلكترونية قريباً، والتي ستكون جسراً ممتداً للوصول إلى أكبر شريحة من القرَّاء.

حُلة جديدة إذن، سيتمُّ التركيز فيها على المضمون الأكثر فعاليّة وتشابكاً مع الراهن الثقافيّ العربيّ في قضاياه الفكريّة والثقافيّة السائرة، ومع الراهن الثقافيّ العالميّ في حدود استفادتنا منه، وتقاطعنا معه، وتأثّرنا به. وعليه ستكون الحُلةُ الجديدة لمجلّة «الدوحة» في 116 صفحة بدلاً من 160، كما سيكون للقارئ موعدٌ مع (كِتابِ الدوحة) مرّة كلّ شهرين.



العدد

147

#### ثقافية شهرية

السنة الثالثة عشرة - العدد مئة وسبعة وأربعون جمادي الأولى 1441 - يناير 2020

تصدر عن:

إدارة الإصدارات والترجمة

#### وزارة الثقافة والرياضة

التوزيع والاشتراكات تليفون : 44022295 (+974)

فاكس: 44022690 (+974)

distribution-mag@mcs.gov.qa

doha.distribution@yahoo.com

الشؤون المالية والإدارية

finance-mag@mcs.gov.qa

البريد الإلكتروني:

الــدوحــة - قــطــر

صدر العدد الأول في نوفمبر 1969، وفي يناير 1976 أخذت توجهها العربي واستمرت في الـصـدور حـتي يناير عـام 1986 لتستأنف الـصـدور مـجـداً في نوفمبر 2007.



#### www.dohamagazine.qa

#### في هذا العدد



أَىّ مُستقبل على الحدود الجديدة للسُّلطة؟ رأسماليّة المُراقَبة (محمد الإدريسي)



في هذا النظام لحقوق الإنسان الحدودُ المفتوحة (مایکل س. داوبر - تـ: مروی بن مسعود)



منسوجات ورايينى خيوط الأمل والحياة (کوناتی موسی)



كيف سقطت فريسة للتكنولوجيا؟ الموسيقا والآلة (أمبرتو إيكو - تـ: عبدالرحيم نورالدين)



جوليا كريستيفا؛ أن تعيش معناه أن تحدَ شكلاً (حوار: مارتن لوغروس - تـ: طارق غرماوی)



خوان غويتيسولو حوارات بدون حدود (ت: إبراهيم الخطيب)

#### الاشتراكات السنوبة

داخل دولة قطر

120 ريــالاً 240 ريــالاً الدوائر الرسمية

خارج دولة قطر دول الخليـج العــربي 300 ريال 300 ريــال باقـــى الدول العربية . دول الاتحـاد الأوروبي 75 يــورو

100 دولار 150 دولاراً كندا وأستراليا

ترسل قيمة الاشتراك بموجب حوالة مصرفية أو شيك بالريال القطري باسم وزارة الثقافة والرياضة على عنوان المجلة.

#### مواقع التواصل

@aldoha\_magazine

f Doha Magazine @aldoha\_magazine

#### الموزعون

#### وكيل التوزيع في دولة قطر:

دار الشرق للطباعة والنشر والتوزيع - الدوحة - ت: 44557810 فاكس: 44557819

#### وكلاء التوزيع في الخارج:

سـلطنة عُمان - مؤسسـة عُمان للصحافة والأنباء والنشر والإعلان - مسـقط - ت: 009682493356 -فاكـس: 0096824649379/ الجمهورية اللبنانية - مؤسسـة نعنوع الصحفيـة للتوزيع - بيروت - ت: 009611666668 - فاكـس: 009611653260/ جمهورية مصر العربية - مؤسسـة الأهرام - القاهرة -ت: 002027704365 - فاكس 002027703196/ المملكة المغربية - الشركة العربية الإفريقية للتوزيع والنشر والصحافة، سبريس - الدار البيضاء - ت: 00212522249210 - فاكس:00212522249214

#### الأسعار

| 15 درهماً | المملكة المغربية    | 10 ريالات | دولة قطر           |
|-----------|---------------------|-----------|--------------------|
| 3000 ليرة | الجمهورية اللبنانية | 800 بيسة  | سلطنة عمان         |
|           |                     | دامات 10  | مرمرية ممر العبرية |



تقارير | أدب | فنون | مقالات | علوم |

بابُ الصديق (من رسائل البلغاء لـمحمد كرد على)

مفهومُ الشِّعرِ أم الشِّعرُ المفهومُ؟ (محمَّد حِلمي الرِّيشة)

ذكريات شخصية عن طه حسين (صبری حافظ)



حوارات | نصوص |

114

120

جان بول دوبْوَا: أبطالي خارجون عن المألوف (حوار: کلیر شزال- ت: أسماء مصطفی کمال)

(توليو بيريكولي - تـ: أحمد شافعی)

أومبرتو إيكو آخر الكلمات



عربيّ من رحلة الشتات (خالد الريسوني)

جيوفاني كيسيب



## أيّ مُستقبلٍ بشريّ على الحدود الجديدة للسُّلطة؟

# رأسماليّة الْراقبة

منذ سنة 2015، انتبهت عالمة النفس والأديبة الأميركيّة «شوشـانا زوبـوف Shoshana Zuboff» إلى أن المنظومة الرأسماليّة خلال العصر الرَّقميّ قد عملت على استغلال الثورة التقنية من أجل توفير خدمات مجانية يستخدمها ملايير الأفراد بشكل طُوعى وحرّ، وتتيح لمقدِّمي هذهِ الخدمات فرصة مراقبة سلوك هؤلاء المستخدمين والتفاصيل الدقيقَّة لحياتُّهم الشخصيّة -غالباً دون مَوافقتهم الصريحة- الأمر الذي دفعها إلى توصيف هذه السيرورة بـ(عصر/مرحلة) «رأسماليّة المراقبة -(1) surveillance capitalism». فما المقصود بـ«رأسمِاليّة المّراقَبة»؟ وإلى أي حدٍّ يمكن الحديث عن تكيُّف واستغلال المنظومة الرأسماليّة للثُورِةِ الرَّقَمِيّة في اتَّجاه الهيمنة ٍ الاقتصاديَّة الجديدة التي تتجاوز المقولات الفلسفيّة لمجتمع ودولة المراقبة؟ وأي انعكاسات لهذا المعطى الجديد بالنسبة للمنطقة العربيّة؟



SURVEILLANCE CAPITALISM SHOSHANA ZUBOFF

الإنسانيّة بوصفها مادةً مجانية خام قابلة للترجمة إلى بيانات سلوكية. على الرغم من أن جزءاً كبيراً من هذه البيانات يتم تحويله لتطوير الخدمات المُقدَّمة، إلَّا أن الباقي يعلن كفائض سلوكيّ مملوك (للشركات) ويدرج في عمليّات التصنيع المُتقدِّمة machine intelli- - المعروفة باسم «ذكاء الآلة gence) للاستفادة منه في تصنيع منتجات تنبؤية تتوقّع ما سنفعله الآن، قريباً ولاحقاً». تلخص هذه العبارة الأطروحة المركزية لكتاب «رأسماليّة المُراقبة، الكفاح من أجل مُستقبل بشريّ على

«تقوم رأسماليّة المُراقَبة على النظر إلى التجربة

الحدود الجديدة للسُّلطة - -The Age of Sur veillance Capitalism: The Fight for a Hu-«man Future at the New Frontier of Power للأديبة وعالمة النفس الأميركية شوشانا زوبوف.

تحاجج الباحثة على كون المنصَّات الرَّقميّة ومواقع التواصل الاجتماعيّ ليست مجرَّد خوارزميات ذكيّة لتجميع البيانات الشخصيّة للمُستخدمين، وإنما هي كذلك نسـقٌ من العمليّات الاقتصاديّة الهادفة إلى التنبؤ بالسلوكيّات البشريّة وتكييفها مع قوانين

مرحلة جديدة من تطوُّر الرأسماليَّة قائمة على

السوق (أسواق السلوكيّات المُستقبليّة) ضمن

مراقبة الأفراد والمُستخدمين (رأسماليّة المُراقبة) والانتقال من الإنتاج والتسويق نحو الاستثمار في

السلوكيّات البشريّة المُستقبليّة. تعيب شوشانا زوبوف على البحوث الاجتماعية و النفسيّة حول عالم الأنفوسفير إغفالها لفكرة أن الثورة الرَّقميّة والتقنية الحديثة ما هي إلَّا مرحلة جديدة من تطوُّر الرأسماليّة التي وجدت فى التكنولوجيّات الحديثة فرصة للرهان على التنبؤ بالسلوكيّات المُستقبليّة للأفراد سبيلاً نحو تحقيق الربح ومنافسة -أو تجاوز- الوظيفة الرقابيّة للدولة وتحويل السلوك البشريّ إلى فائض قيمة قابل للاستثمار. صحيح أن الرغبة في التحكُّم في السلوكيّات الفرديّة واللعب بعواطف الأفراد واستمالتهم إلى ما يشبه العبودية الرَّقميّة الطوعية القائمة على تقديم البيانات أساس اشتغال العالم الرَّقم ي البوم، إلَّا أن سؤال المُستقبل والرغبة في التحكّم في سلوكيّات الأفراد المُستقبليّة وتوجيهها وفقا لقوانين السوق يجسد الهدف الخفى لهـذه الثورة الجديدة التـى تبيِّن إلى أي حدِّ يمكن للرأسماليّة أن تتكيَّ ف مع التحـوُّلات التقنية والاجتماعيّة والسياسيّة و الاقتصاديّة بوصفها «مقاولا للعالم» بلغة جيل دولوز.



يمكن أن نفهم الآن العبارة الشهيرة التي ظلّ ستيف جوبز، مؤسّس شركة آبل، يردِّدها باستمرار «نحن مَنْ نبتكر ونقنع المُستخدم بما نراه ونستخدمه» على أنها تجسيد حرفى للمقولات الاقتصادية لرأسماليّة المُراقَبة. إن المتاجرة في بيانات المُستخدمين لا تعنى بالضرورة فتح الباب أمام المُعلنين من أجل عرض منتجاتهم وإقناع المستهلك بها فقط، وإنما تحوَّل الأمر اليوم إلى رغبة في مراقبة سلوكيّات الأفراد ضمن عالم الأنّفوسفير من أجل التحكّم بها مُستقبلاً وخلق سوق استهلاكيّ لا يعترف بحاجات ومتطلّبات الأفراد بقدرّ ما يفرض عليهم التوجُّهات الاقتصاديّة والتقنية التى تراها رأسماليّة المُراقَبة صالحةً. نتيجة لذلك، تكون الرأسماليّة قد نجحت في جعل الاقتصاد المُتحكَم الأساس في حياة الشعوب ونسق تنظيم شؤونهم السياسيّة، واستحوذت على الوظيفة الرقابية للدولة؛ ما دامت هذه الأخيرة تلجأ إلى غوغل أو فيسبوك طلباً لبيانات مواطنيها.

ستتحوَّل الرأسماليّة والثورة الرَّقميّـة إلى خطر كبير على الديموقراطية نفسها، كما يؤكِّدُ الأكاديمي الإيرلندي «جون نوغتن -John Naughton». لم يعد المُراقب هو الفاعل السياسيّ والمُراقَب هو المواطن البسيط والمقهور، كما صوَّره جورج أورويل في روايته الشهيرة 1984، وإنما أصبحنا أمام مواطن يقدِّم طوعياً بياناته لعالم الأنفوسفير لكى تستخدم ضده (تُباع للفاعل الاقتصاديّ والسياسيّ) من جهة، وتُستثمر فى توجيه سلوكه المُستقبليّ من جهة أُخْرَى. أضحى المُراقَب مسيراً ومشاهداً في الآن نفسه، في حين أن الفاعل الاقتصاديُّ خفى وغير قابل للمساءلة مادام المواطن يلج العالم الرَّقميّ بطوعية. نكون إذن أمام سيرورة رسملة للحياة الإنسانيّة تستفيد من الاقتصاد الإلكتروني من أجل مراقبة الإنسان والتنبؤ بسلوكيّاته ولن تنتهى إلّا برسملة و«أتمتة الإنسان نفسه»، كما تقول شوشانا زوبوف.

قد نذهب حدَّ التجسيد الواقعي للصورة الرمزية للأخ الأكبر التي ترادفت في

أذهاننا مع مفاهيم السُلطة والمُراقبة والهيمنة. تعتبر زوبوف أن «مارك زوكربيرج - Mark Zuckerberg (مؤسِّس فيسبوك) «Mark Zuckerberg (بالإضافة إلى كلّ من «لارى بايج - Larry Page» و«سيرجى بريـن - Sergey Brin» مؤسّسا غوغل) هو التجسيد الحقيقي لرأسماليّة المُراقبة من ناحية، وأنموذج للأخ الأكبر المراقب من ناحية أخرى. يتعلّق الأمر بأشخاص راكموا ثروات ضخمة من خلال المتاجرة بخصوصيات الأفراد، تحت شعارات الترابط الاجتماعيّ وتأسيس مجتمع منشبك كوني، عبر التّحكّم في لغة، أمن وعواطف المُستخدمين و«بناءً العالم الذي نطمح إليه أجمعين»؛ لكن هذه المردة «مجتمع المُراقَبة الرَّقميّة». في حقيقة الأمر، لا يجب أن نفهم من هذا التحليل أن الثورة الرَّقميّة والتقنية الراهنة هي بالضرورة تحوُّل تاريخيّ قائم على المُراقبة وتجميع البيانات انطلاقا من إمكانات إنترنت الأشياء وخدمة لرهانات تطوُّر الذَّكاء الاصطناعي في سيناريوهاته المختلفة. إن الأنفوسفير ما هو إلَّا فضاء



رقميّ تمت سلعنته من قبل الرأسماليّة، كما تم تسليع العمل والمال والأرض قبله، من أجل الوصول إلى رهان التنبؤ بالسلوكيّات الإنسانيّة التي تمثِّل سلعنة حقيقيّة للإنسان بما هو إنسان. استفادت رأسماليّة المُراقَبة من التحوُّل الذي تحدَّث عنه جيل دولوز من «المجتمعات التأديبية (الأسرة) (disciplinary societies -المدرسة...) نحو «مجتمعات المُراقَبة societies of control» المباشرة، بحيث أضحت قادرة على تعديل السلوك البشريّ عالمياً ليناسب الأهداف التجارية المختلفة، من خلال الرهان على بيع الخدمات وشراء «المُراقَبة»، كما يؤكِّد الباحث الإنجليزي «إلكسندر ليسكانيتش - Alexandre Les-.«kanich

تستند شوشانا زوبوف إلى تحليلات عالم الاجتماع المجرى «كارل بولاني - karl polanyi» (المُهمَّش إلى حَدٍّ كَبير بين الجماعات العلميّة)، الذي رصد ثلاث موجات أساس لتطوُّر الرأسَماليّة ولبرلة العالم خلال القرنين الماضيين (تحويل العمل، المال والأرض إلى سلع)، لتتحدَّث عن موجة رابعة للرأسماليّة نعايشها اليوم. عملت رأسماليّة المُراقبة على انتهاك

عذرية التجربة الإنسانيّة في الفضاءات الرَّقميّة وتحويلها إلى سلعة وهمية انطلاقاً من صناعة وتوجيه السلوكيّات البشريّة والمتاجرة بها على نطاق واسع. إن الأفراد يغادرون عالمهم الواقعي نحو العالم الافتراضي، في حين أن شركات المُراقَبة تتحكّم في البيّانات السلوكية الافتراضية من أجل توجيه حياتهم الواقعية في مناح وأبعاد لم نكن يوماً نتخيَّلها.

طيلة عُشر سنوات، ظلّت الشركات الكبرى ومواقع التواصُل الاجتماعيّ تراهن على إقبال المُستخدمين على هذه المنتجات المجانية من أجل تجميع المعطيات والتنبؤ بسلوكيّاتهم المُستقبليّة انطلاقاً من طبيعة البيانات الشخصيّة التي يقدِّمونها. اليوم، تغيّرت هذه المعادلة مع اختراق رأسماليّة المُراقَبة لبيوتنا. لم يتجاوز رقم معاملات الشركات المُتخصِّصة في الأدوات المنزلية الذَّكية 15 مليار دولار سنة 2017، ومن المُتوقّع أن يصل الرقم إلى 101 مليار دولار سنة 2021! لا أعتقد أن تقنيات مثل فرشاة الأسنان الذّكية، المصباح الذَّكي، الكوب الذَّكي، كاميرا التعرُّف على الوجه، المساعد الصوتي المنزلي... تتوقَّف حياة الإنسان اليوميةُ

على وجودها من عدمه، لكنها أساساً أجهزة لتجميع أكبر قدر من البيانات الخاصّة بالمُستخدمين واستيغلال الفائض السلوكي نحو مزيد من التحكُّم بسلوكيّات وحياة الإنسان المُستقبليّة. في الواقع، ظهرت خلال السنة الحالية تقارير تفيد بأن العديد من الشركات تراقب بيانات وسلوكيّات المُستخدمين بالاعتماد على المساعد الصوتى المنزلي («سيري -Siri» لأبل على وجه الخصوص)، ليس بهدف المتاجرة بها، وإنما بهدف استثمار خوارزميات الذَّكاء الاصطناعيّ في التعرُّف على سلوكيّات وحياة الأفراد الخاصّة والتحكُّم بها. لذلك، يعد قادم الأيّام بمزيدِ من التحكُّم والمُراقَبة، التي تتخفَّى في ثوب مجانية الإنترنت والتطبيقات المُختلفة، إذا لم نستطع الوعى بأن مصدر الخطر الأساس على خصوصياتنا وحريتنا هم الشركات الاقتصاديّة الكبرى أكثر من الفاعل السياسيّ نفسه.

يتجاوز عدد مُستخدمي الإنترنت بالعالم العربيّ 200 مليون مُستخدم، وأزيد من 300 مليون مُستعمل للهواتف الذَّكية، وعشرات الملايين من مُستخدمي التقنيات المنزلية الذُّكية... ما يبيِّن بوضور انخراط مجتمعاتنا السريع في النمط الجديد لرأسماليّة المُراقَبة. تحت ثقل المجانية واستمالة الشباب والمراهقين والخوف من كونية المُراقَبة والتحكُّم الرَّقميّ في الحياة الاجتماعيّة والسلوكيّات اليوميّة للإنسان، يبقى الحلُّ هو الاعتراف بأننا نعيش في عصر المُراقَبة الرَّقميّة والرهان على حماية الخصوصيات بوصفها الحلّ الوحيد للحَدِّ من امتداد رأسماليّة المُراقَبة قبل فوات الأوان؛ فمع تطوُّر برامج تعميم ومجانية الإنترنت سننخرط -لا محالة- في عصر رسملة و مراقَبة الحياة الإنسانيّة بوصفها سلعةً المُستقبل!

#### ■ محمد الإدريسي

<sup>-</sup> Shoshana Zuboff, The Age of Surveillance Capitalism: The Fight for a Human Future at the New Frontier of Power, PublicAffairs, 2018.















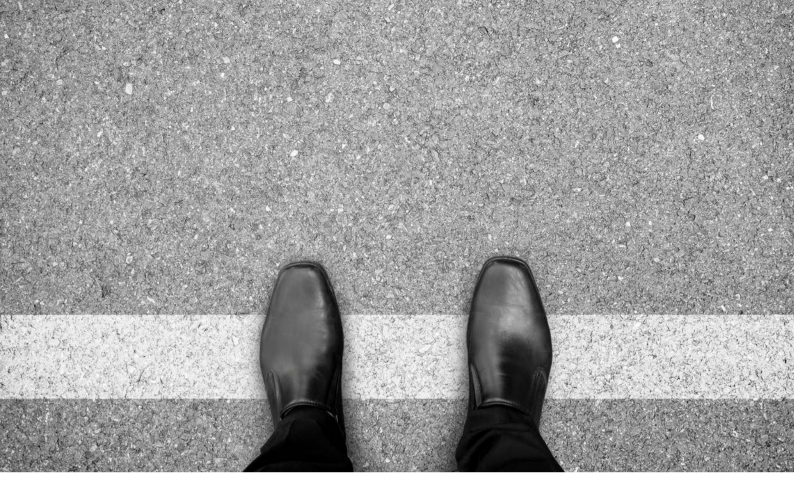












## في هذا النظام لحقوق الإنسان، علينا الالتزام الحدودُ المفتوحة

هناك العديد من الدول الغنيَّة التي تتمتِّع بمُقوِّمات حقوق الإنسان، ولا شَّك في أنها تمتلك وسائل لتأمين هذه الحقوق لبضعة آلاف أُخرى علَّى الأقلُّ. على الرغم من أنَّ براين أوريند لا يتطَّرَّق بشكل مُحدَّد لموضوع الهجرة في أعمالِه، لكن من الممكن أن نجادل بأنَّ فتحَ الحدودِ أمام بعض من أولئك الذِّين يُحرَمون منها بموجِب سياسات الهجرة الحالية التزامٌ أخلاقيٌّ من منظور حقوق الإنسانُ. ولأنَّ الالتزامَ بحقوق الإنسان مبدأ عالميٌّ، فإنَّ ذلك يظهرُ بشكل خاص في سياق الهجرات الجماعيَّة الناجمة عن الاضطهاد أو الإبادة الجماعيَّة أو الحرب أو الكوارث الطُّبيعيَّة واسْعة الْنَطاق. فكرة العالميَّة -كوننا كائنات بشريَّة متساوية في القيمة الجوهريّة، بصرف النظر عن أصلنا- تُحفِّزنا على التِصرُّف بشكل جيّد تجاه الآخرين كلّما كان ذلُّك ممكناً. إذا أخذنا على محمل الجدِّ التزاماتنا بمساعدة المُّحتاجين، فِهِّل يجب أن نفتح حدودَنا على أوسع نطاق ممكن؟ هل هذه هي الطريقة التي يجب أنْ نستجيبَ بها لتدفق اللاجئين؟

> الحقُّ في الحياة ينطوي على الحقِّ في الضرورات الأساسية التي تدعم الحياة، مثل الطعام والشراب. ومن دون الحقِّ في الغذاءِ والماءِ في حالاتِ الطوارئ، يمكن

أن تفقدَ جميعُ الحقوق الأخرى معناها. في كتابه «حقوقُ الإنسان: المفهومُ والسياقُ» (2002) ، يجادل برايان أوريند، الفيلسوف فى مجال حقوق الإنسان، بأن الذين

يمتلكون مقوِّمات حقوق الإنسان من غذاء وماء وعلاج مطالبون بمساعدة مَنْ يفتقرون إليها. وفي توليفة من أفكاره الخاصّة مع أفكار توماس بوغ، يجادل أوريند بأن الأفراد والمؤسَّسات على حدٍّ سواء مطالبون بتمكين الناس من الوصول إلى احتياجاتهم الحيويّة.

#### وجهات نظر كونية

جاك دريدا وإيمانويل ليفيناس آبرز مَنْ طرح بعض النقاط المثيرة للاهتمام حول الهجرة واللاجئين. يستلهم دريدا من التاريخ. في كتابه «حول العالمية والتسامح» (2001)، يروِّج لفكرة «مدن الملجأ» - الأماكن التي يمكن للمرء أن يصبح فيها آمناً أو يتلقَّى المساعدات. كانت هذه المدن موجودة بأشكالٍ مختلفة على مرِّ التاريخ، سواء الأماكن التي يمكن للمرء أن يفرَّ إليها من مخطَّطات الانتقام بدافع الشرف، أو المدن التي يمكن أن نلجأ إليها هرباً من الحربِ والدمار على غرار إيطاليا في القرون الوسطى. ويمكن اعتبار الولايات المتَّحدة عموماً كمثال عن «المدينة الملجأ» - مجتمع قائم على هجرة الفقراء والمُضطهدين، حيث يمثِّل الاضطهاد على هجرة الفقراء والمُضطهدين، حيث يمثِّل الاضطهاد يمثِّل تركيز دريدا على المدن أيضاً بديلاً عن السياسات الهجرة الوطنيَّة الشاملة: هل يمكننا أن نجعل سياسات الهجرة شأناً خاصًا بالمدن الفرديّة؟

قد لا يزال من الضروري إجراء تدقيق أمني أو بحث في الخلفية الفكرية للحفاظ على الأمن القوميّ؛ لكن إنشاء مدن ملجأ تستقبل المهاجرين من شأنه أن يكون عاملاً مساعداً، بدلاً من إجبارهم علي المضي نحو أرضٍ غير مألوفة وغير مضيافة. يمكن أن يخففَ ذلك بعض المشكلات التي يواجهها أولئك الذين يضطرون لمغادرة بلدهم الأصليّ، ويسمح بتخطيط أكثر مرونة من قِبَل المجتمعات المضيفة لهم.

جادل إيمانويل ليفيناس، ردّاً على أهوال الهولوكوست والجانب المظلم من الوجودية الهايديغرية، بأن الآخر من

منظور ظاهري هو كائن «غير معروف». بمعنى آخر، لا يمكنناً ببساطة أن نعرف بدقة ما الذي يختبره الآخرون وما الذي يفكّرون فيه. بما أننا لا نستطيع أن نفترض أن الآخرين الأجانب معادون لنا، علينا واجب محاولة فهمهم عبر الحوار الذي يمكّننا من «سماعهم»، ولا يشجعنا على إلحاق الأذى بهم. مثل هذه اللقاءات تجعل من المستحيل تجاهل نداءات العاجزين.

قبل ذلك بفترة طويلة، جادل إيمانويل كانط، الذي قام بتطوير المثالية العالميّة في «فكرة عن تاريخ عالميّ من منظور عالميّ» (1784) أنه باعتبار أن الحدود ليست تمييزاً طبيعياً، ولكن من صُنع الإنسان، يصبح لدينا جميعاً الحقّ الطبيعيّ في اجتيازها. واقترح أن يكون ذلك مقيَّداً، حيث يجب على المرء أن يسعى إلى الحصول على تصريح بالبقاء في بلد أجنبيً بشكل دائم.

لكن من بين الشواعل الرئيسية للمواطنين بشأن زيادة الهجرة هو فقدان الهويّة الثقافيّة. ومع ذلك، فإن مناقشة كانط حول التأثير الإيجابيّ للتفاعل والتعاون مع الأجانب توفِّر سبباً مقنعاً لزيادة أعداد المهاجرين. من خلال زيادة التنوُّع والسماح بطرق تفكيرٍ جديدة، نقوم في الواقع بتطوير ثقافتنا، ممّا يحسِّن من قدرتها التنافسيّة من خلال التعاون.

هذه الفكرة تمَّ شرحها بشكلٍ مدقَّق من قِبَل جوليا كريستيفا في «نحن غرباء إلى أنفسنا» (1991). تجادل الأخيرة بأن كلّ ما نعتبره غريباً في الآخرين هو ببساطة جزء من أنفسنا وقمعناه؛ لذلك من خلال مواجهة الآخرين وفهمهم، نحن نتعرَّف على أنفسنا، وليس لدينا سببٌ وجيه للبقاء معزولين. علاوة على ذلك، تتلاشى جنون العظمة الثقافيّة والخوف من الآخرين عندما ندرك حقّاً أن الآخرين لا يختلفون عنّا. وبمجرَّد أن ندرك أنه بصرف النظر عن ثقافاتنا المختلفة، نحن قادرون على القيام بأعمالٍ وإنجازاتٍ متشابهة، وبأننا نتشارك في بعض القيم الأساسيّة، لن يعد لدينا أيُّ سببٍ مقنع للتخلّي عن الآخرين. من المنظور النفسيّ والمعنويّ، للتحلّي عن الآخرين. من المنظور النفسيّ والمعنويّ، تقع علينا مسؤولية التعلّم من بعضنا البعض، لأن هذه العملية تساعد جميع المعنيين على التطوُّر ككائناتٍ العملية وثقافيّة.

ويمكن ملاحظة هذا التطوُّر الجماعي من منظورٍ ماديًّ أيضاً. وفقاً لأندريس ج. بوماريغا وإوجينيو روث، على عكس الفكرة الشائعة المُتمثِّلة في أنَّ المزيد من الهجرات ستكون لأسبابِ اقتصاديّة، أظهرت الدراسات أن الدول والولايات التي لديها سياسات هجرة أكثر انفتاحاً قد استفادت فعليّاً من حيث عائدات الضرائب. تشير البيانات إلى أن إحدى الحجج الشائعة ضد إصلاح الهجرة -وهي أن السياسات الموسَّعة ستؤدي إلى استنزافٍ مالي- غير صحيحة. ومع ذلك، فإن هذا النهج الفكريّ أكثر تعقيداً مما يبدو.





على ضوء حقوق الإنسان، تكون هذه الحُجج أضعف بكثير من الاعتقاد السائد. أحدها ذكرته سابقاً يتعلَّق بالنفع المادي. على الرغم من أن الدراسات تشير إلى أن الهجرة تعود بالنفع على الاقتصاد، إلَّا أن هناك متغيِّرات كامنة. أوّلاً، في القرن الحادي والعشرين، يوجد عددٌ أقلّ من المساحات الجغرافية المفتوحة أمام المهاجرين عمّا كانت عليه في موجات الهجرة السابقة، وهذا يحدُّ من إمكانية هذا النوع من النمو الاقتصاديّ الذي كان، في الغالب، نتيجة لتلك التحرُّكات السابقة. بالإضافة إلى ذلك، يمكن القول إن الولايات/الدول تستفيد من الهجرة الخاضعة للرقابة، والتي تمرُّ عادةً عبر قبول الأشخاص ذوى المهارات الخاصة والمؤهلات الوظيفيّة. بشكل عام، قد يكون لدى الكثير ممَّنْ يهاجرون بشِّكل غير قانوني إمكانات مالية فورية ضئيلة أو معدومة، وقد يحتاجون إلى رعاية أو مساعدة طبيَّة. في هذا الصدد، جادل الكثيرون بأن توسيع سياسات الهجرة دون مؤهل سيؤدِّي في الواقع إلى استنزافِ مالى.

وهناك العديد من المخاوف الاقتصاديّة الأخرى. جادل البعض بأن فرض المزيد من الضرائب على السكّان لتغطية زيادة تكاليف الرعاية الاجتماعية والبيروقراطية من شأنه أن يقلّل من مستوى المعيشة لعدد كبير من السكّان. قد يبدو هذا غير عادل لأولئك الذين يشعرون أنهم لم يفعلوا شيئاً يستحقون عليه تخفيض مستوى المعيشة. حجّة أخرى فيما يتعلّق بسوق العمل. إذا كان سوق العمل ضعيفاً ومعدّل البطالة مرتفعاً، فإن إضافة المزيد من الأفراد الباحثين عن عمل ستؤدِّي إلى تفاقم المشكلة. ورغم أن هذه الحجّة تمثّل مصدر قلق كبير، إلَّا أن أحد الردود هو أن زيادة عدد السكّان ستزيد عدد المحتاجين إلى الخدمات، وتولّد وظائف جديدة.

يسلَط كلُّ من دريدا وريتشارد كيرني الضوء على قضية أخرى: الأمن. في عصرناً، يمكن القول إن الخوف الأكبر للأمن القومى في العالم المُتقدِّم هو الإرهاب. إن فتح الحدود بشكل عشوائي قد يفتح الباب أمام الإرهابيين والبحواسيس وغيرهم من الأفراد



البغيضين الذين يشكِّلون تهديداً للرفاهية المشتركة. يتطرَّق دريدا إلى هذا ببساطة من خلال الإشارة إلى حالة الغموض عند مقابلة شخص آخر. لا يعرف أحدٌ ما إذا كان الآخرُ صديقا أم عدوا. يتناول كيرني فى كتابه «الغرباء، الآلهة والوحوش» هذا الغموض بشكل مباشر. بينما يجب أن نكون منفتحين على الآخرين، فإنه يحذّر من الانفتاح الكلّى، بحيث نصبح عرضة للضرر بشكل غير معقول. «يمكنك قتل الأجنبي كعدو ومصدر تهديد أو التغلّب على الخوف الأوّلي والردّ بإيماءة الترحيب» - لكن يجب أن نكون دائماً على دراية بأن الآخر قادر بالقدر نفسه على حُسن الضيافة أو العداء. ومع ذلك، يلاحظ كيرني أيضاً أنه لا يجب علينا التضحية بمجموعات كاملة من الناس بسبب مشكلاتنا، كما فعلت العديد من المجتمعات السابقة. وقد يرتكب بعض الأفراد من الجماعات الأخرى فظائع ضدنا، لذلك يجب أن نكون منتبهين ولا نلقى اللوم على ثقافاتِ بأكملها ونحمِّلها

مشاكل العالم. بدلاً من ذلك، يجب علينا «أن ننظر إلى أنفسنا ونفحص ضمائرنا في مرآة آلهتنا ووحوشنا».

أخيراً، جادل البعض بأن قوى الهجرة المُهمَّة تفرض تحوُّلاً على الهويّة الثقافيّة، وبالتالى ينبغى تقييد الهجرة بشدّة. لقد سبق أن وصفت إجابة كانط لهذا القلق الثقافيّ. لا ينبغى تهديد ثقافتنا وتقاليدنا، ولكن يمكن تعزيزها وتطويرها من خلال هذا اللقاء مع الثقافات الأخرى. وهنا أضيف أن ثقافات العديد من الدول الغنيَّة متنوِّعة بالفعِل بطبيعتها، وأن هذا التنوُّع يمثَل رصيداً قيِّماً.

تبدو هذه المخاوف أكثر إلحاحاً في الوقت الحالى فيما يتعلّق بالصِّراع السوري. المسألة ليست ببساطة حول التكاليف الاقتصاديّة لمساعدة عدد هائل من اللاجئين اليائسين، ولكن سعى الكثيرين في الغرب للتغلُّب على التحيُّزات العرقيّة والدينيّة ضد سكّان الشرق الأوسط. هذه الشواغل الثقافيّة المعيبة لا يجب أن تمثّل سبباً لتقليل التزامنا الأخلاقيّ بحماية حقِّ



جميع البشر في الحياة وتأمين كرامة إنسانيّة عالميّة.

#### نحو الكونيّة

فى ضوء هذه الحُجج، كيف ينبغى لنا المضي قدماً؟ الجواب، في اعتقادي، يعتمد في النهاية على مَنْ نريد أن نكونَ. أن تكونَ كونيا هـ و أن تكون منفتحا على التطوُّر الذاتي الذي يأتي من القوّة التحويلية للأفكار الجديدة من أي مكان آخر. ولكن إذا اخترنا طريق الكونيّة، فيما يتعلق بجميع الأشخاص على أنهم ذوى قيم جوهريّة متساوية، فإن منطق هذا الموقف يجب أن يقودنا إلى دعم حقوق الإنسان للجميع والالتزام بالكرامة الإنسانيّة الكونيّة. إذا كان الأمر كذلك، فكيف يمكننا البدء في إحداث التغيير؟ فى كتاب «نحو ضيافة متبادلة» (2013) ، تناقش لوسى إيريجاري -كاتبة نسويّة فلسفيّة من فرنسا- فكرة أن عالمنا يتحدّد بشكل مستمر وشامل كملكية لثقافة أو أخرى: لا توجد مساحةً محايدة، جسديًّا

أو مجازيّاً على حدِّ سواء، يمكن أن نناقش فيها اختلافاتنا. تجادل لوسى إيريجاري بأن ما نحتاج إليه هو مكان محايد ومفتوح ومضياف، حيث يمكن للمجموعات مناقشة اختلافاتها. من خلال تعزيز التفاهم والاحترام المتبادل، فإن هذا المكان سيجعل الضيافة العالميّة ممكنةً. يجب علينا أن نتجاوز مكاننا وشواغلنا الطبيعيّة، وأن نعالج مخاوف الآخرين دون إجبار الآخر على الامتثال لثقافتنا، ودون محاولة غزو الآخر. يعزّز هذه الفكرة جان لويس كريتيان، الذي يشدِّد على الحاجـة إلى السماح للآخريـن بالتحـدُّث من أجل تحقيق التفاهم: «الضيافة الأولى ليست سوى الاستماع». بالإضافة، يجب أن نستمع بشكل كامل وموضوعي، ونسمع ما يقوله الآخر دون إجبارهم على الامتثال لتحيزاتنا. في الواقع، توفر اللغة أداة لسدِّ الهوة بيننا وبين الآخرين، أو بين أبناء البلد الأصلى والأجانب.

تمنحنا أفكار لوسى إيريجاري و جان لويس كريتيان عن الضيافة طرقاً لفهم الثقافات الأخرى ومعالجة المخاوف الثقافيّة لدى البعض بشأن زيادة الهجرة. ينشأ الكثير من القلق من قلَّة الفهم البسيط، أو عدم الرغبة في سماع ما يقوله الآخرون ومعرفة سبب حاجتهم للمساعدة. ومن خلال الانفتاح على الآخرين وسماعهم، تساعدنا هذه الضيافة على سدِّ الفجوة بين الثقافات المختلفة.

إذا كنّا نتمسك برؤية كونيّة مفادها أننا جميعا لدينا قيمة كبشر بصرف النظر عن خلفيتنا أو مكاننا، فمن الواضح أن الالتزام الأخلاقي يتمثّل في مدِّ الضيافة لمَنْ يحتاجون إليها في جميع أنحاء العالم قدر الإمكان. وفقاً لذلك، فإن المثل العالميّ لحقوق الإنسان ينصُّ على أننا ملتزمون بمساعدة الآخرين بغض النظر عن أصلهم. بالإضافة إلى ذلك، فإن التركيز العالمي على القيمة العالميّة للأشخاص وعلى مزايا مقابلة أناس متنوِّعين يعزِّز بقوة فكرة أن الهجرة لا يمكن إلَّا أن تساعد السكَّان الأصليين، من حيث المكاسب المالية والتميُّز الثقافيّ والأخلاقي. في كثير من الحالات، يمكن تحقيق ذلك ببساطة عن طريق السماح

للهجرة - بدعوة الآخرين إلى بلد ما كضيف دائم، وهو الشكل النهائيّ للضيافة. هناك خطوة أخرى على الطريق تتمثّل في تخفيف الحصص المُخصَّصة للاجئين للسماح لهؤلاء القادمين المُحتاجين حقًّا والَّذين، إذا تمَّ رفضهم، لن يكون لديهم بديلٌ عمليٌّ سوى الهجرة بطريقة غير شرعية، وربَّما الارتماء في مسالك الاتجار بالبشر.

إن ثروةً وفيرةً لمعظم البلدان تمكِّنها من تمتيع العديد من الأفراد باحتياجاتهم الحيويّة أكثر ممّا يُسمح به حاليا. ومع ذلك، لا يمكننا تجاهل المخاوف بشأن الأمن؛ ولا يمكننا أن ندعى أن البئر لا حدود لها. أنا لا أجادل بعدم وجود حدود على الإطلاق، إلغاء الحدود أو القيام بعمليّات الفرز. ما أقوله هو أكثر دقة، وأكثر منطقية، وأقرب إلى «الوسط الذهبيّ» الذي يدعو إليه أرسطو من أجل العمل الأخلاقيّ. يجب ألا نسمح للجميع، لأن ذلك قد يؤدّى إلى كارثة مالية وأمنية في ضوء الاقتصاد العالمي الحالى والتهديدات الإرهابية الأخيرة؛ لكن لا ينبغى أن نكون صارمين لدرجة أننا لا نسمح لأى شخص بالوصول إلى مواردنا. الحلّ يكمّن في ألعثور على أسلوب مناسب - وأعتقد أننا لم نصل بعد إلى ذلك. أنا أزعم ببساطة أننا قادرون على مساعدة آلاف الأفراد المحتاجين أكثر ممّا تسمح به سياساتنا الحالية.

بشكل جماعيِّ، يمكن أن تستوعب دول العالم تدفَّقاً هائلًا من اللاجئين بتكلفة قليلـة نسـبياً وبفوائـد كبيـرة، معنويـة وغير ذلك. وأؤكد أن هذا هو ما يجب علينا فعله في حالة أولئك الفارين من الحروب والمشاكل الاقتصاديّة. ليست لدينا القُدرة فقط: في هذا النظام لحقوق الإنسان، علينا الالتزام.

■ مایکل س. داوبر\* □ **ترجمة:** مروى بن مسعود

مجلّة «Philosophy Now» عدد ديسمبر 2019 / يناير 2020. \* يـدرس القانـون في جامعـة سـانت جـون، وهـو عضـوٌ في مجلّـة سـان جـون للقانـون. حاصـل علـى درجـة الماجسـتير في أخلاقيّات البيولوجيا مِن كلّيّة الصحَّة العامّة العالميّة بجامعــة نيويــورك.



### منسوجات وراييني

## خيوط الأمل والحياة

يرصد هذا الاستطلاع نموذجاً للصناعة التقليديّة في قرية «وراييني - Waraniéné» بشمال كوت ديفوار؛ فعلى خلاف سائر المناطق التي شهدت تراجع هذِا النشاط الفنّيّ الاقتصاديّ جرّاء انتشار مظاهر التنمية الحديثة ظلَّت الحياكة في هذه البلدة قائمةً مستمرةً في التعريف بالمنطقة على الصعيدين الوطنيّ والدوليّ، فغدت مصدراً سياحيّاً يشهم في حركة التنمية الاقتصاديّة ومكافحة الفقر.



تقع وراييني شمال البلاد، وتبعد عن مدينة كوروغو بحوالى 5 كلم. ويرجع تأسيسها إلى القرن الثاني عشر الميلادي (1155م) على يد أحمد فوفانا. وكانت القرية تُسمَّى آنذاك بــ«واكاتينـى - Wakatiénè» بلغة السينوفو، أي فضاء خال عن عبادة الأوثان. وينتسب المُؤسِّس إلَى الشعب المالنكى، الذي استقرّ وسط شعب آخر من شعوب البلاد، هم السينوفو. وهم من أقدم السكّان المُستقرّين في هذه المنطقة، وكان جلَّهم يدين بالوثنية، على خلاف المالنكي، الذين هم من أقدم شعوب البلاد اعتناقاً للإسلام. لذا كانت ورايينى قرية إسلامية وسط وثنيين قبل

أن ينتشر بينهم الإسلام. وتتكوَّن القريـة من اثنيتين أساسيتين هما السينوفو والمالنكي، واختصت أولاهما بتعاطي الفلاحة، والثانية بصناعة النسيج والتجارة. ولئن كان المالنكي في مناطق السفانا في كوت ديفوار يشتغُلونُ بالتجارة والنقل فإنّ سكَّان هـذه القريـة امتـازوا بميـزة خاصّـة هي ما جعلها تجلب كثيراً من السياح. هذّه الميزة هي أصالة ما تنتجه وتفنن فيه من النسيج.

ذلك أنّ صناعة النسيج بمختلف أنواعها وفنونها قد حقَّقت في القرية ازدهاراً كبيراً. ولقلّة الإمكانيات كأن الإنتاج مقتصراً على توفير المطالب المحلّيّة. ثمّ عرف المجال بدءاً من سبعينيات القرن الماضي حركية وتقدُّماً في الإنتاج بفضل علاقات التعاون المعقودة مع بعض المؤسَّسات الداخلية والخارجية، فغدت القرية تنتج أكثر من حاجات السوق المحلّية وتلبى مطالب خارجية، وخاصّة بعد أن تمّ تنظيم العاملين في مجموعات اتَحاديّة وتعاونيّة. وكان لقطاع النسج تأثيرٌ إيجابيٌ في سكّان منطقة الشمال على الصعيد الاقتصاديّ والاجتماعيّ والثقافيّ، فقد اكتسبوا بفضله القدرة على تمويل مشروعات تنموية أخرى داخل القرية. وقد أضفى ذلك على القرية خصوصية جلبت انتباه الحكومة والمنظّمات الإنسانيّة الوطنيّة والدوليّة، فبادرت بدعم هذا النّشاط في المنطقة وإبرازه إلى الصعيد الدوليّ والرقى به من طور تقليديّ أوّلي إلى طور أفضل نوعية، ومنّ نشاط فرديّ إلى نشاط جماعيّ قادر على تلبية مطالب واسعة النطاق.

كانت الملابس التقليديّـة تسـتعمل قبـل دخول الاستعمار الفرنسي لأغراض فرديّة، كالزينة وفي المناسبات الاجتماعيّة المختلفة. وكانت هذه المنتجات الصّناعيّة بارزة، وكانت تُصنع بطرق فرديّة غير منظّمـة.

وتضـمّ القريــة فــى الوقــت الرّاهــن نحــو 854 حرفيّاً في مختلف قطاعات النسج التقليدي كالغزل والنفش والتطريز والخياطة. ويتفرَّغ كلُّ فرد في الأسرة لأحد هذه الأنشطة حسب ميوله وحاجاته الخاصّة، ويشترك في ذلك الرجال والنساء والصبيان.

بدأ تنظيم قطاع النسيج التقليديّ على يد العاملين أنفسهم، حيث يتمّ تشغيل النساء والرجال حسب كفاءة كلّ منهم. وتختص النساء بالنفش والغزل، أمّا الرجال فيشتغلون بالنسج والتدريب وصناعة مختلف الأقمشة والجلابيب والأقمصة والأغطية ومحافظ النقود وما يتّخذ لزخرفة الجدران والطاولات والصالونات. ونجد في هذا المجال أكثر من أربعمئة نسّاج وأكثر من ثلاثمئة متدرّب. ونظراً لأهمّية هذا المشروع رأى العاملون في المجال ضرورة تنظيم هذه الهيئة في منظّمات وتجمُّعات لإضفاء الشرعية على عملهم وتسهيل عملية البيع والتصدير وتجاوز الطور العفوي التقليديّ الفرديّ. وكان أوَّل تنظيم في هذا الإطار تعاونية وراييني، وقد تأسَّست سنة 1962م، وكان هدفها الأساسى توحيد الأسعار وتثبيتها. وتبع هذه التعاونية إنشاء اتِّحاد الصُنَّاع التقليدييـن للشـمال في سنة 1983م. وكان عبارة عن تجمُّع لكلِّ الحرفيين في قطاع الصناعة التقليديّة في منطقة السافانا بشمال كوت ديفوار وهُ و منظّمة أكسبت القطاع حركيّة، فقد أسهمت في إيجاد مقرّ ودار للصّناعات التقليديّـة في مدينـة كورغـو، تتألَّـف مـن ورشات للنسج والخياطة، وصالون للعرض، وإدارة تلبّى جميع متطلّبات الإدارة العصريّة. ويشرف عليها اليوم فالى كونى. وتوجد فى ورايينى ذاتها منظَّمتان أساسيتان هما الشركة التعاونية للنساجين في ورايينيوالشركة التعاونية للحرفيين، وتعمل المنظّمتان سوياً في إدارة السوق وتحديد الأسعار، ثمّ تقسيم

بسبب وجود هذه المنظّمات التعاونية استطاعت هـذه الحرفـة أن تنفتـح علـي العالم وتكتسب شهرة عالمية وتقيم علاقات واتفاقيات الشراكة مع بعض الهيئات على الصعيدين الوطنيّ والعالميّ، مثل بلدية مدينة كوروغو، ومجلس منطقة السافانا، ووزارة السياحة، ووزارة الثقافة. أمّا الشراكة على الصعيد العالميّ فمنها ما يربط القرية بشركات تهتم بمجال الصناعات التقليديّة في الولايات المتَّحدة الأميركية وفرنسا وألمانيا.





#### أصالة الكتان

أسهم قطاع الصناعات التقليديّة، وخاصّة منه النّسيج، في النهوض بالحياة الاجتماعيّة في القرية التي تحتضنها. ومن ذلك ترميم بعض المنشآت ذات الصبغةٌ الاجتماعيّة والتربويّة، كالمدارس الابتدائيّة والمصحّات والمركز الثقافيّ للشباب. كلّ هذه الإنجازات كانت بفضل الأرباح المُحقَّقة من بيع المنتجات التقليديّة. وقد كافح هذا القطاع التقليديّ بعض الآفات السيئة في المنطقة، كالهجرة غير الشرعية والبطالة والفقر. ويتُجلَّى تأثير الجانب الاقتصاديّ في منظر القرية في ما نشهد من مبان من الطراز العصريّ ومنشآت ذات صبغة اجتماعيّة وتُقافيّة، فوراييني لا تختلف عن مدينة كوروغو ذاتها من حيث المنشآت الحديثة. بيد أننا نجد عوامل سلبيّة تعيق القطاع، منها وجود كثير من السماسرة، وهو ما يحول دون شفافية الأرقام والأعمال. وعلى الرغم من ذلك يمكن تقدير المبيعات اليومية بما بيـن 150 و300 قطعـة، وعلـى هـذا الأسـاس يمكـن تقدير المحصول بـ600 مليون سنوياً. وهذه الإنجازات القيِّمة التي تمتاز بها القرية توضّح دور قطاع النسيج وأهمِّيته الاقتصاديّة. وبفضل هذا النشاط حقَّقت القرية مســتوي رفيعــاً مــن التنمية والتقــدُّم، وتقتنــي أجهــزةً متطورةً للخياطة والنسج وصناعة الكتان، كما أوجدت مقرّاً لهذا القطاع الحيوى وتقدّر قيمة كلفتها بـ 70 مليون فرنك سيفا من العملة المحلّية أي ما يعادل 106.870 يـورو. وتُصـدّر المنتجـات إلى الأسـواق المحلّيّة







والمراكز الخاصة ببيع المنتجات التقليدية في أبيدجان العاصمة الاقتصاديّة والمدن الداخلية الكبرى، مثل بواكى ودلوا وغينوا ومان وغيرها، وتُصدّر قسطاً منها نحو أوروبا وأميركا.

وغالباً ما تعبّر المنتجات التقليديّة المُتنوِّعة، من الملابس وأردية الطاولات والجدران والمحفظات التى تتميَّز بطراز جيّـد ومزركـش بأنـواع الألـوان والرسـوم المنجر بالكتان والقطن المندوف، عن ثقافة الشّعبين الـ«سينوفو - Sénoufo» والـ«مالنكـى - Malinké» المُسـتقرين في المنطقة وفنونهما وتراثهما وأهم الحيوانات الموجودة في المنطقة على وجه الخصوص وفي كامل البلاد على وجه العموم.

منتجات قطاع النسيج في وراييني ليست تقليديّـة من حيث المواد فحسب، وإنّما هي تقليديّة من حيث الفنون. وهذا ممّا يزيد الحرفة خصوصيتها الطبيعيّة وأصالتها الإفريقيّة الخالصة. وهذه الخصوصيـة تجلـب إلـى القريـة زوارهـا من مختلف بلدان العالم ويجعلها تنال إعجابهم، كما أشارت إلى ذلك مندوبة شركة فايف تكستيل في قولها: إنّ نوعية

الكتان في وراييني من العسير أن تجد مثل أصالتها في سائر الأسواق.

أسهم نشاط الحياكة في تنويع سبل الحياة الاقتصاديّة في وراييني الواقعة في منطقة السافانا بشمال كوت ديفوار، وكانت الملابس المصنوعة من القطن تستعمل في مناسبات اجتماعيّة وثقافيّة مثل حفلات العقيقة والزواج وتكريم الشخصيات البارزة وفى المناسبات الحزينة كالجنائز. وفى حدود سنة 1970م عـرف القطـاع توجُّهـات جديـدة، فأصبح يهدف إلى تحقيق أهداف سياحيّة

واقتصاديّة، ممّا أتاح للقرية أن تصير منارة للسياحة والتنمية الاقتصاديّة، ويتحوَّل تدخل المالنكي في نشاط المنطقة من مجرَّد إنتاج التماثيل التقليديّـة ذات الصبغـة الوثنيـة إلـى إنتـاج ثقافـيٍّ عـام يسهم في التنمية وتنويع مصادر التمويل. ومن هنا بدت آثار قطاع النسج واضحة على القرية في جوانب متعدِّدة، وصار من عوامل التضامن الاجتماعيّ والثقافيّ والاقتصاديّ إلى جانب الزراعة والفلاحة.

#### ■ ورایینی: کوناتی موسی



#### كيف سقطت فريسة للتكنولوجيا؟

## الموسيقا والآلة

إن ما يتغيَّر هو البانوراما النفسية، والاجتماعية للإنتاج والسمع، والخصائص الأسلوبية للمنتج، وهذا ينطبق على الموسيقا المثقَّفة، وكذلك على الموسيقا الاستهلاكية، على الأعمال الفنّيّة، وعلى الحرّف اليدوية، كذلك بالنسبة إلى الأشياء الصالحة، وكذا بالنسبة إلى الأشياء عديمة الفائدة، والضارّة. إننا لم نقدِّم، هنا، هذه المجموعة من المشاكل إلَّا لتوضيح تِعقيد الوضع الجديد، وإظهار أنه لا يمكن اختزاله إلى مجرَّد حكم أخلاقي. يمكننا، الآن، البدء في تفكير أكِثر تفصيلاً حول المكانة التي يجب أن تعطى لهذه الظواهر، والطريقة التي يمكن بها قبولها، ووسيلة مكَّافحة الاتَّجاهات الخطيرة. وبما أن هذَّه الظواهر برزت على الساحة العالمية، فمن َّالمعلوم أنه يتوجَّب أخذها في الحسبان، وعدم تجاهلها.

> إن المهنة الأسهل هي، دائماً، مهنة أخلاقيِّ الثَّقافة. أطلق لقب «أخلاقِيّ الثّقافة» على الشخص الذي، بفضِّل تمتُّعه بـذكاء معيّن، يتعـرَّف إلى بـروز ظواهر أخلاقية، واجتماعية، وجمالية؛ إلّا أنه، في الواقع، لا يخاطر بتحليل هذه الظواهر، وأسبابها، وآثارها على المدى البعيد، وخصائص «أدائها»، بل يفضِّل

أن يكرِّس حدّة ذكائه لفحصها في ضوء ما يسمّى «الإنسانية»، ونفيها وسط العناصر السلبية لمجتمع في قبضة التحشيد والخيال العلمي.

ليس من النادر، اليوم، مصادفة أخلاقيِّي الثّقافة الذين يشْكون من بيع واستهلاك «الموسيقا المصنَّعة آليّاً»، أو ما هو أسوأ من ذلك، من «الموسيقا

المعلّبة»: القرص، الراديو، الأجهزة المسجِّلة، أنظمة الإنتاج التقنى للصوت، الجديدة، مثل موجات مارتينو (Martenot)، ومولِّدات التردُّد الإلكترونية، والمرشحات،

يمكننا الإجابة على ذلك، بأن إنتاج الموسيقا - باستثناء الموسيقا الصوتية، منذ فجر التاريخ- تمَّ عن طريق الآلات؛ إمّا المزمار، أو البوق، أو، أفضل من ذلك، الكمان، باستثناء أدوات معقدة، وحده «التقني» بإمكانه التعامل معها. صحيح أن المؤدّى والأداة يخلقان علاقة عضوية، تقريباً، لدرجة أن «عازف الكمان يفكّر» و«يشـعر» مـن خـلال كمانـه، وأن الكمـان يصبـح جـزءاً من جسده، وقطعة من لحمه. لكن، لم يثبت أن هذه العلاقة العضوية كائنة، فقط، في حالة وجود أداة ذات طابع يدوي، بحيث يكون التعرّف إلى جسم المؤدّي

إن البيانو هو، في الواقع، آلة معقَّدة للغاية: بين لوحة المفاتيح التي هي على اتِّصال جسدي مع المؤدِّي والمصدر الحقيقي للصوت، يوجد نظام معقّد جدّاً من الروافع، لدرجة أن المؤدِّي غير قادر على ضبط البيانو الخاصّ به بنفسه، ولكن يُجب عليه الاتِّصال بمتخصِّص (الموالف) الذي هو -وحده- القادر على إصلاحه.

من ثَمَّ، يمكننا أن نستنتج أن إمكانية «أنسنة» أداة ما، لا تكمن في درجة تعقيد الجهاز. بإمكان المرء أن يتخيّل موسيقيّاً يؤلّف سلسلة من الأصوات، وينتجها ويخرجها بفضل أجهزة إلكترونية، ويتصرَّف أمام لوحاته، مع ذلك، مثل عازف البيانو أمام لوحة مفاتيحه، بفضل

معرفة عميقة بإمكانات أداته الخاصّة؛ بتعبير آخر: إلى الحَدّ الذي يعرف فيه الفنّان (سواءاً كان ملحِّناً أم كان مؤدِّياً) المَّادّة التي يعمل عليها، والأدوات التي يشتغل بها، يمكن، دائماً، تجديد نتيجة عمليَّته بخيالُه، حتى إذا كان قد استخدم وسائل تقنية علمية، أكثر أو أقلّ تعقيداً. كذلك الأمر بالنسبة إلى المهندس المعماري الـذي لا يصرخ أحـد بخصوصـه، منـدِّداً بالفضيحـة: بالفعل، فالمهندس المعماري لا يصمِّم بيديه، وبكيفية غرامية، المنزلَ الذي يبنيه، كما يفعل النحّات بكتلة الطين، لكنه يوجِّه البناء عن طريق «التصاميم» و«المشاريع» التي تبدو، للوهلة الأولى، أنها مخطّطات تقنية قاحلة، بعيدة كلّ البعد عن أيّ فكرة فنّيّة. هذا هو حال المخرج السينمائي، أيضاً؛ فلإُخراج الفيلم الذي تصوَّره بشكل ملموس، يجب أن يمرّ بسلسلة كاملة من العمليات الميكانيكية، ونظام كامل للتنظيم، ويمكن -من ثَمَّ- استنتاج (وهذا ينطبق، كذلك، على الموسيقا «المصنوعة آليّاً») أن كلّ شكل من أشكال الفنّ يمارَس على «المادة الفيزيائية»، باستخدام «تقنية» معيَّنة، وأن تعقيد هذه التقنية لا يؤثِّر في العوامل «الإنسانية» التي ترأس ممارسة الفنّ، لكنها تُجبرها، ببساطة، على إظهار ذاتها بشكل مختلف. أخيراً، كما توحى مقاومة الحجر، للنحّات، بالشكل الذي سيتمّ اختراعه، كذلك المقاومات التي تعرضها الوسائل التقنية؛ بدلاً من قتل خيال الفنّان، تثيره على العكس، وتحفَّزه في اتِّجاهات

إن ظهـور الموسيقا «المصنوعـة آليّـاً» لا تطـرح مشـاكل من طبيعة فلسفية أو جمالية، بل مشاكل من طبيعة اجتماعية، ونفسية، ونقدية، ويعود اختالف هذه المشاكل إلى نوعية الموسيقا، إن كانت مستنسخة أم منتَجـة بواسطة آلات.

#### الموسيقا المستنسخة

لقد غيَّر ظهور الموسيقا المستنسخة ظروف الاستهلاك والإنتاج الموسيقي، تماماً، كما غيَّرت صناعة الطباعة ظروف القراءة والإنتاج الأدبى، وفي كلتا الحالتين أنتج التغييـر الكمّـى تغييـراً نوعيّاً.

كان إمـكان وضـع الموسـيقا فـى «معلبـة»، موجـودا، بالفعل، في القرن الثامن عشر، مع الأورغانات العاملة باللفافات وآلات البيانو الميكانيكية، لكن هذه الظواهر تبقى محدودة فى بيئات معيّنة، فهى مجرّد أشياء للفضول والترفيه.

تنشأ المشكلة السوسيولوجية مع اختراع القرص والجراموفون، والإنتاج الصناعى لهذه الأدوات، وعندما انتشرت الإمكانية الاقتصاديّة للحصول على المنتج؛ أي عندما أصبح استهلاك الموسيقا المستنسخة مسألة جماهيرية. في البداية، يقدِّم القرص موسيقا أقلُّ جودة



مـن تلـك التـى يمكـن للمـرء أن يسـتمع إليها في «الأماكن العامّـة»، ولكن، شيئاً فشيئاً، يتحسَّن المنتج تقنيّاً، ومع ظهور القـرص طويـل الأمـد والأجهزة عاليـة الدقّة الصوتية، يقدِّم القرص ظروف استماع

إذا فحصنا الموقف، كما هو عند المستوى الذي تُمَّ بلوغه، الآن، فإننا نجد سلسلة من العواقب التي يصعب اختزالها، ببساطة، إلى فئتين: إيجابية، وسلبية. هذه العواقب لا تتعلّق بالقرص، فحسب، بل بالبثّ الإذاعي للموسيقا المستنسخة،

1 - إن بثّ القرص يؤدِّي إلى إحباط تدريجي للهواية الموسيقية. وهكذا، تختفى المجموعات الهاوية الصغيرة التي كانت تجتمع للأداءات الثلاثية أو الرباعية (لقد نجا البعض في بلدان الشمال الأوروبي. ولكنهم، حتى في إنجلترا، ملزمون بتنظيم مهرجانات، مثل مهرجان دارتینجتون، خصوصاً، ليلتقى بعضهم بالبعض الآخر). كما يختفي المؤدِّي الهاوي، والفتاة من عائلة جيّدة، التي تعزف على البيانو في المنزل. اختفى تعليم الموسيقا القسري، الذي أنتج أجيالاً من عازفي الكمان الشبّان المحبّطين، ومعه الشخصية النمطية لعازفة البيانو التي لا تطاق (صوَّرها مكمانوس McManus، ببراعة، في شخصية ماجي بيبيل). نحن «نستمع» إلى الموسيقا المستنسخة، لكننا لم نعد نتعلُّم «إنتاجها». مع ذلك، نفهم الموسيقا، تماماً، من خلال إنتاجها، وليس عن طريق الاستماع إليها، فحسب. على العموم، إن اختفاء هاوي الموسيقا هـو خسارة ثقافيـة، إنـه يجفَـف مصدراً محتملاً للقوى الموسيقية. تمثّل حالـة الشـاب الذي يُعَدّ جزءا من أوركسـترا موسيقا الجاز الصغيرة للطلّاب، شكلاً من أشكال الاسترجاع، غالباً ما يكون ذا قيمة كبيرة، ولكنه محدود الحجم. مع زيادة المستوى العامّ لمحو الأمّية وللثّقافة، يتناقص عدد الأشخاص القادرين على قراءة النوتة الموسيقية. ويبقى التعليم المدرسي الذي يأخذ في الاعتبار الوضع الجديـد الناشـئ عـن نشـر القـرص، هـو وحده القادر على معالجة هذا التفقير.



2 - ولكن، هناك نظير إيجابي، يكبح بثّ القرص الأداءات العمومية ذات المستوى الضعيف. إنه يزيل كلُّ مبرِّر وجود عن الفرَق السمفونية الصغيرة، والفرق الأوبرالية المَوجَّهة، عموماً، لجولات المحافظات. كان لها -بلا شكّ - دور مهمّ في «الإخبار»، لكنها كانت تعرض حفلات بمستوى متوسِّط، إلى حَدّ ما. يعود دور الإخبار، الآن، إلى القرص، وهو ما يؤدِّيه بشكل مكثّف أكثر، وعلى نطاق واسع، مع تقديم طرق عزف ذات جودة، كذلك. يقتصـر مجـال الاسـتهلاك، فـى الوقـت الحالي، على الأداءات العموميّة، وعلى استنساخ تلك الأداءات عينها، وبيعها. 3 - مع ذلك، إن بثّ القرص يقتصر على «ريبيرتوار» عالمي من الناحية التجارية؛ إنه يشجّع على بعض الكسل الفكري، وعلى قدر من عدم الثّقة تجاه الموسيقا غير المعتادة. بينما قد يُدمج الحفل العامّ، في برنامجه التقليدي، بعض الأعمال «الصعبة» التي يتمّ فرضها على الجمهور، إِلَّا أَنِ القَـرِصِ يجـبِ أَن يبيـع ويبيـع (فقـط ما يرضى، بالفعل). يمكن لسياسة ثقافية إذاعيـة جيِّدة أن تعالج هذا الوضع: يمتلك البرنامج الإذاعي خاصِّية الوحدة نفسها، التابعة للحفل الموسيقي العمومي.

4 - علاوة على ذلك، بالنظر إلى انتشاره على نطاق واسع، قادَ القرص (حتى لو استفاد من تنفج معيَّن ) مجموعات بشرية ضخمة، كانت تعيش على هامش موسيقا الحفل، لتـذوُّق هـذا النـوع من الموسيقا. سيكون من الحَيْف التقليل من شأن هذا العامل. بعض الأشخاص الذين لم يكن بمستطاعهم أبداً، منذ مدّة مصيرة، الاستماع إلى سيمفونية لـ«بيتهوفن»، أخرجها قائد أوركسترا كبير، يتوفّرون، اليوم، على القرص الذي يمكن أن يجعلهم يتمنّون الاقتراب من هذه الموسيقا عينها، فى قاعة الحفلات الموسيقية.

5 - لكن مشكلة أخرى تنشأ، حينـذاك؛ ألَّا يلغني وجنود مثل هذا الكمّ الكبير من المنتوج الصوتى، سواءا تعلق الأمر بالقرص أم بالراديو، الجهد الذي كان ضروريــاً فــى الماضــى، «لاســتحقاق» الموسيقا (سواءًأ أنتجها المرء بنفسه، أم خضع إلى عمل تنظيم بغرض التوجُّه إلى أقرب قاعة للحفلات الموسيقية، مع قبول طقوس كاملة، ومع الاستعداد -نفسـيّا- لاسـتهلاك واع ومحسـوب)، وألا يسهم ذلك في إفقار الّحساسية واختزال الموسيقا، التي كانت، حتى الآن، موضوع «استماع» واع، في خلفية صوتية «يُشعَر

بهـا» وكأنهـا مصاحبـة اعتياديـة للمهـامّ اليومية، وللقراءة، ولوجبات الطعام، وللمحادثة أو للغزل! لـم تعـد إمكانيّـةً تناجى العاشقين على «خلفية صوتية» لرباعية وترية، امتيازاً مخصَّصاً للملوك... إنها في متناول أيّ ذوّاق بورجوازي صغير. ليس بالقرص وحده، بل يجب أن نضيف إليه الراديو (الجهاز النموذجي لإنشاء صوت في الخلفية) والبثّ الهاتفي (-fil odiffusion). علينا أن نعترف بأن الأمر يتعلق، هنا، بمشكلة جديدة ومهمّة في تاريخ الذوق والعادات. وإذا كان بالإمكان احتواء العواقب المترتِّبة على بثّ الموسيقا المثقّفة، فإننا لا نصادف الأمر نفسه عندما ينتقل المرء إلى الموسيقا الخفيفة.

6 - في مجال الموسيقا الخفيفة (لن نطرح، هنا، مشكلة قيمة هذا النوع من المنتج)، يوفر القرص والراديو و«البـت الهاتفـى» و«الجُكبُكـس - Juke box»، للإنسان، نوعا من «المتواصل» الموسيقى الـذي يرافقـه طـوال يومـه. لحظة الاستيقاظ، وفي أثناء وجبات الأكل، والعمل، والتسوُّق في المتاجر الكبري، وممارسة الهوايات، والرحلات بالسيّارة، والحبّ، والجولة في البادية، واللحظة التي تسبق النوم، اللكلّ يسبح في هذا «الحوض الصوتى» حيث الموسيقا لم تعد تُستَهلك بصفتها موسيقا، بل بصفتها «ضوضاء». هـذا الضجيج ضروري للإنسان المعاصر، إلى درجة أنه يلزم انتظار بضعة أجيال لإدراك مدى تأثير هذه الممارسة على التركيب العصبي للبشر.

7 - إن بـث الموسـيقا الخفيفـة يسـهم في كونيّة الـذوق. إن جميع الشعوب تستهلك وتتلقَّى، بمتعة، النوع نفسه من الموسيقا. إنها نهاية الحضارات الموسيقية المستقلّة.

8 - نتيجة لذلك، تتوقَّف وظيفة الموسيقا الشعبية كإنتاج أهلى للموسيقا الاستهلاكية، ولاسيّما أننا نتوفّر، حاليّاً، على موسيقا مستنسخة ذات جودة أداء ممتازة. وهكذا، بعد أن استبدل مكبِّر الصوت أرغن الكنيسة، لن يضطر كاهن القرية إلى طلب مقطوعة «ليلة هادئة» («Stille Nacht») جديدة، أو تأليفها

بنفسـه. لقـد طـردت آلات الجُكبُكـس ومشغّل الأسطوانات المطربين الشعبيين من المعارض، وعازفي الجيتار وعازفي الأكورديـون من أماكن السـهر، ومن حفلات الزفاف القروية، ومن طقوس التعميد

9 - تخضع الموسيقا المستنسخة لقوانين المنتج الصناعي الاقتصادية، على عكس الإنتاج الأهلى: يجب استهلاكها بسرعة، ويجب أن تشيخ بسرعة، حتى يتمّ خلق الحاجة إلى منتج جديد. يضغط السوق على الأساليب والأقراص؛ لجعلها «تفوت الموضة» بسرعة، مثل السيّارات، بالضبط، أو ملابس النساء. اليوم، تَـمّ تجاوز رقصة «التويست -twist » برقصّة «مادیسون - madison»، تمَّ تجاوز هذه الأخيرة بركوب الأمواج (surf). إذا كان هذا الإيقاع المتسارع يُخضع الحساسية لنوع من الإثارة العصبية، فإنه -مع ذلك-يفرض عليها نوعاً من الجمباز، يمنعها من الاستقرار في صيغ ثابتة. كان هذا الثبات المميَّز، للموسيقا الشعبية، عاملاً من عوامل العقلية المحافظة. إن الوظيفة التي كانت لهذه التقاليد، في الحفاظ على أسلوب معيَّن، وتقنية معيَّنة للتنفيذ، على مَرّ القرون، هي، اليوم، وظيفة المراقص. من ناحية أخرى، لم يعد للجماعات البشرية جذور موسيقية، ولن تتمكّن، في القرون المقبلة، من التعرُّف إلى نفسها، كما يحدث اليوم، في «ريبرتوارات» تقليدية قادرة على تلخيص فترة تاريخية كاملة، وروح الجماعة (ethos).

#### الإنتاج الميكانيكي لموسيقا الاستهلاك

لقد أثّر إمكان إعادة إنتاج الموسيقا بالوسائل التقنية، بشكل خاصّ، في إنتاج هذه الموسيقا. وحفر، بعد ذلك، إنتاج موسيقا مصمِّمة تبعاً لجهاز إعادة إنتاج الصوت في مجال الموسيقا «الاستهلاكية»، ومجال الموسيقا «المثقّفة».

1 - حـدَّدت ظـروف الاسـتهلاك أسـلوب موسيقا الاستهلاك. وصحيح أن بعض الموسيقا الخفيفة يستهلك كموسيقا خلفية، أنجبتْ المغنى (crooner)، والمغنى ذي الأسلوب السرّى، والموسيقا المهموسة، و«موسيقا الجو»، التي مثّلت

و(ماتزال تمثِّل) فترة من تاريخ الأغنية. أدّى انتشار آلات الجكبكس في الأماكن العامّـة (التي افترضت استخدام الصوت العالى) إلى وضع الموسيقا التي كان لابدّ من عزفها بصوت قويّ: نعلم أن الأغنية «التي تُصرخ» تَمَّ تأكيدها في دائرة آلات الجكبكس، لا في أقراص المذياع.

2 - حدّدت الطبيعة التقنية لوسائل إعادة الإنتاج أسلوب الموسيقا المستنسخة، ووُلد أسلوب «بيتي كورتيس» من الإمكانية التقنيــة لتحقيــق تأثيــر صــدى، وأصبحــت التقنيـة الصوتيـة المتقلِّبـة، التـى أطلقتهـا مجموعــة «The Platters»، فــّى أغنيــة «Only You»، ممكنـة بفضـل ألصـدى المغناطيسي.

نحن نعلم أن الاستماع العمومي، بالنسبة إلى معظم المغنِّين الحاليين، يعطى نتائج دون مستوى التسجيلات، وتتّجه أغنية الاستهلاك، أكثر فأكثر، نحو المنتج «المفكّـر فيـه للتسـجيل» وليـس المفكّـر فيه، والمغنَّى، «ثم» المسجَّل بعد ذلك. 3 - أوحى نشر أدوات التسجيل الجديدة، للهواة، بأنماط جديدة من الموسيقا. وتبقى ظاهرة مجموعة الأصدقاء الذين يتجمَّعون لإنتاج وتسجيل تأثيرات موسيقية غريبة (تعتمد تجاربهم، في كثير من الأحيان، على الضوضاء الطبيعية)، فى الوقت الحالى، لأسباب اقتصاديّة، فقط، مجرَّد ظاهرة قليلة الأهمِّيّة. فآلات التسجيل الجيِّدة غالية ونادرة. لكن، في اليوم الـذي سيتمّ فيـه وضعهـا فـي متناول الجماهير، مثل القرص، في الوقت الحالى، قد تكون لهذه الظواهر نتائج غير متوقعة. قد يلجأ البعض إلى المجال التجريبي، بينما قد يسترجع البعـض الآخـر «الريبرتـوارات» الشـعبية المستخرجة بفضل الحضور الاستفزازي الوحيد لآلة التسجيل (تجدر الإشارة إلى أن سحر المسجِّل الذي يستخدمه علماء الأعراق، الذين يسافرون عبر المناطق الأكثر حرماناً في بلدنا، يشجِّع الناس على إحياء الأغاني التقليدية التي تَـمَّ نسيانها لسنوات).

4 - توحى وسيلة التسجيل التقنيـة إلى المؤدِّي بإمكانات جديدة لاستخدام المنتج نفسه، وغالباً ما تعطى نتائج جمالية

مثيرة للاهتمام. لفترة طويلة، سجَّل موسيقيّو الجاز جلسات ارتجال (jam sessions) على الشريط؛ للتمكّن -في ما بعد- من عزل اللحظات التي وصل فيها الارتجال إلى ذروته. يسجِّلُ بعض العازفين خطوطاً لحنية مختلفة، مؤدَّاة بشكل منفصل، بأدواتهم، على العديد من الأشرطة الممغنطة، ثم يقومون بتنضيدها، والبحث عن تأثيرات متعدِّدة الأصوات، يمكن أن تتراوح نتائجها من المستوى التجاري إلى مستوى إرضاء جمالي.

#### الإنتاج الميكانيكي للموسيقا «المثقفة»

مـن المعـروف أن الموسـيقا «المثقّفـة»، انطلاقاً من «شوینبرج»، حاولت -بطرق مختلفة- تجاوز النغمة، واكتشاف آفاق صوتية جديدة، ليس على مستوى اللحن، فحسب، بل من حيث الهرمونية والرنّات، أيضا. كان اختراع الرنّات الجديدة، على وجـه الخصـوص، إحـدى المشـكلات الأساسية لـ «الموسيقا الجديدة». كان المراد هو أن يقترح على الأذن تركيبات صوتية لا ترتبط ارتباطاً وثيقاً، من خلال التقاليد أو الضرورة النحوية، بالنظام النغمى. كانت الآلة موجودة لتزويد الملحِّنيْن بإمكانات تشغيلية هائلة؛ كان بإمكانها أن تنتج أصواتاً جديدة، -من ثُمَّ-اقتراح علاقات جديدة بين الأصوات. نحن نعلم أنه، في الفنون، يؤدّي ظهور مادّة جديدة إلى بلبُّلة الأنواع الموجودة، ويؤدى إلى اختراع أشكال جديدة: أحدثَ اكتشاف الرسم الزيتي التغييرات في الأشكال، التي صار الجميع يعرفونها، كما أن إمكانية استخدام المعادن والخرسانة المسلحة وَلَّدت الهندسة المعمارية الحديثة.

كان العالم الصوتى للموسيقا الكلاسيكية مبنيّـاً على سلسـلّة مـن الاتّفاقـات التـى اعتادت عليها الأذن لعدّة قرون، ولكنها لم تكن تمثّل المستوى الطبيعي الأمثل (لم تكن الموسيقا الشرقية والموسيقا اليونانية، وموسيقا العصور الوسطى قائمـة على النظـام النغمـي، ومـع ذلـك كانت موضع تقدير كبير من قبَل مستمعيها)، وتشرط الأدوات الكلاسيكية، مثل البيانو، هذا الطبيعى الوهمى (لا

يقتصر الأمر على أن البيانو ينتج أصواتاً اصطلاحية نغمية، ولكنه -نتيجة لنظام نغمى معدَّل، ولترتيب اتِّفاقى للفواصل الموسيقية- أصبح، الآن، مألوفاً وممتعاً لآذاننا، لكنه ليس مطلقاً على كلَّ ذلك)؛ لذلك رحَّب الملحِّنون -بحماس- بظهـور الأدوات التقنيـة، التي وفّرت آفاقاً جديدة للبحث، وحرَّكت حدود الحساسية. جلب ظهـور الآلـة، في المجال الموسيقي، النتائج التالية، والتي توصف عموماً-بأنها «تجريبية»، على الرغم من أن هذا المصطلح قد يوحى بالالتباس:

1 - أتاحت أنظمة التسجيل إنشاء أصوات طبيعية أو ضجيج، وتنظيمها في تسلسلات تخضع لمشاريع شكلية محدَّدة. لدينا، إذن، «موسيقا ملموسة» تحاول تحرير الأذن من العادات اللحنية المكتسبة، وإظهار ثراء عالم الصوت المحيط بنا، الذي تجعلنا العادة نتجاهله. يمكن مناقشة النتائج الجمالية لممارسات التشغيل هذه، ويفضِّل الكثيرون اعتبار الموسيقا الملموسـة مجـرَّد مـادّة جيِّـدة للموسـيقا التصويريـة أو المرافقـة الموسيقية. ومـع ذلك، إن الموسيقا الملموسة لها وظيفة تحرُّرية، ذات ذوق موسيقي معيَّن.

2 - أتاحت الآلات الإلكترونية إنتاج أصوات جديدة، ورنّات غير معروفة حتى الآن؛ سلسلة من الأصوات تختلف، في ما بينها، بفروق دقيقة، من خلال «تصنيع» مباشر للتردُّدات التي تتكوَّن منها الأصوات، و -من ثُمَّ- العمل، داخل الصوت نفسه، على عناصره المكَونة، كما أنها جعلت من الممكن تصفية الأصوات الموجودة، وتقليصها إلى مكوِّناتها الأساسية. وهكذا، وجـد الملحِّـن نفسـه أمـام عالـم صوتـي غير مستكشف، وأمام مادّة جديدة واستفزازية.

3 - أدخلت الموسيقا الإلكترونية، إلى العالم الموسيقي، صورة جديدة للملحِّن: رجل على دراية بالرياضيات والفيزياء، خبير في الآلات الكهربائية الصوتية، منفتح على الأبعاد الجديدة للثَّقافة. مـن الواضـح أن بعـض هـؤلاء الملحِّنيـن-المهندسين، لن يكونوا، أبداً، أكثر من «مهندسین»، کما یلمِّے بذلک «أخلاقیّـو الثَّقافة». لكن، من المعروف أن من ضمن

مئة مهندس معماري، تأتي نسبة الفنّانين أقـل مـن النسبة المئويـة «للمهندسين» و«المسّاحين».

4 - طرح إنتاج الموسيقا الشريطية، بفضل الاستخدام المباشر للمرشّحات ومعدّلات التردُّد، مشاكل جديدة وغير مسبوقة، في ما يتعلِّق بالحفاظ على المنتج الموسيقى. بهذا الخصوص، هناك جدل مفتوح بين مؤلِّفي الموسيقا الإلكترونية: يؤكُّ د البعض أنه يمكن للمرء أن يسجِّل، بيانيًا، تسلسل العمليات المنجزة للوصول إلى إنتاج سلسلة من الأصوات، وتركيبها على الشريط؛ ونتيجة لذلك، قد يتمّ كتابة الموسيقا الخاصّة بهم، واستنساخها. بينما يؤكُّ د آخرون أن إنتاج الصوت يعتم د على اللحظات الفجائية، والمعالجة المباشرة للشريط (التي لا يمكن التنبُّؤ بها، بدقة)، معايرة المرشّحات والمولّدات (التي لا يمكن وصفها بحدود رياضية دقيقة). بعد إنتاج الموسيقا، لا يمكن إعادة إنتاجها من قبَل آخرين، على أساس ما يسمّى (التوليفة الموسيقية)، و -من ثُمَّ- إن تُعهَد الموسيقا، فقط، إلى الشريط الممغنط، ويبقى الشريط نفسـه «محدوداً» لأن بعض ظواهر إزالة المغناطيسية تدمِّره.

ستتمتّع الموسيقا الإلكترونية بوجود يدوم حوالى عشر سنوات، وستكون سريعة الـزوال كما هـى حال الارتجال في موسيقا الجاز أو الألعاب المائية؛ فهی ستظهر -من ثمَّ- کمنتج نموذجی لحضارة الاستهلاك القائمة على التتابع السريع للأشكال.

5 - على المستوى الفنّى، بشكل أكثر تحديداً، تلغى الموسيقا الإلكترونية الفرق بين العزف وكيفية الأداء: المؤدِّي هو الشخص الذي يسجِّل تلحينه الخاصّ على شريط مغناطيسى، وهـو نفسـه يتعامل مع الأجهزة الإلكترونية، ولكن بمساعدة الفنيِّين. في حالة استحالة التدويـن الموسـيقي، سـوف نـري اختفـاء حتى صورة الملحِّن «الذي يعـزف، في ما بعد، أعماله الشخصية»، وما إن يختفي هذا الاختلاف، حتى تختفى، أيضاً، بعض المشكلات الجمالية التي كانت مصدر مناقشات عديدة، مثل نقاش الأمانة في كيفيات الأداء.



التي نصادفها كثيراً في حفلات «الموسيقا الجديـدة».

يجب أن تجرى المناقشات حول استحالة استنساخ المؤلَّفات الموسيقية، مَنْ يتَّهمون هذه الموسيقا بأنها فريسة للآلة، وأنها فقدت كلّ مظهر إنساني. قد يشكّ المرء، بدلاً من ذلك (وقد فعل البعض ذلك)، في كون أتباع الموسيقا الإلكترونية لا زالوا يحافظون على موقف رومانسى، يتوجّب العمل على إزالته. يظهر بعض الملحِّنيـن، أمام اللوحـات المغطّـاة بمصابيح التحذير، وأمام مراسم الطيف (les spectrographs) وأزرار التحكّـم، موقف عازف البيانو نفسه، في القرن التاسع عشر، أمام لوحة مفاتيت آلته. فى الواقع، يؤدّى ظهور تقنيات جديدة إلى تعديل شروط الابتكار والاختراع، ولكن لا يتمّ تدميرها، بأيّ حال من الأحوال. إن ما يتغيَّر هو البانوراما النفسية، والاجتماعية للإنتاج والسمع، والخصائص الأسلوبية للمنتج؛ وهذا ينطبق على الموسيقا المثقّفة، وكذلك على الموسيقا الاستهلاكية، وعلى الأعمال الفنيّـة، على الحرف اليدوية، وكذلك بالنسبة إلى الأشياء الصالحة، والأشياء عديمة الفائدة، والضارّة. إننا لم نقدّم، هنا، هذه المجموعة من المشاكل إلَّا لتوضيح تعقيد الوضع الجديد، وإظهار أنه لا يمكن اختزاله إلى مجرَّد حكم أخلاقي. يمكننا، الآن، البدء في تفكير أكثر تفصيلًا حول المكانة التي يجب أن تعطى لهذه الظواهر، والطريقة التي يمكن بها قبولها، ووسيلة مكافحة الاتِّجاهات الخطيرة. وبما أن هذه الظواهر برزت على الساحة العالمية، فمن المعلوم أنه يتوجَّب أخذها فى الحسبان، وعدم تجاهلها.

■ أمبرتو إيكو □ ترجمة: عبدالرحيم نورالدين

Apocalittici e inte-» في «-Apocalittici e inte grati»، میلانــو، بومبیانــی، 1964. المصدر الفرنسي:

La musique et la machine, Communications, n°6, Chansons et disques, 1965, p. 10-19

ألَّا تجـد أشـكالاً جديـدة مـن الأداء، وفقـاً لمفاهيم أخرى للاستماع، ربّما في سياق لنوع جديد من المجتمع، وتبقى، أيضاً، إمكانية الأداء «الخاص»، بوضع المستمع الأشرطة على مسجِّله الشخصى؛ بهذا المعنى، خطّطت الموسيقا الإلكترونية، أيضاً، لإمكانية تدخُّل مباشر للمستهلك، فتمَّ تخيل نظام من الأشرطة التي يمكن للمستهلك تركيبها وفقاً لذوقه، وهـو -بذلـك- يتعاون في بناء أشـكال أخرى من المنجز المقترح عليه.

8 - تقدِّم الممارسة الموسيقية الحاليّـة العديد من الأمثلة لاستعمالات مصاحبة لموسيقا إلكترونية وموسيقا الآلات، من أجل مزائج صوتية محدّدة. في هذه الحالات أيضاً، تُغيِّر مكبِّرات الصوت والأنظمة الستيريوفونية والقماطر الفنيّة المستخدمة، في أثناء الأداء، طبيعة الأداء التقليدي، وتنظّيم فنّانى الأداء بالعلاقة مع الجمهور، وتفرض على فنّانى الأداء

نوعاً آخر من الاهتمام والمسؤولية. 9 - من نافلة القول أنه، في الموسيقا المعاصرة، حتى لـو لـم يتـمّ اسـتخدام الأجهزة الإلكترونية أو الموسيقا الفيزيائية المشخّصة المسجَّلة على شريط، قد أوحت تجربة الوسائل الميكانيكية باستخدامات جديدة وغير متوقعة للأدوات التقليدية؛ بمنحها إمكانات صوتية جديدة. يعد البيانو، الذي أصبح صندوقه وأرجله آلات موسيقية للإيقاع، أحد الأمثلة

6 - حتى الآن، خضع تدوين الموسيقا الإلكترونية لمعايير جدّ شخصية، جعلت النوتات الحالية غير مقروءة، تقريباً. كان على الموسيقيّين، بالفعل، اختراع نظام تدوین مختلف لکلّ تلحین، ما دام کلّ تلحين يعتمد على إنتاج إمكانات صوتية مختلفة، وعلى تنظيمها وفقاً لمعايير تركيب متغيِّرة، كما أن النوتات تكون أكثر إثارةً للاهتمام، باعتبارها وثائق توضّح سيرة المؤلِّف أكثر من كونها أدوات عمل، وبصرف النظر عن حقيقة أنها يمكن أن تحقّق جودة جرافيك رائعة، تقدِّم مشاكل جديدة في تاريخ التدوين الموسيقي؛ بمعنى أن وظيفة محرِّر الموسيقا، على سبيل المثال، ستختفى، فيصبح منتجاً لشرائط مغناطيسية، بدلاً من كونه طابعاً

7 - تغيّر الموسيقا الإلكترونية، أيضاً، شروط الاستهلاك، فيموت الوضع النمطي للحفـل الموسـيقي معهـا، وفـي جميـع الأحوال، يموت الأداء «الأمامي». ونظراً لأن العديد من المنجزات تستخدم تأثيرات ستيريوفونية (أشرطة مغناطيسية تُبَثُّ من مكبِّرات الصوت موضوعة في أماكن مختلفة من القاعة)، تصبح هندسة قاعة الحفلات الموسيقية نفسها موضع تساؤل. قد يتساءل المرء، والموسيقيون يفعلون ذلك، عمّا إذا كان لا يزال يتعيَّن على المرء أن يفكِّر في قاعـة الحفلات الموسيقية أو عمّا إذا كانت هذه الموسيقا يجب



عاصرتْ جوليا كريستيفا، على مدى الخمسين سنة الماضية، الأيديولوجيات الكبرى وقد شقّت لنفسها مسارها الخاصّ المُفرد والمُتعدِّد. في هذا الحوار تتحدَّث الفيلسوفة ذات الصيت العالميّ، وعلى غير عادتها، عن الأوساط الثقافيّة بفرنسا، وعلاقتها بمُثقَّفي مرحلتها، واتهاماتها بالتجسُّس لصالح مخابرات بلدها، وحياتها الخُاصّة، وأهمِّية التحليل النفسي في مقاربَّة قُضاياً العُصْر.

«أن تعيـشَ معنـاه أن تجـدَ شـكلاً» تفضّـل جوليـا كريستيفا أن تستشهد بهاته العبارة للشاعر الرومانسى فريديريك هولديرلن. وُلدتْ وترعرعَت ببلغاريا وأصبحت بعد قدومها إلى فرنسا مصدر إلهام التيار التقدُّمي في الأدب والفلسفة في ستينيات القرن الماضّي. تتقن عدَّة لغات وهيّ تتأرجح بين الشكلانيين الروس والرواية الجديدة أو البنيويـة. احتكـت بـأراغون، رولان بـارت، وجـاك دریدا، وأسهمت فی مجلّه «تیل کیل - Tel Quel». تزوَّجت من فيليب سولرز، وتعلَّمت أسس التحليل النفسي مع لاكان. قامت برحلة إلى الصين عام 1974 رفقـة سـولرز ورولان بـارت فـى لحظـة ظهـور الماوية كبديل عن أرثودوكسية الشيوعية التي دافع عنها ألتوسير... وشيئاً فشيئاً، ستتميَّز الفيلسوفة باختلافها، بالعثور على أشكال من التدخل والتفكير المُتفرِّد... تتعدَّد، أيضاً، انخراطًات جوليا كريستيفا؛ فلكونها أُمّاً لابن معاق أسّست المجلس الوطنيّ للمُعاق، ونظراً لَانشغالها بجعل التحليل النفسي على اتَصال بـ«الأمراض الجديدة للروح»، فقد غيَّرت جوليا كريستيفا مكان الأشياء/ كما يقول رولان بارت. ولربَّما، أيضاً، لأنها كانت تبحث عن أشكال جديدة، لم تلزم مكاناً واحداً.

#### ترعرعت في بلغاريا الشيوعية بين أب ٱرثوذكسي، وأمِّ عالمة بيولوجيا. ما هو التأثيرُ الذي كان لوالديك في معتقداتك المختلفة؟

- لقد نشأت، في واقع الأمر، بين أب مؤمن متحمِّس، وأمِّ عالمة في البيولوجيا متشبِّعة بأفكار داروين. فكنت أنا مَنْ يُدافع عن العقل والمنطق. انحزت، مبكِّراً، إلى الأنوار. فقد فرض عليَّ أوديب أن أثـور علـى «الظلاميـة الوالديـة». حـدث هـذا فـى مجتمع يعيش تحت نير التوليتارية الشيوعيّة. كان يتم التحضير لـ«الإنسان الجديد» منـذ الطفولة، كنت من (الروَّاد) شأن كل المُتمدرسين، قبل أن التحق بالشباب الشيوعيّ في المُراهقة. لم يُرد والدي أن نناهضَ النظام. ومع ذلك عبَّر عن انشقاقه الداخلي من خلال قراءاته لدوستويفسكي، ومن خلال أناشيده الدينيّة بالكنيسة. كان يقول إن هدف حیاتـه هـو أن یُخـرج بناتـه مـن أمعـاء جهنـم (تعبیـر مُستعار من الكوميديا الإلهية لدانتي). لم تكن بين يديـه غير «وسيلة وحيـدة للنجـاة»، بحسـب قوله، هي تعلم اللغات الأجنبيّة. وفي وقتِ مبكر تعلُّمت اللُّغة الروسيّة، ولاحقاً، اللُّغة الإنجليزيّة، واختلف اللي مدرسة الحضانة الفرنسيّة، حيث عشت اللجوء في اللّغة الفرنسيّة من خلال الأدب.







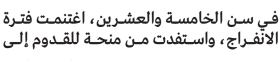




أَذْكُر أَنْنَي كَنْتَ أُتسَلِّقَ شَجْرَةَ البَرقُوقَ فَي بسَتَانَ جدتى وأنَّا أردِّد أبياتاً لفكتور هيجو.

#### ذكرتِ، أيضاً، اللحظة التي كإن يُدعى فيها المارَّة، في الشارع، كي يتلذَّذوا بالإدانات المنطوق بها خلال المحاكمات السياسيّة...

- في وقت مبكِّر، شعرت بالعنف المادي والنفسي للتولّيتاريـة. كان في عمـري خمـس سـنوات عندمـاً جهر مكبِّر الصوت بأنه قد أزفت ساعة إعدام المُعارضين، فسقطت أختى من عربة الأطفال في الشارع، وهرعنا إلى بيوتنا. انتشارت أخبار عـن العـذاب الـذي لحـق بـ«الرجعييـن»، وعـن مسابح نتنة... في بداية الأمر، كنت أرغب في أن أصبح عالمة فيزياء فلكية، كي أهرب إلى الفضاء الخارجي. ولكن ذلك كان يتطلُّب أن تكون ابناً من أبناء الذوات كي تسافر للدراسة في روسيا. فانكفأتُ فى الفضاء المُصغَّر للغات. ما أزْال أحتفظ بدفاتر كنت أنقل فيها المعجم الفلسفيّ لـ«فولتير»، وجاك القدري لـ«ديـدرو». كانـت فرنسـا بلـد الأدب، وبلــد الثــورة أيضــاً. كانــوا يقدِّمــون فلاســفة الأنــوار في الجامعة كأسلاف لماركس وللشيوعيّة. ولكن «المنشقين» كانوا ينهلون منهم جرعة الحرّية. فى فترة الانفراج التى دشنها تقرير «خروتشوف»، أعجبت بالتيار المُسمَّى بـ«التصحيحـيّ» وبالرسائل الفرنسيّة لـ«أراغـون»، ثـمَّ بالروايـة البُحديـدة التـى بدأت بإنجاز أطروحة حولها.



فرنسا. وبها التقيت نخبة الطليعة الأدبيّة: رولان بارت، لوسيان غولدمان، فيليب سِولرز. كيف اندمجت بسرعة كبيرة في هذا الكون المُصغّر؟

- لـم أندمـج حقيقـةً. لقـد بقيـت أجنبيّـة كمـا قـال رولان بـارت. وأكثر من هذا قُرئت في الخارج أكثر ممّا قُرئت في فرنسا. وتابعت، بنصيحة من بعض الأصدقاء، الحلقات العلميّة لغولدمان وبارت. وهيأ لى بيير ديكس رئيس تحرير «الرسائل الفرنسية» الاتصال بأراغون..

#### وفيليب سولرز؟

- جسَّد، مع مجلَّة «تيل كيل»، الفكر الطلائعي بنشر: آرطو، باطاي، جويس، دريدا وفوكو... وقد ساءل الأشكال الكلاسيكيّة للروايـة والأيديولوجيـا، سـواء أكانـت بورجوازيـة أم تقدُّميّــة. لقــد أراد تغييــر المجتمــع بتغييــر اللَّغــة، وهــى أفــكار تذكّرني بالمستقبليين الروس. نصحني جيرار جنيت و رولان بارت، اللذان تابعت حلقتهما العلميّة، بالذهاب للقائه. استقبلني سولرز في مكتبه الصغير في مطابع «سوي - Seuil». لـم يكـنْ يشبه أحـداً مـن الكتـاب اليائسـين مـن الغـرب المُعاصـر الذيـن رأيتهـم بالجامعـة. إنَّ جسـد الروايـة الجديدة هاتـه، يذكَّرني كثيراً ببدن لاعب كرة قدم. وأظن أنه انبهر بشابة بلغارية عاشقة للثقافة الفرنسيّة ليست على منوال الطلبة الجامعيين لتلك الفترة. تحدّثنا عن باختين، وعن الكرنفال، وسرعان ما نشأت بيننا عاطفة دافقة وغيـر متوقَّعـة. لـم يكـن الـزواج موضــة فــى الفتــرة اللاحقــة لـ(مــاى 68). لقــد تزوَّجنــا لأنَّ أوراق إقامتى انتهت صلاحيتها، وما لم نتروج كان علىَّ أن أعود إلى بلغاريا. لم نفترق أبداً.

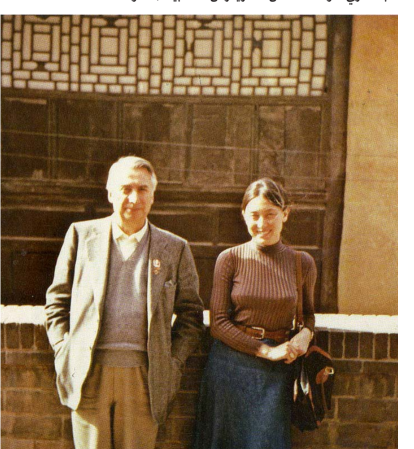
#### في سنة 1974، سافرت للصين برفقة بارتٍ وسولرز في اللحظة التي اقتربت فيها مجموعة المُثقَفين المُلتئمةٌ حول «تيل كيل» من الماوية. هل تتقاسمين مع رفاقك أوهامهم؟

إنِّي لأتعجُّب من سؤالك. كما لو أنى لم أدرك أن الماوية كانت حركـة توليتاريـة! كان بعـض أصدقائِـي متحمِّسـين، فمنـذ 1971 اعتبروا الماويـة مثـل اشـتراكية متيقَّظـة للخصوصيـات الوطنيّـة والثقافيّة. بعد الكولونيالية كيف سنلاقي العالم الثالث؟ راقت التنوُّعـات الثقافيّـة واللَّغويّـة والفكريّـة البنيوييـن والسـيميائيين الذين سبروا أغوار التناصية في الأساطير. وها هو «ماو» يثور على الدوغمائية الروسيّة! لقد أطلق الرجال والنساء في الحلبة السياسيّة! كان هـذا هـو الوقـت المناسـب لاسـتطلاع الأمـر عـن كثـب. كنــا أوّل وفــد مــن المُثقّفيــن تــم اســتدعاؤه بعــد دخــول الصين إلى هيئة الأمم المتَّحدة. لقد درست في سلك إجازة تخصـص لغــة صينيــة بجامعــة باريــس الســابعة، دون أن أحضـر يــوم الامتحــان وقــد تــودُّد لــى فرانســوا شــينغ بتعليمي مبــادئ الحكمـة الطاويـة. كنـت متشـّكُكة، أجـل، ولكنـي كنـتُ مُولعـة باكتشاف النساء في الصين. كان أوَّل شيء يتوجَّب فعله هو

أن نصغى إليهن، بينما كان الصينيون يتحدَّثون مع السوفيات باللُّغـة السـوفياتية. وقد تمَّ اسـتعمال النسـاء لإضفـاء المصداقية على فكرة التغيير الجذري، ولكنهن كن يمارسن مسؤوليات واقعية. من جهتي، نشرت كتاب «الصينيات Des Chinoises»، لأجعل التيار النسويّ الغربيّ على اتِّصال بهذا الإرث الثقافي. وشيئاً فشيئاً تخلّيت عن السياسة لأتفرَّغ للتحليل النفسيّ.

بعد أربعين سنة، جرى اتهامك بأنَّك كنت مُجنَّدة من قبَل أجهزة الاستعلامات البلغارية كجاسوسة كي تقومي باختراق المشهد الثقافيّ الفرنسيّ لتلك الفترّة. وقدّ قمت بالردِّ على الفور بأنها اتهامات «خاطئة وتبعث على الضحك».

- إنَّهـا حكايــة غريبــة. فملــف «ســابينا -Sabina» (كلمــة الســر المُفترضة)، هو ملفٌ فارغُ فبركته المصالح الأمنية السريَّة لتبرير تحركاتهم أمام مسؤوليهم لمراقبة شخص عَبَرَ إلى الجهة الأخرى من الستار الحديدي. فالملف الـذي لا يتكلم عني إلا بضمير الغائب، لا يذكر أي مهمَّة قمت بها، ولا يحمل توقيعي. إنَّه ملفُ تتبُّع ومراقبة تمَّ تغليفه على أساس أنه ملفُ تجنيد. تصوَّر أنهم أرسلوا ستة عشر شخصا ليطرحوا عليَّ السؤال في مناسـبات مختلفــة: هنــا، سيســألون مــا إذا كان أراغــون شــيوعيّاً، وإجابتي بأنه كان سوريالياً. إنها جاسوسة بارعة! وبالنسبة لربيع بـراغ، كنـت أقـول إنـه لا يتـلاءم مـع روح الحـزب الشـيوعيّ البلغاريّ. طرق بابَ بيتى ذات يوم رفيقٌ قديمٌ بالثانوية يحمل قصيدة بلغاريّة، وكنت صريحة معِّه بالقول: إنَّها قصيدة سيئة. فاستخلصوا أنّني أصبحتُ «متعجرفة جداً» وأنني «أحتقر الشعر البلغاريّ». وقد خلص التقرير أن «سابينا جاسوسة فاشلة»،

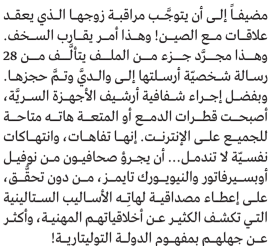


#### علاقات مع الصين! وهذا أمر يقارب السخف. وهـــذا مجـــرَّد جـــزء مـــن الملـــف يتألَّــف مـــن 28 رسالة شخصيّة أرسلتها إلى والديّ وتمّ حجزها. وبفضل إجراء شفافية أرشيف الأجهزة السريَّة، أصبحت قطرات الدمع أو المتعة هاته متاحة للجميع على الإنترنت. إنها تفاهات، وانتهاكات نفسيّة لا تندمل... أن يجرؤ صحافيون من نوفيل أوبسيرفاتور والنيويـورك تايمـز، مـن دون تحقّـق، على إعطاء مصداقية لهاته الأساليب الستالينية

#### أصيب ابنك «دافيد - David» بمرض عصبي، وأنت تنشطين بقوة لفائدة الأشخاص في وضعية إعاقة. ماذا علمتك هاته التجربة؟

- علَّمتنى أنَّ الإنسان متفرِّد. هذه الحقيقة التي تبدو تبسّيطية تُعاني حتَّى تفرض نفسها. إنَّ مفهـوم الإعاقـة يقـوم علـى بـاب مسـدود مـن الميتافيزيقا. يفترض أرسطو شكلاً - نموذجاً كونيــاً (unarchétype) وفيــه تتباعد «وضعيــات مختلفة» أو «حـالات» بشـكل اعتباطـي، وبشـكل الحرمان من امتلاكه، وبالنقص. ومع ذلك، هاته النظرة (لديك نقص، فأنت ناقص) أدَّت إلى معجزات من الرحمة والتعاطف ومن العناية صحبة الازدراء والخوف والرفض. ولكن الأشخاص في وضعية إعاقة ينتفضون، اليوم، ضدّ هاته النظرة إنهم يدينون فيها الإقصاء الذي تفرضه عليهم. وعلى العكس بدت لى حيوية دافيد، فى وضعية الإعاقة، اختباراً وقرصة. اختباراً، لأنه سيف الموت لديموقليس: فمن دون رمَّامة ومن دون مساعدة إنسانية، لا تكون حياة المُعاق صالحة. مهما كانت الاستقلالية الذاتية للمُعاق، فإنه يمكن أن يشرح أبيات بودلير: «(فنائي/ ألَمي في القصيدة)، أعطني اليد، تعال من هنـا».. الشـخص فـي وضعيـة إعاقـة يدعـو إلـي مشاهدة وسماع أولئك الذين يتكلّمون، ويمشون، ويسمعون، ويرون، ويتحرَّكون في المحيط بشــكل مختلــف، وغريــب، ومجنــون، ويثيــرون الخوفِّ. عوالم جديدة تنفتح، حينتذ، في حياتنا الخاصّة، مؤلمة أو سعيدة، لا عادية ولا معاقة، تفجر المفاجآت، عوالم هي بصدد أن تصبح متعــدِّدة الأصـوات، والأصـداءُ المختلفـة، ومـع ذلك متوافقة، عوالم تعود أخيراً إلى تعدُّدَاتها.

#### تقولين في كتابك «الشمس السوداء Soleil





JULIA KRISTEVA Seule une femme



ملفٌ سابينا فبركته المصالح الأمنية السريَّة لتبرير تحركاتهم أمام مسؤوليهم لمراقبة شخص عَبَرَ إلى الجهة الأخرى من الستار الحديدى. فالملف الذي لا يتكلَّم عنى إلَّا بضمير الغائب، لا يذكر أى مهمَّة قمت بها، ولا يحمل توقيعي. إنَّه ملفُ تتبُّع ومراقبة تمَّ تغليفه على أساس أنه ملف تجنيد

#### noir»: إن الاكتئاب والسوداوية هما مزاجان أساسيان مرتبطان بفقدان الشيء.

- علمتنا ميلاني كلين أن الطفل يمر بتجربة الحزن ما إنْ يكن قادراً على تمثّل انفصاله عن الأمّ. بعد الصيحات، والغضب، والبكاء، يرمى بالخَملـة أو الإسـفنجة اللتيـن يقـوم بمصهمـا، وجســمه الصغيــر ووجهــه يُصبحــان مســرحاً للانفعالات، والتعبيرات الصامتة، والحركات التي تدل على الحزن، والكآبة، والسوداوية. لقد «فقدتها» عزلة فادحة. «ولكن لا، إنى أتمثّلها، خلاى العصبية قادرة على أن تحتفظ بآثارها، إنها تقع في أعماقي، أمسك بها، وإنه بإمكاني أن ألقى نظرة يائسة قليلًا، مطمئنة قليلًا، في حضورها الافتراضي. أعرف أنها ليس مجرَّد افتراضية، وإنى أجهد نفسى على أن أرسل في إثرها بعـض الألحـان الصغيـرة التـى أنـا قـادر علـى إرسالها -أصواتي المُتردِّدة- حتي أجعل ممّا أصبح فكرى حاضّراً». فالخسارة ليست إلّا غياباً يمكن تحمُّله، والخيال السوداوي: يستقل بذاته: ضاحك، لاذع، ثائر. فالكلام هو قتل متخيّل وسعيد لـلأمِّ الـذي تتهـدَّده، في خفاء دائماً، فجوة الانفصال هاته. الكلام مشيَّد على بُركان.

#### هل من شأن التحليل النفسى أن يُكوِّن المواطنين؟

-ليسـت هنـاك سياسـة للتحليـل النفسـي. إنـه هـذا المـكان الواقع بيـن الفُـرَج (interstitiel)، حيث تكتشف أن غربتك قابلة للتحويل. إن التحليل النفسي، وهو يقحم هذا الاتفاق بين الغيريات الغارقة في المعاناة والأكثر حميمية للرجل وللمرأة، يُشغُل اللُّغة والهويَّات والروابط والأفكار. وهو لما يفعل، يسهم في تأسيس المذهب الإنسانيّ الـذي نعايـن اليـوم إخفاقاتـه. الميلاد الجديد غير مُعَايَن حتى الآن. بينما اليقظة حاصلـة ليسـت فقـط مـن أجل إنقـاذ الكوكـب، ولكن للإصغاء إلى الخصوصيات المُتطرِّفة. كما لو أننا في نهاية القرن الثامن عشر عندما أعلن «سكوت Scot» أن الحقيقة ليست لا في الأفكار المُجرَّدة، ولا في المواد المُظلِمة، ولكن في هاتِه المرأة، وفي هذا الرجل.

■ حوار: مارتن لوغروس □ ترجمة: طارق غرماوي

المصدر:



## خوان غويتيسولو حوارات بدون حدود

عافيةُ ثقافة ما، لاتقاس إلَّا بانفتاحها على الخارج، وحرصها على امتلاك وتمثَّل عناصر أجنبية تُغنيها. يتموِّضع هذا الحوار الذي لا حدود له على طرف نقيض من كلُّ نزعة إقليمية، أو قوميّة، ومن كل إطلاقية هوياتية. إن المجتّمعِاتِ والأفكار والرؤى الخلقية والجمالية تتطوَّر على إيقاع تطوَّر الكائن الإنساني؛ ولا يغدو ذلك ممكنا إلا بواسطة التبادل، والتناضح والهجنة؛ فليست لغاتنا الحيّة أحافير ولا قطعًا مُتْحَفيّة تحميها مؤسّسات وأكاديميات.

> حـن نعيـش فـي عالـم حـدوده قاسـية، رُسـمت -غالبـا- بواسـطة الدماء، وهويّاته ثابتـةَ تعتمـد التهميـش والإقصـاء، حيـث يصيـر الذين لا يقبلون بذلك هدفاً للشـكُ والنوايـا الفاسـدة الشـرِّيرة. فما معنى أن يقال: «قشتالي في كاتالونيا، مفرنَس في إسبانيا، إسباني في فرنسا، «هسبانو» في أمريكا الشمالية، نصراني في المغرب، و«مـورو» فـي كلّ مـكان»؟، كمـا وصفـت نفسـي، منـذ عشـرين سـنة، على صفحات كتابي «الحمى الممنوع»؟

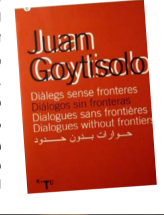
> إن الطروحات المتسلطة، أحاديّة المعنى، التي تـُرسم حدودها، دوماً، بواسطة المسطرة والفرجار (سواء أكانت طروحات قوميّـة أم لسانية أم سوسيولوجية) تقودنا، نحن الذين لا نندرج فيها، إلى أرض مشـاع، حيـث يصيـر التعقيـد نشـازاً، والفضـول إزاء الغرابـة شـذوذاً ينبغـي الحيلولـة دون انتشـاره. عليـك أن تكـون إسـبانياً، أو فرنسياً، أو تشيكياً، أو هولندياً، أو كاتالونيّاً، أو باسكياً، أو منتمياً إلى قوميـة محـدّدة دون غيرهـا، وإلا وجـب عليـك أن تنصـب خيمتك خارج أسوار الحصن الهويّاتي. ليست هذه الهويّات الجماعيـة، التي «قاومت آلاف السنين»، حسب عبارة «أميريكو كاسترو»، إلا نتاج قراءات مبتسرة للماضي، داخَلْتها تزييفات مغرضة وأساطير بالغـة الغنـي، مثـل أسـطورتي الرسـول سـانتياغو الأِحـد عشـر ألـف عذراء. فإذا كانت الثّقافة الْمتقدِّمة محصِّلة المؤثّرات الخارجية التي تلقَّتها وتمثَّلتها على امتداد تاريخها، فإن ما يدعى علامات الهويّة الفرديـة لا تكـون، بدورهـا، إلا مهجَّنـة، متغايـرة، متحوِّلة؛ أيّ ثمـرة تناقضـات محايثـة للشـخصية الإنسـانية، ولتشـاجرها المتعـدِّد مع التاريخ والمجتمع.

> تعـود حساسيَّتي إزاء المدافعيـن عن هويّة جماعيـة مفترضة تحدِّد،

مسبقاً، مصير الفرد منذ ولادته، ماحيةً بذلك كلّ حريّة في الاختيار والتعبير، إلى ماض موغل في البعد. ففي طفولتي التي تلت الحـرب الأهليــة، تــمُّ تلقينــي أصــول القوميّــة الكاثوليكيــة، باعتبــار «الوطن وحدة مصير كونية». لم يكن بالإمكان، حينتذ، أن تكون إسبانيًا دون أن تكون كاثوليكيًا؛ لـذا عندمـا لم أعـد كاثوليكيا تحرَّرتُ من السجن الهويّاتي الوطنى والقومى، تبعاً لذلك. هكذا، وبجَدع الأنف، توالى انفتاحى على ثقافات ولغات أخرى؛ أي على تنوُّع العالم وعلى تناقضاته الاجتماعية والخلقية والجمالية المستحثّة. تعلَّمتُ النظر إلى ثقافة شبه الجزيرة، على ضوء ثقافات أخرى، والنظـر إلـي لغتـي علـي ضـوء لغـات أخـري، وقـد كلفتنـي مهمّــة الانفلات من غراء القومية الكاثوليكية، وأفقها التاريخي، مشاقّ عانيتُ منها عدّة سنين. لـم يكن العـرف الأدبـي الرسـمي، الـذي لا زال مداه متواصلا إلى اليوم، رغم بعض التعديلات والتنقيحات، ليلائم -تماما- ذلك العـرف الـذي وضعتـه لنفسـي وحيـدا، ودون عجلـة، بفضـل شـراهة فضولـى بوصفـى قارئـا. هكـذا، انضـاف إلـى تَأْثِير كبار الروائييـن والشـعراء الأوروبييـن، وإلـي مُقامـي، طيلــة عقود، في حَيّ «سانتيي» الباريسي متعدّد الأعراق، وإلى تدريسي في عدّة جامعات في أمريكا الشمالية، اقترابي -وقد ذرّفتُ على الثلاثين- من بلدان المغرب، أوَّلا، ثم من تركيا عقب ذلك. إن حرصى على عبـور الحـدود الـذي يعتبـره الكثيـرون شـاذا ووخيمـا يذكرنـي، دومـا، بذلـك السـؤال «التفتيشـي» الـذي كان مسـتجوبيَّ يطرحونـه علىّ: إلامَ مـاذا يعـود اهتمامـك المفـرط بالعالـم العربى؟ وقد صيغ السؤال بطريقة تتغيّا إستنباط أسباب غير قابلة للبوح ـ لــم يكــن يلبّــى، فقط،ضــرورة تخلصــى مــن قهــر علامــات هويَّتــى، بل يستجيب، أيضاً، لإرادتي في أن أوفِّر لنفسى حياة غنيّة بالتجارب، وأحيط -قدر المستطاع- بمكتبة بابل الكونية. هكذا، دلُّني سربانتيس، الذي لا يزال موضع توجُّس من طرف بعض المتخَصِّصين، على الطَّريـق السـويّ؛ فقـد كان، بـدوره، شــّاذاً فى عالم عصره، حيث أطلق على نفسه صفة (مبتكر نادر) مستبقاً -بذلك- الذين استهدفوا فرادته غريبة الأطوار.

أجد نفسى، هنا، مضطرّاً إلى الدخول في مجال شخصيّ محض؛ هـو مجال محيطى العائلي اللصيـق.

في مجتمع مزدوج اللّغـة، عمليّاً، مثلما هـو المجتمع الكاتالاني، أمس واليوم، تَمّ تشطيب اللّغة الكاتالونيّة بواسطة مكنسة، عقب انتصار فرانكو. ففي منزلي، وفي المدرسة، وبين أصدقاء الطفولة والمراهقة، كانت لغة (حول) ملغاة. كان جدّايَ، من جهة أمّي، يتواصلان باللّغة الكاتالونيّة، على انفراد، لكنهما كانا يوجِّهان حديثهما إلىّ وإلى إخوتي باللّغة القشتالية، وقد رافق ذلك الإخفاءَ المتّعمَّدَ، الذي ورثناه، للُّغة الحديثة، إضمارٌ آخر أكثر عمقاً ودلالةً؛ يتعلُّق الأمر بظروف مصرع أمّى، الذي كان يُنسَب إلى «الحُمر»، بصورة غامضة، مع أن مسئوليَّته ترجع إلى المذبحة الناتجة عن قصف الطيران الفرانكوي لبرشلونة يوم 17 مارس، 1938. فإبّان منفاى الفرنسى، وحينما كنتُ أتفحَّص -صحبةَ «فريدريك روسيف»- الوثائقَ المصوَّرة التي كان سيستعملّها في تركيب فيلمه «الموت في مدريد»، واجهت -لأوَّل مرّة- مشاهد ذلك الهجوم الجوّى العنيف على مركز المدينة، من خلال شريط



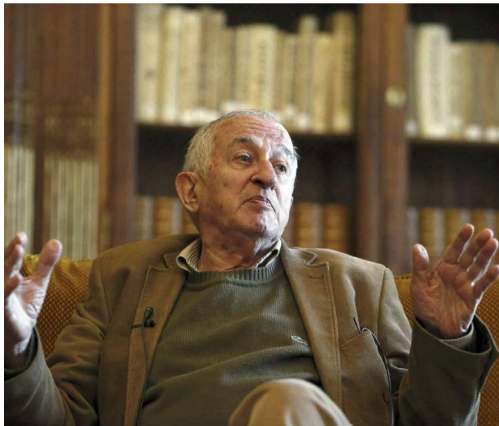
باسم مستعار، وأعمل «رفيق سفر» لحزب شيوعي قابع في سراديب السرِّيّة. خلافاً لُفرع أبي، سليل دهاقنة السكْر الباسكيين الكوبيِّين، كانت عائلة أمّى تنتمي إلى برجوازية مثقّفة، متعدّدة اللّغات. لقد كتبتُ، في مناسبات عدّة، عن شقيق جدَّتي من جهـ ق أمّـى «رامـون بيبيـس باسـتور»، الذي أثّرت ترجّمته إلى لـ«رباعيّات» عمـر الخيّام، إلى اللغة الكاتالونيّة -ولا شكّ- في تحرُّري من القمع المذهبي الديني. ويبدو لى أن تلك الترجمة، التي أنجزت انطِلاقاً من الإنجليزية، والفرنسية، كأنت موفَّقة؛ إذ نقلتها -بدوري- إلى اللَّغـة الإسبانية ضمن ردودی علی کرّاسة «أوریانا فلاتشی» «السُّعار والْنخوة»، وذلك حينما قابلتْ، في هجومها على التعصُّب الإسلاموي، بين «دانتی» ـ (وهـو شاعر عبقـری، دون ریـب، لكن رؤيته للجحيم محدودة الشفقة، إذا شئنا التعبير، بلباقة) والشاعر الفارسي الكبير الذي نتعرَّف فيه إلى نفوسنا، نحن -العديد من القرّاء، اليوم- بفضل مادِّيَّته البهيجة، وارتيابه الديني. لقد كان «رامون بيبيس باستور» معادياً للبرجوازية، متمرِّداً، نصيراً للكيان الكاتالوني، قضى نحبه بسبب داء السلّ، سنوات، قبّل ميلادي، كما كان مؤلِّف دواوين شعرية، ذَمَّ فيها مواطنيه. لقد أعدتُ قراءة ذلك كلُّه، بعمق، فيما بعد؛ أي في الفترة الى كنت أكتب فيها، وأنا في باريس، «علامات هويّة»، محاولاً، فى كتابى هذا، إدراج ما ضاع من ميراث أمّي، وذلك بواسطة قراءة مواظبة للغتها، وهي القراءة التي مكّنتني من الوصول إلى ت شعراء من مستوى «فويكس»، و«بالاو إي فابري»، و«إسبريو»، والمساهمة في إنجاز الطبعة الفرنسية لروايات «جوان ساليس»، و«میرسی رودوریدا». بید أنی لم أکشف، بعد، لغزاً آخر ظلّ محفوظاً، بعناية، في الصوان الـذي يحـوي أسـرار عائلتي.

أنباء مصوَّرة، أنجز لحساب الحكومة

المحليّة (جينراليتات)، وتأمّلت المدى

الحقيقي لما حصل. في ذلك الوقت، كنت أكتب في الصحافة اليسارية الفرنسية

لقد كانت «كونسويلو غاى»، أخت أمِّى الصغرى التي لا زلنا نحافظ -بخشوع- على كمانها في صومعة شارع «باو ألكوفير»، شاعرة أيضاً. لم أكن أعرف عنها الشيء







خوان غويتيسولو وجان جنيه يمين الصورة 🛦

أو قومية، ومن كلّ إطلاقية هوياتية.

إن المجتمعات والأفكار والرؤى الخلقية والجمالية تتطوّر على إيقاع تطوُّر الكائن الإنساني، ولا يغدو ذلك ممكناً إلا بواسطة التبادل، والتناضح والهجنة. فليست لغاتنا الحيّة أحافير ولا قطعاً مُتْحَفية، تحميها مؤسَّسات وأكاديميات. وتبرهـن اللسـانيات الدياكرونيـة علـي تواصل اقتراض لغات من غيرها، وعلى استمرار تحوُّل معانى المفردات، وعلى تناوب فترات الانكماش والتوسُّع والانتشار.

لقد شكّل سَفَر الكلمات، ومخرها عباب محيط اللّغات المديد، موضوعاً لفضولي وفتنتي، على الدوام. هكذا، إن تعلَّمي الدارجة المغاربية لـم يبيِّن لـي، فقـط، أصـول عـدد لا حصر

الكثير، باستثناء ولعها بالموسيقي، وقرانها الشقيّ، وترمُّلها المبكّر، ووفاتها بسبب سلّ الكلى في مصحّة «بوين سلفادور دي سانت فيليو دي يو بريغات»، سنة 1942. لم نَرَها، أنا وإخوتى، قَـطّ، إذ كانـت منطويـة علـى سرِّها الذي لا يقال: كآبة، وجنون، واعتلال. وبفضل مؤسَّسة «لويس غويتيسولو»، غداً بإمكاننا، اليوم، الاطلاع على أشعارها التي ئشرت رفقةً مدخل توضيحي كتبه أخي، ومقدِّمة رائعة وضعتها «إلفيرا ويلبيس». لقد كتبت «كونسويلو غاى» نصوصها المعدودة أواخر عشرينات القرن الماضي، وهي في ربعان الشباب، حيث وقَّعَتها، أحياناً، باسم مستعار هو «مالابار». تتميَّز تلك النصوص بحداثة مستحثّة، معاصرة لأوائل مؤلَّفات ما يسمّى «جيل السابع والعشرين»، وتتركّ ز فرادتها في قدرتها على التعبير بثلاث لغات هي: الكاتالونيّة، والقشتالية، والفرنسية. لم تكن خالتي قد أكملت سنواتها العشرين، بيد أن زادها الثَّقافي كان ثلاثيّ اللُّغة، بحيث أشبهت، في ذلك، العديد من كتّاب أوروبا الاتِّحاديةُ في الوقت الراهن. لكن الحرب الأهلية والآستبداد الفرانكوى لم يلبثا أن قضيا على عالم حوار بدون حدود، كانت تلك المرأة تجسيداً لِّه قبل الأوان.

أعود، الآن، إلى مجرى خطابي. إن امتلاك ثقافتَيْن ولغتَيْن أفضل من الاكتفاء بواحدة، وإتقان ثلاث لغات أفضل من إتقان اثنتَيْن، وأربع أفضل من ثلاث، وهكذا دواليك إلى غاية ثمان وعشرين لغة، كان المكتشف وعالِم الأعراق «ريتشارد بورتن»، الذي لا أنفك أعجب به، يستعملها، فيما يبدو، شفوّياً أو كتابةً. هكذا، تقود الدعوة إلى رضى الاكتفاء الذاتي، والانغلاق داخل صَدَفة واقية (ما عدا حالة الثقافات واللَّغات المهدَّدة بالاندثار) إلى جوهرانية عاطفية ووطنية، حيث تعطى الحظوة، ويُعلى من شأن السياق المحلَّى على حساب القيمة الفنيّة الكونية التي يستحقّها كلّ مبدع أصيل، بحسب تعبير «كونديرا» في كتابه «الستار»؛ ذلك أن عافيةَ ثقافة ما لاتقاس إلَّا بانفتاحها على الخارج، وحرصها على امتلاك وتمثّل عناصرأجنبية تـُغنيها. يتموضع هذا الحوار، الذي لا حدود له، على طرفى نقيض من كل نزعة إقليمية،

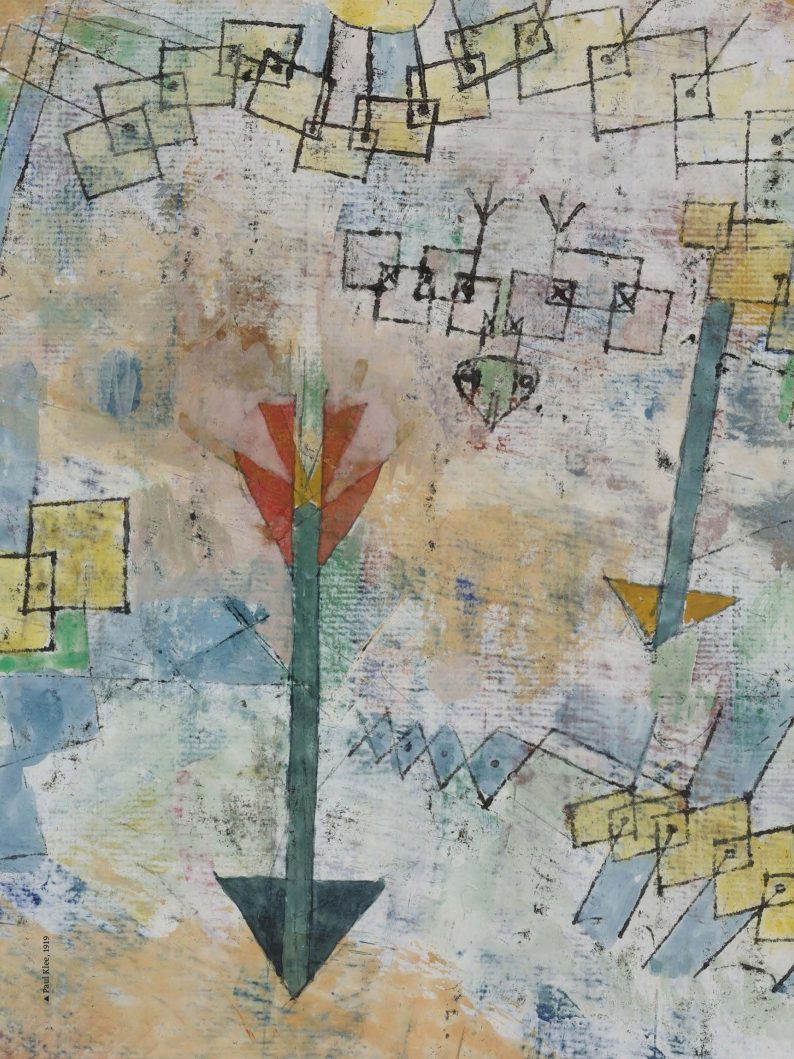
له من المفردات القشتالية، والكاتالونيّة، وإن في حدود أدني، بل بَيَّنَ لي، أيضاً، أمراً حميماً ومحفَزاً: هو ترجمتنا الحرفيّة لأصوات، وتعابير مناداة، وجُمل، وعبارات مأثورة (بعض هذه، يمكن العثور عليها في متن «الأمثال الأندلسية» الـذي وضعـه «ألونسـو ديـل كاستيو»، ووجود تطعيمات عربية في التركيب اللاتيني الجديد للُّغة الإسبانية). أضيف إلى ذلك أن التكييف اللهجي، غداً، يؤثر، اليـوم، في الاتَّجـاه المعاكـس: فالعديـد مـن الكلمـات القشـتالية تسـرَّبت إلى الدارجـة المغربيـة، كمـا أن التنقـل، جيئـة وذهابـا، بيـن العربيـة والكاتالونيّـة سيفعل فعلـه، غـداً. لقـد سـمعت أكثـر من مرّة، في أثناء زياراتي لمدينة وهران، كلمة capsa ـ وليس صندوق أو caisse أو caja ـ التي اعتبرها ثمرة الحضور الجماعي القديم لمهاجرين فالانسيين ومايورقيين من جالية الـ pied noir المتلاشية، وهي الجالية التي أدخلت، بدورها، مفردات عربية إلى لهجة patué الأليكانتية الحالية، عند عودتها إلى أرض أسلافها. يتشـكل الكائــن الإنســاني مــن هويّــات متباينــة، لكنهــا متســاوقة فيمـا بينهـا؛ لـذا بإمكانـي أن أكـون برشـلونيّا، وباريسـيّا، ومراكشـيّا في الوقت نفسه، مع ادِّعاء الجنسية السربانتيسية. وأن أكتب باللغـة القشـتالية، مـع إحساسـي بـأن بيتـي كائـن فـي برشـلونة، وليس في مدريد. أن أتجوَّل في «الرمبلة»، و«الريبيرا»، و«الرافال» بالمباشرة العاطفية نفسها التي يوفرها لي المشهد الحضري والاجتماعي في طنجة، وفي مدينة الأطلس، ورديّة اللون، التي أعيش فيها، أو توفِّرها ميولاتي، بوصفي مشَّاءً فضولياً ومنقِّباً في الدائرة الثانيـة أو العاشـرة أو الثامنـة عشـرة (مـن دوائـر باريـس). أعيش أجواء المدينة العتيقة وأجواء «الرمبلة»، وأنا أضيع في الممـرّات المسـقوفة التـى وصفها «بودلير» و«والتـر بنجامان»، والتي يشغلها، اليوم، أتراك وهنود وباكستانيون. أصغى إلى تنوُّع لغات حيويّ، وأستمتع بفضاء، لا تتوقف حركته، وأعى وشوشات الزمن وتناقضات المجتمع؛ فالكتابة تعنى القبول بوجود نزاعات في قرارة الفرد الكاتب. على المرء أن يكون ملتزماً، سياسياً، في مجال المواطنة، وأنا أحاول أن أكون كذلك؛ بأدافع عن مجمل القضايا التي تطابق العقل والأخلاق: كالنضال ضدّ الظلم والفاقة والتفرقة العنصرية والعرقية، وفي سبيل إحقاق المساواة بين الجنسين، والإجهاض المشروع، وقانون زيجات الأمر الواقع. أمّا فى مضمار الأدب فلا يتَّسع الأمر لأيّ تصحيح أو إصلاح؛ ذلك أن الإبداع الشعرى والروائي ـ شأنه في ذلك شأن الاستيهامات الجنسية لـدى الفرد ـ لا يوجَّ له بأيّ عصَّا خلقي أو اجتماعي، وإلّا غـدا مجـرَّد إرشـادات وعلاجـات مذهبية. فـإذا كان البحـث أو المقالة الصحافيـة يتطلّبان معاييـر خلقيـة سياسـية، ووضوحـا فـي الأفـكار، فإن الرواية لا تستلزم ذلك، البتة؛ لكونها نتاجا عقليًا، ولا عقليًا، لإنسان متكامل مؤلّف من ذكاء وغرائز، والذي هو حصيلة هويّات متعدِّدة ونزاعات لا حَلَّ لها.

على امتداد نصف قرن من الكتابة، على وجه التقريب، كنت موضوع تحليلات إيديولوجية ومقاربات مبتسرة تعتمد معايير مفارقة للأدب: مثل غياب أبطال إيجابيين (في أعمالي)، وإعطِائي أدواراً ثانوية للشخصيات النسائية (وإن لم يكن هذا صحيحا في حالتَيْ «الأربعينية» و«إسدال الستار»)، وابتعادي عن العرف المثلي،

والتركّز القضيبي، وولعي بـ«المورو» إلى غير ذلك من الشتائم. لقد كانت الطروحات المتسلِّطة، التي أشرت إليها فيما قبل، تعمد إلى القيام بعملية جراحية في المنظومة الفنيّة للإبداع الروائي المعقّد، حيث تستخرج، بواسطة مبضع، نـُتفاً منه، لا يستقيم معناها إلَّا ضمن علاقته بالمتن الذي مزَّقه ناقد الادِّعاء العامِّ أو الطبيب الشرعي، دون رحمة أو شفقة، على سرير العمليات، في مستودع الأموات أو فوق كرسي الأستاذية. فهل بإمكان القارئ أو السامع أن يتخيَّل ما الذي سيبقى من قراءة سريرية أو مستبدّة لنصوص مثل نصوص لوتريامون، وجويس، وسيلين، وجينيه؟ أُكرِّر: إن التعقيد هو العدوّ اللدود لكافَّة الجهود الوثوقية الفاشلة، والحقائق المزعومة التي تحاكى عنف اللكمات، والهويّات الإقصائية التي لا تحتمل أيّ اختلاط أو امتزاج. هناك، في العالم، حدود لا حصر لها، بحيث لا يُقَبل وجود المرء حتى داخل ذاته!.

كان «غاودي» يقول: علينا، دوماً، أن نجمع ونضيف، ملمِّحاً -بذلك-إلى تعدُّد مصادر إبداعه الرائع. فكل مشروع فنَّى يفترض إدماجاً ديناميكيّاً لعناصر شتّى، وكلّما كانت هذه العملية واسعة النطاق كانت أكثر ثراءً وغنًى. ويقدِّم «رامون جول» -شأنه في ذلك شأن «ألفونسو العاشر»- المثل الأسمى على تلك القيمة المسكونية في أدبنا. مع ذلك، ما زال حَمَلة أعلام النزعة القومية الجوهرانية يصرّون، خلافاً لـكلُّ بداهـة، على إنـكار أن يكـون مـدى الثّقافـة أبعد من حدود اللُّغة الخاصّة. والحال أن المجتمع الحضري، اليوم (على نحو ما رسمْتُه، منذ ربع قرن، في روايتي «مشاهد بعد المعركة»)، يبدو متعدِّد اللَّغات، منفتحاً على صيرورات توالُد، وهجنة متعدِّدة الألوان، لا حصر لها. في مستقبل قريب جدّاً، ستبلغ نسبة المهاجرين من خارج دول الاتّحاد الأوروبي إلى شبه الجزيرة، 15% من إجمالي ساكنتها، وعلينا أن نتأهَّب لمواجهة التعايش معهم، بنجاح؛ ذلك أن المحافظة على ما هو خاصّ لا تتعارض، بتاتاً، مع القبول بالدخيل الغريب في حدود ما هو مقبول ومتلائم مع قيم المجتمع الديموقراطي، وقوانينه. سيكون لدينا مهاجرون من جنوب الصحراء، ومغاربيون سيشعرون بكونهم كاتالانيِّين، وسيشعر غيرهم بأنهم إسبان، وحبَّذا لو شعروا، جميعاً، في الوقت نفسه، بأنهم كاتالانيّين وإسبان. علينا ألّا نجعـل للحقـول أبوابـاً: لقـد كان «كافكا» يهوديّـاً، وألمانيّاً، وتشـيكيّاً، كما كتبت الروائية البرشلونية «نوريا أمات»، وسيكون من السفه تجزئته ونَفْي انتمائه إلى المجتمع الذي وُلِد فيه، اعتماداً على ذلك. فكلُّ إبداع أدبى في مستوى عظمة إبداعه كفيلٌ بأن يبلغ الكونية، دون إنكار أصوله. أعيد وأكرِّر، بإلحاح: علينا، أبداً، أن نضيف ونضيف، لا أن نطرح ونحذف.

#### ■ ترجمة: إبراهيم الخطيب



# مأزق فني ومأزق فكريّ كلماتٌ في الرواية التاريخيّة

مرَّت عشرون سنة على أوّل روايةٍ تاريخيّةٍ قمتُ بترجمتها من الفرنسيّة إلى العربيّة، وهي رواية «ابن سينا أو الطريق إلى أصفهان»، لجيلبرت سينويه. كان ذلك سنة 1999. ولمّا كان الشيءُ بالشيءِ يُذكر فقد أعدتُ قراءة هذه الرواية لأوّل مرّةٍ منذُ صدُورِها ورأيتُ أن أكاشف قرّائي بما أثارته فيّ هذه القراءة من أسئلة:

السؤال الأوّل يخصّ التجنيس أو التصنيف. هل يجوز لنـا اليـوم أن نتحـدّث عـن «روايـة تاريخيّـة» فـي ضـوء تطوُّر المُدوَّنـة الروائيّـة العالميّـة؟

«نعيشـها لنرويهـا» قـال ماركيــز مُوجــزاً القــول فــي وصـف الحيـاة. وأزعـم أنّنا «نرويهـا لنعيشـها»، لأنّنا لا ندرك حياتنا، ولا ندركُ أنَّنا نعيشها إلَّا عن طريق الإبداع. ولمّا كان السردُ اشتغالاً على الحركة في المكان والزمان فقد رجّحَ الكثيرون أنّ الروايـةُ تاريخيّةُ أَصْلاً حتى إنْ لـم تُنسَب إلى «الروايـة التاريخيّـة». ولو نظرنا في الأعمال التي تشـتغل على السـيرة «الذاتيّة أو الغيريّة»، وتلك التي تنتمي إلى ما يُسمَّى اليوم «أدب التخييل الذاتيّ»، والأخرى التي تنسِّبُ إلى «الرمزيّة» أو «الواقعيّة» أو «التجريب» مـرورا بمـا يُسـمَّى «روايـة الهامـش» أو «أدب القـاع» أو «الروايـة السياسـيّة» أو «أدب السجون» وصولاً إلى الرواية المبنيّة على عُقدة بوليسيّة أو المعنيّة بمحاورة التراث، لرأينا أنّها لا تخلو كلها من معالجة للتاريخ في بعد من أبعاده. بما في ذلك روايــة «الخيال العلميّ» أو «الرواية الاستشــرافيّة» اللتان قد لا يهمّهما التأريثُ للماضي أو الحاضر بقدْر ما يهمّهما التأريخُ للمستقبل. بناءً على ذلك قال البعض ببطلان التصنيف، ودعا البعضُ إلى تجاوُزه. دعـوة لا شيء يدعمها في نظري، خاصّـة حيـن نقـف على الـدور الأساسيّ الـذيّ يلعبـه هـذا التصنيف في بناء «العقَّد» الرابط بيـن الكاتـب وقارئه، وفـي التمييز بيـن الروإيـة التـي يكـون هدفهـا التأريـخ لشـخصيّة أو حقبة أو أمّة، والأخرى التي لا يمثِّل التأريخ بالنسبة إليها سـوى تعلّـة للكتابـة الأدبيّـة.

الســؤال الثانــي يخــصّ مكانــة «الروايــة التاريخيّــة»



آدم فتحي

كصنف مختلف عن بقيّة الأصناف في المدوَّنة العربيّة تحديدا. لماذا سجّلت هذه الرواية حُضورا محتشما وثانويّا بالمقارنة مع غيرها؟

لقد ظهرت رواية «زينوبيا» لسليم البستانيّ سنة 1871. وكان من المنتظر أن يتطوَّر هذا الصنف من الروايات كمّا وكيفًا بما يـوازي تطـوُّر الروايـة العربيّـة بشـكل عـامّ. إلَّا أنّ ذلـك لـم يحدث. والنتيجـة أنّ الجانب الأكبرَ من تاریخنا (شخصیّاتِ وأحداثا ومُنجَـزا حضاریّا) ظلّ خـارج نطـاق التغطيـة الروائيّـة العربيّـة حتـى اليـوم؟ وهذا يعني أنَّه خارج وعينا بقدْر مَا. هـل اكتسب التاريخ في لا وعي بعضنًا ملامح «النصّ الأعلى» المُقدُّس؟ هـل ترفعَ بعضُنَا عـن التأليـف فـي هـذا الصنف الروائي من منطلق التشكيك في نسبته إلى «الأدب الرفيع»؟ قـد تصـحّ الفرضيّتان. وقـد يعود الأمر إلى ما أسمّيه «فقْرَ التسمية». لا يحتـاج مؤلفِ الرواية في المُطلق إلى غير موهبته ومخيّلته وتمكنيه من لغته وأسلوبه وفنّه. وإذا كان لابدّ له من بحث وجمع مـادّةِ فإنّـه يجـد ضالتـه اليـوم فيمـا توفـره المكتبـات الورقيّـة والشـبكة العنكبوتيّـة. أمّـا مؤلَّـف الروايـة التاريخيّة فهو يحتاج بالضرورة إلى معلومات تغطى تلك المراحل التاريخيّة بوقائعها ورموزها ومكوّنات حياتها الثقافيّة والسياسيّة والاقتصاديّـة والاجتماعيّة، وخصائـص فلاحتهـا وصناعتها، وأسـماء قراهـا ومدنها، وتفاصيل عمارتها، وهندام سكّانها، وآداب الطعام لديهم، وأسماء شجرهم وحيوانهم وطيرهم، وأدواتهم المنزليّة، إلى آخر التفاصيل. لكنّنا نقرأ رواياتٍ عربيّة كثيرة فنشعر بـأنّ مؤلَّفيهـا مُصابُـون بمـرض أسَـمّيه «فقر التسمية» على غرار «فقر الدم». هذه «الأنيميا

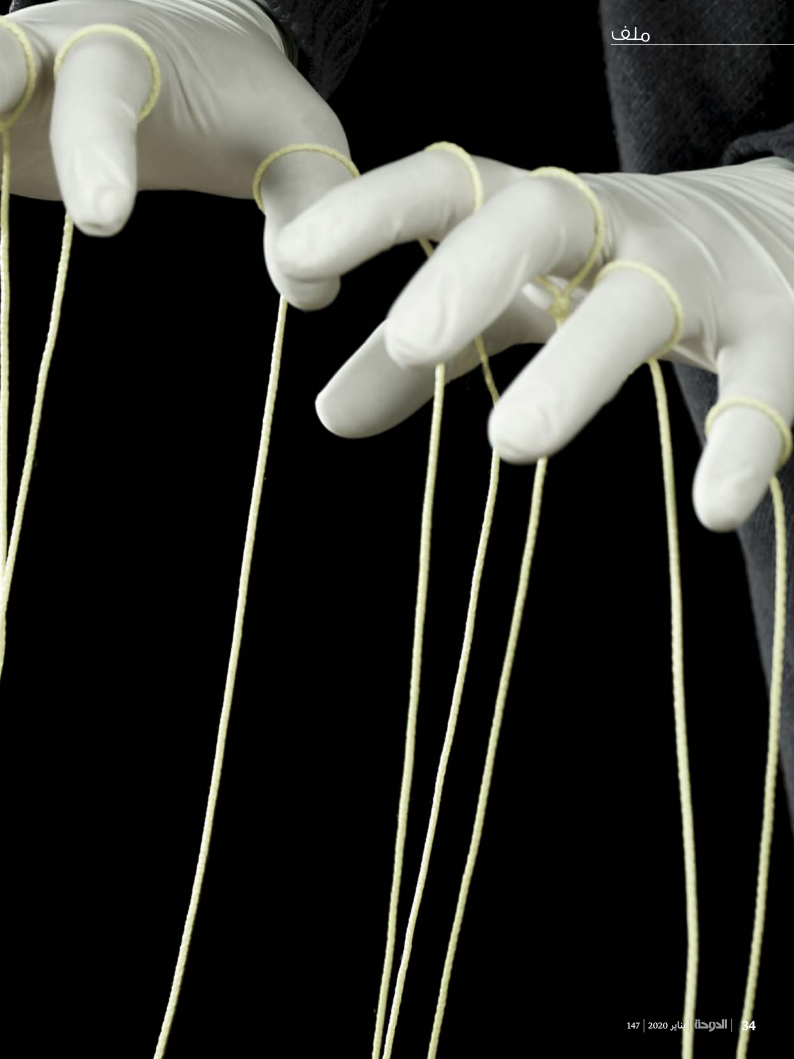
التسمويّة» مـرضٌ قاتـل يُفقـدُ الروايـة فـي المطلـق كُل قـدرة علـي الإيهام، فما بالك حين يتعلَّق الأمر بالرواية التاريخيَّة. ولا يمكن تلافي هذه «الأنيميا اللغويّة» إلّا عن طريق عمل جماعيّ يُفتَرَضُ أن ينهض به المؤرِّخون وعلماء الاجتماع وعلماء الإناسة وعلماء اللُّغـة وغيرهـم كلُّ فـي اختصاصـه. وإذا كانـت لدينـا محـاولات في هذا الصدد فإنَّها أقلُ ممّا يجب بكثير. ولَعَلُ أهمٌ هذه المحاولات ما نعثر عليه في اللغات العالميّة الأخرى. ممّا يسَّر على الروائيّين الغربيّين خوضَ مغامرة الروايـة التاريخيّـة حتّى فيما يخصّ تاريخنا، فإذا نحن نتلقّف رواياتهم وهي تكتبنا من وجهة نظرهم، فنترجمها، مطمئنين إلى حرَفيّتها وأحياناً إلى قيمتها الأدبيّة، غافلين أو متغافلين عمّا قد تتضمَّنه من ألغام. السـؤال الثالـث يخـصّ المأزقيـن «الأصليّيـن» اللذيـن يقفـان أمـام «الروايـة التاريخيّـة» في المُطلـق، عربيّـةً كانت أم غيـر عربيّة. وهما مأزق فنَّى ومأزق فكريّ أو قيَمي يمكن اختزالهما في السؤال التالي: أين يقف التاريخ؟ وأين يبدأ الأدب؟

أمّا الْمأزق الفَنِّيّ فيتمثّل في صعوبة كسر أفق انتظار القارئ ومفاجأتيه. وهـذا فـي نظـري مـن أكبـر التحدّيـات المرفوعـة فـي وجه مؤلف «الرواية التاريخيّة». الأحداث في هذا الصنف من الروايات «مُتَّفقٌ عليها» منذ البداية. الشخصيّاتُ «معروفة» إجمالاً وذات ملامح «مرسومة» ومصائر «مُحدَّدة» مسبقاً. وعلى الرغم من ذلك فإنّ على الروائيّ أن ينتقل بنا ممّا هـو مُتَوقّعٌ إلى ما هو مفاجئ. تلك النقلة هي التي تصنع الفارق وتتيح للروائيّ أن يتغلّب على المُـؤرِّخ فيـه. ولا تتحقَّق هـذه النقلـة إلا حيـن يجعـل الروائـيّ مـن بُنْيَـة الروايـة وأسـلوبه ولغتـه فيهـا أبطالاً حقيقيّين، حاضرين بما يكفي للارتقاء من الحكي إلى الكتابة ومن التاريخ إلى الرواية، كي ينجح العمل في إبداع تاريخه الخاصّ.

وأمّا المأزق الفكريّ أو القِيَميّ فيتمثَّل، انطلاقاً من زاوية نظريّ

دائماً، في صُعوبة تعامُل المُؤرِّخ الحاضر داخِلُ مُؤلِّفِ الرواية التاريخيّـة العربيّـة، مـع تيمـة الشـرّ. ثمّـة اسـتثناءات كثيـرة طبعـاً لكنِّي أتحدَّث عن الظاهرة الغالبة. لقد تعرَّفُ آدم وحوّاء على الثمرة المُحرَّمة، فإذا هُما يكتشفان عُرْيَهُمَا. المعرفة تعرّي إذنْ. وتبعاً لتلك المعرفة عُوقبًا بالخروج من الفردوس وسقطًا. هكذا دخلا في التاريخ وهكذا شرعت البشريّة في كتابة قصّتها أو روايتها. رواية تؤرِّخ أو تاريخ يروى عُرْيَنَا وسُقوطَنَا باعتبارهمَا شـرًا ونتيجـةً شـرّ، هـو مصـدرُ الخيـر الفُنَـيّ كلـه. لذلـك مـا انفـك الإبداع الفُنِّيّ يحاور هذا الشرّ ويواجهه ويحاول تفكيكه وإعادة تركيبه لَعَلَه يجد له معنًى. وهو ما انتبه إليه مبدعونا القّدامي حين قالوا على لسان الأصمعيّ «طريقُ الشعر إذا أدخَلْتَهُ في باب الخير لان..».

المشكلة أنّ الكثيريـن فضّلـوا «إنـكار» المسـألة واعتبـروا التاريـخ ممحــاةً ســحريّة. وعوضــاً عــن كتابــة العُـــرْي والسُّــقوط للتحــرُّر منهما، انهمكوا في تحويل الكتابة إلى «طَاقيّة إخفاء» لسَـثر العورات والسقطات، جاعلين من الرواية بشكل عامّ و«الرواية التاريخيّة» تحديدا، عمَلا بيداغُوجيّا، يحاول تعليَم الخَلف تجنّبَ أخطاء السَّلَف، أو التشاغُل عن هزائم الحاضر بأمجاد الماضي، أو التعبير عن الرغبة في تعويض «السقوط» بـ«الصعـود»، وفي مواجهة «الخروج» من فردوس السماء بـ «العروج» إلى فردوس الأرض المنسوب دائما إلى «ماض ذهبيّ». هكذا وجدنا أنفُسنا في الغالب، مع احترام الاستثناءات، أمام أعمال مثقلة بالإسقاط والتبشير أو النوسـتالجيا والبروباغنـدا، تختلف درجـةُ انطلائها على القارئ باختلاف «حرَفيَة» مُؤلِّفيها. والحَقِّ أنَّنا ننظر إلى «علامات» الروايـة في العالـم، فنـرى أنَّهـا مـا كانـت لتنجـح لـو لـم تمنح الشـرَّ حريَّتَهُ في التصرُّف ضمن ما تتطلُّبه بنية العمـل الروائيّ، بعيداً عن غوايات التبشير بأيّ شيء، بعيداً عمّا تتطلّبه حسابات الروائيّ السياسيّة أو الأيديولوجيّة أو الأخلاقيّة.



# نظريّة المؤامرة الكأس السمومة

«تعرَّضَتْ نظريّة المَّوْامَرة إلى نقدِ شديدِ في العلوم السياسيّة. نقدٌ لا يكفُّ عن الظُّهور كلَّما حَضرَ طيفُ هذه َ النظريَّة فَى تفسيَر أحداثِ عالميّة مُنذ أَنْ احتُكمَ إليها في «تفسير» الثورة الفرنسيّة، أواخر القرن الثامن عشر. لقد وَجدَتْ هذه الْنظريّة دَوماً ما يُغذِّيها في الحقل السياسيّ، بحيث ارتبطَتْ به على نحو خاصّ، لذلك تحوَّلَت إلى موضوع لعُلوم السياسَة. لربَّما يعودُ اعتمادُ هَذه النظريّة في المُمارَسة السياسِّيّة لا فَقط إلى كون السياسة تنبَني على المُصلحة وعلى تبرير الوَسائل بالغايات، وعلى هشاشة البُعد الأخلاقيّ فيها، بل يعودُ أساساً إلى كوْنِ السياسة، وَفق ما تَستجليه عُلومُها وتُفَكِّكُهُ، لا تَحتكمُ إلى الفكر في بناء التصوُّرات، ولا تستندُ إلَى التفسير العلميّ. كما أنّ مُمارَستها تتطلَّبُ، من بين ما تتطلَّبه، القُدرةَ على ارتجال الأسباب والحُلول. فنظريّةُ المُوْامَرة تُعْفى مِنَ الفِكرِ، ومن التحليل، ومنَ البَحث عن الأسباب المُوَلِّدة للظواهر. لا أثْرَ، في نظريّةِ المُوْامَرة، لِمَا أَرْساهُ عِلمُ الاجتماع مِنْ مكاسبَ مَعرفيّةِ ومن آلياتِ لفَهْم الظواهر والبَحث لها عن تفاسير. لا تكفُّ هذه النظريَّة، بَانفصال تامٍّ عن هذه المكاسب والآليات، عن مُعاوَدة الظهور وتقديم الأحكامَ الجاهزة، على نحو ما تبدَّى من انتعاشِها حديثاً في سياق الحَراك الذي عرفتْهُ البلدان العربيّة، إذ اتَّخذت نظريّةُ المُوْامَرةَ أداةً للتصدِّي لهذا الحَراك، وللسّعْي إلى تَجريمه وتَخوينه وإفشاله». ▶▶▶

### بين العامّ والخاصّ

# أوهام المؤامرة

▶▶▶ لا تكشِف نظريّةُ المُؤامَرة فقط عن تناقُضِ مُنطلقاٍتِها مع الفَهم السليم والتفسير المُرجَّح للظاهرة، بل تكشفُ، أَبْعَد من ذلك، عن مُفارقةٍ كبَيرة تتجلَّى في قُدرةِ الوَهْم على أَنْ يَصُوغَ نظرِيَّتَهُ، وفي طاقةٍ الحَجْبِ والتعتيم على ادّعاءِ الكُشْف وَالتفسير والإِضاءَة. فنظريّةُ المُؤامَرة دليلَ على أنّ بوسْع الوَهم أَنْ يَصوغُ نظريَّتَهُ، وأَنْ يُقدِّم نفسَهُ بوَصفه قادراً على تفسِير الظواهر. ولا تتجسَّدُ أوهامُ هذه النظريّةَ فِي التفسير السياسيّ للظواهر وحسب، إنّها تتبدّى أيضاً عندما تجدُ امتدادَها لدى الذوات، أي عندما تَسْري هذه الأوهامُ لَّا في تفسير ٱحداثِ سياسيّة، وإنَّما في توَسُّل المَرء بها لفَهم علاقته بغَيْرُه...

> المُؤامَـرةُ فِعْـلٌ بَشَـريٌّ يتغـذّى بالأحقـاد وعَمائهـا، وبالسلوك الانتهازيّ، وبتَعويـدِ الـذات علـي إيـذاءِ الآخَر. لربّما يَعودُ أَصْلُها، متى تمّ الحَفرُ عن جُذورها البَعيدة، إلى الجانب المُظلم في النَّفس البَشريّة، إذ هـو شَـرارَتُها، التـي تتّقـدُ نارُهـا بتقاطَع ذاتيْـن أو أكثر في إحداثِ الأذَى واعتماده في تصوُّر العلاقات بين الناس. فالمُؤامَرة تنتظمُ في فعل جَماعيّ، إذ التآمُرُ، بما هو تشاوُرٌ على الأذيّة، يَقتضًى تَنسيقاً بين اثنيْن على الأقلُّ ضدّ الغَيرِ. المُؤامَرةُ، في هذه الحُدود، هى تقاطُعُ إرادتيْن أو أكثر في فِعْل خَسيس، يقومُ على تنسيق مُـوّْذِ، وعلى خِبرَةِ فَـى إنتـاج الأذَى، وعلى سَـعْى إلى تدميـر الآخَـر. فالمُؤامَـرةُ تقتـاتُ الإيلامَ والأذيّـةَ والإساءَةَ وتدميـرَ الآخَر. هـي ذي صُورةُ المُؤامَرة قبْل أَنْ تتّخذ بُعداً جَماعيّاً قد يَسْري في ما حَكَمَ العلاقات القبَليّة، ثمّ العلاقات المُجتمعيّة فيما بَعْد، والسياسيّة، والعلاقات الدوليّة. لقد كانت المُؤامَرةُ، في الأصْل، نُقطةً سَوداء في ذات لمْ تَعرف كيـفَ تُطفئُ المُظلـمَ فيهـا وتتحصّـنُ من رَغبـة الإيذاء، ولا كيف تَصْفو مِنَ كدَرها، الذي يُشكَّلُ الإيذاءُ أحدَ تجلَّياته. فالنفسُ أمَّارةٌ بالسَّوء والإساءة، أي أمَّارةٌ، بمعنى ما، بالتآمُر بدافع الحقد، والتمركَز على الذات، وتبرير كُلّ الوَسائل لتغذيةِ الأطماع والمَصالح

> في هـذه الِحُـدود، يَبقي التآمُرُ سُـلوكاً بَشـريّاً مشـيناً شبيهاً بكلِّ ما يَبنى الوَجهَ الآخَرَ من الذات؛ وَجْهَها المُظلمَ والمُلهمَ لعُدوانيّتِها، لا وَجْهها القائم على المحبّـة والبَـذل والإيثـار والتضحيّـة. لكـنّ تحـوُّلَ

المُوْامَرة إلى نظريّةِ اقترنَ، في السياق السياسيّ بوَجْهِ خـاصّ، باتّخاذها مُوَجِّها للفّهم وتفسـير الظواهر. وهي النظريّة التي تحدَّدَت بالاحتكام دَوماً إلى مُسبّقاتٍ جاهزة لتفسير ظاهرة ما، ولفَهْم العلاقات، ولفَهْم الـذاتِ نفسـها. مِنَ التآمُـر، بمـا هـو نُـزوعٌ بَشـريّ غيرُ مُراقَب، إلى المُؤامَرة، بما هي نظريّةٌ، انتقالٌ إلى خَلل نظريِّ يَرتبطُ بادّعاءِ التفسير دُون امتلاكِ أسُس علميّةٍ لإنجازه. إنّ ما بهِ تُفسِّرُ هذه النظريّةُ مَوضُوعَاتها لَا يَقومُ إطلاقاً على أيِّ أسْس علميّة، لأَنُّها لا تُبحثُ في أسباب الظاهرة - مَوضوع التفسير، ولا في سياقاتها وفي التفاعُلات البانية لعلاقاتها، بِل تنطَّلَقُ نظريَّةُ المُؤَامَرة مِنَ أجوبِة قَبْليَّة تعدُّها أَصْلَ كُلِّ واقعة، وتعمَلُ لا على التفسير، بل على تبرير مُوْامَرَةِ جاهزَةِ قَبْل الظاهرة المُفسَّرَة، التي لا تغدو، في مَنظور هذه النظريّة، سوى أداةٍ للدِّفاع عن صلاحيّة حُكم جاهز، وذريعة لإضفاء مصداقيّة على قُدرة هذا الجَّاهز على التفسير. التبريرُ، الذي عليه تقومُ هذه النظريّة، غيرُ التفسير، لأنّ الأوّلُ تذرّعٌ بما يَبني مصداقيّةً وَهُميّة. إنّهُ إرغامُ المَوضوع على أنْ يأخُـذ صُـورةً مُؤامَـرة. فنظريّـة المُؤامَـرة، تبعـاً لذلـك، مَفصولـة عـن مَوضـوع تفسـيرها، إنَّهـا تحجُـبُ الظاهرةَ المُفسَّرة، وتعملُ على جَعْلها مُتلوِّنةً بتشاوُر شيطانيٍّ جاهز وثابت. الثابتُ في نظريّةِ المُؤامَرة أنّها تتغذّى على الأحْكام الجاهزة، واللافتُ أنّ هذا الثابتَ فيها هو ما يَتحكَّمُ في ثباتها وجُمودها.

ثمّـة ميتافيزيقا مُوجِّهـة لنظريّـة المُؤامَـرة، مفادها أنّ كلّ ظاهـرة ليْسَـت سـوى تجـل مـن تجليـاتِ أذيّ

بَشريّاً مشيناً شبيهاً بكلٌ ما يَبنى الوَجهَ الآخَرَ من الذات؛ وَجْهَها المُظلمَ والمُلهمَ لعُدوانيّتها، لا وَجُهها القائم على المحبّة والبَذل والإيثار والتضحيّة

يَبِقَى التَآمُرُ سُلوكاً



مُطلق، ومن ظلِّ قوّة مَسؤولة، في الخَفاء، على تصريف هذا الأذي. كلُّ ظاهرة، في تصوُّر هذه النظريَّة، ليست سوى تجلُّ لمُؤامَرة كبرى تُعاودُ الظهورَ في العلاقات بمُختلف مُستوَياتها، وتَجدُ تحقُّقاتها في كلِّ ما يَحكمُ هذه العلاقات. إنّها ميتافيزيقا تُقـرُّ بوُجُـود تَصميـم قَبْلـيِّ على الأذيّـة، وبنَفْى الصّدفـة عـن كلِّ ما يقعَ، لا لإرجاعـه إلى أسبابه، بـل لاتّخـاذه ذريعـةً على أذى مُطلق. لرُبّما هذا البُعدُ الميتافيزيقيّ في النظريّة هو ما سمحَ لدارسیها بالحدیث فیها عـن إیمـان لـدی مُناصریهـا؛ إیمان یُرسِّخُ الثقةَ العمياء في قوّةِ تُخطِّطُ بتصِّميم مُحكم لإحداث الأذي. نظريّـة المُؤامَرة، في ضَوء ما تقدَّم، أهي إذا أَنْ تُفسِّرَ دُونِ أَن تُفكَر، أو بصِيغةِ أدقّ هي أنْ تدّعيَ التفسيرَ بمُمارَسةِ ما يَمنعُ مِن تحقَّقه. كلُّ شَيء، في هذه النظريّة، مُتحصّلُ مِنْ أَذَيّ مُطلق، ومن تدخُّل أياد خَفيّة تُؤمِّنُ للأذيّة سَيرورَتَها في وُقوع الأشياء وحُدوث الظواهر وتفكُّك العلاقات. إنَّها نظريَّةٌ تَحجُبُ مَوضُوعَها ليتسنَّى لها أن تتحـدَّث عنـه؛ تحجُبُـهُ بمـا يَحجُبُهـا هـي ذاتهـا، ويَمنعُها منَ الرُّؤيـة خارجَ التآمُر. مرآةُ نظريَّـة المُؤامَرة عَمياء؛ لا تُظهِرُ غيرَ التآمُر. وكي تُظهِرَهُ، لابدّ أَنْ تَحجُبَ المَوضوعَ الذي تدّعى إظهارَهُ. ما يُرَى منْ منظور المُؤامَرة يأخذُ بالضّرورة لُوْنَها، ويُبعِدُ المَرئيَّ عن صُورته المُرتبطة بأسبابه المَلموسـة وبمُحدِّداتهِ. ما يُرَى يَبقى مُعْتماً بالظَّلِّ الـذي تُقرُّ بـه ِهـذه النظريّـة. إنَّـهُ ظـلّ سُلطة اقتصاديّة وسياسيّة ودينيّة لا تكفّ عن تدبير التآمُر في الخَفاَء. لذلك شكّل الظلّ، والخَفاءُ، والسّرُّ، والتصميمُ القبليُّ المُحكَمُ، أُسُسَ ميتافيزيقا نظريّة المُؤامَرة.

تقومُ نظريّـةُ المُؤامَرة، فَضلاً عن ذلك، على توَجُّس وارتياب،

لكنَّهُمـا مُنفصــلان عــن أيّ تَوجُّــس وارتيــاب فكريّيْــن، لأنَّهمــا لا يَشتغلان منْ داخل الفكر، ولا يَقْتاتانه، ولا يشتغلان أيضاً من داخل التفكير في المَوضوع، بل هُما جامدان جُمودَ النظريّـة نَفسها. الغريبُ أنَّ التوجُّسَ المُطلقَ هو أساسُ الإيمان بهذه النظريّة وفيها، كما لو أنّ التوجُّ سَ الباني لها يَشتغلُ ضدّ ما يُحـدِّدُهُ، كـي يغـدوَ مَظهرا مِن مظاهـر الإيمان. إنّ مـا يَمْنعُ الجُمودَ والثبات، أي الارتياب، هو ذاتُه الذي يَغدو، في نظريّةِ المُؤامَرة، حامياً لهُما. فالارتيابُ المُحتكَمُ إليه في هذه النظريّة يَحمي الجُمود. إنَّهُ ارتيابٌ لا ارتيابَ فيه. ذلك أنَّ الارتيابَ الفكريَّ هادمٌّ للجُمود، بينما هو، في هذه النظريّة، قَبْليٌّ وثابت، لأنَّه مُقيَّدٌ بمَعنىً مُطلق لا يَقبلُ النّسبيّةَ؛ معنى الأذى الجاهز، بما هو حُكمٌ يتماهَى مع مفهوم الأصل. لذلك لا تَقوى نظريّة المُؤامَرة على أَنْ ترتابَ في ذاتها، ولا أَنْ تستبعدَ فعْلَ التآمُر وهي تَعرضُ لمَوضوع ما. إنَّها استسهالُ يقتاتُ أوهاماً ويُغذَّيها في الآن ذاته. لا تحليلً ولا تفكير ولا ارتياب، في حين أنّ نظريّة المُؤامَرة تدّعي هذه الأمورَ جميعَها. وعموما، فالاتَّكاء على هذه النظريَّة في ادّعاء التفسير غيرُ مُكلف، لأنّ هذا الاتّكاءَ لا يتطلّبُ سِوَى تَوقيفِ التفكير والاستسلام إلى الجاهز. إنّها نظريّةٌ تقومُ على كسَـلَ فكريً فادح.

تعرَّضَت هذه النظريّـة من مَوقع الجاهـز فيهـا إلى نقـدِ شـديدِ في العلـوم السياسـيّة. نقـدٌ لا يكـفّ عـن الظّهـور كلّما حَضـَرَ طيفُ هذه النظريّـة في تفسير أحداثِ عالميّـة مُنـذ أَنْ احتُكـمَ إليهـا في «تفسير» الثورة الفرنسيّة، أواخر القرن الثامن عشر. لقد وَجدَت هذه النظريّة دَوماً ما يُغذّيها في الحقل السياسيّ،

بحيث ارتبطَت به على نحو خاص، لذلك تحوَّلَت إلى موضوع لعُلوم السياسَـة. لربّما يعـوِّدُ اعتمـادُ هـذه النظريّة في المُمارَسـةً السياسيّة لا فقط إلى كون السياسة تنبّني على المَصّلحة وعلى تبرير الوَسائل بالغايات وعلى هشاشة البعد الأخلاقيّ فيها، بِل يعودُ أساساً إلى كوْن السياسة، وَفق ما تَستجليه عُلومُها وتُفكِّكُهُ، لا تَحتكمُ إلى الفكر في بناء التصوُّرات، ولا تستندُ إلى التفسير العلميّ. كما أنّ مُمارَستها تتطلّب، من بين ما تتطلّبه، القُدرةَ على ارتجال الأسباب والحُلول. فنظريّةُ المُؤامَرة تُعْفى منَ الفكر، ومن التحليل، ومن البَحث عن الأسباب المُوَلِّدة للظواهر. لا أثرَ، في نظريّةِ المُؤامَرة، لِمَا أَرْساهُ عِلمُ الاجتماع مِنْ مكاسبَ مَعرفيّة ومن آلياتِ لفَهْم الظواهر والبَحث لها عن تفاسير. لا تكفُّ هذه النظريّة، بأنفصال تامِّ عن هذه المكاسب والآليات، عن مُعاوَدة الظهور وتقديم الأحكام الجاهزة، على نحوما تبدَّى من انتعاشها حديثاً في سياق الحَراك الذي عرفتُهُ البلدان العربيّة، إذ اتَّخذت نظريّةُ الْمُؤامَرة أداةً للتصدّي لهذا الحَراك، وللسّعْى إلى تَجريمه وتَخوينه وإفشاله. كما تُعاودُ هذه النظريّةُ الظهُّ ورَ كلّما تبلْوَرتْ صيغةٌ من صيَغ مُقاومة شكل مِنْ أَشِكَالِ التسلُّط، حيث تلجأ السلطة إلى نظريَّة المُؤامَرةَ من أجل تلفيق التُّهَم الجاهزة لكلِّ مُقاومةِ لأشكال التسلَّط، والعمل على تقديم المُقاوَمة بوَصفها مُؤامَرةً ضدَّ المَصالح الوطنيّةُ والقوميّة. إنَّ نظريّةَ المُؤامَرة تُوَفَّرُ للسلطة ذرائعَ سَهلةً وجامدة من أجل تسفيهِ الاحتجاج المشروع، وتجريم المُقاومة الهادفة. وبذلك، لا تَحجبُ النظريّةُ مَوضوعاتها وحسب، بل

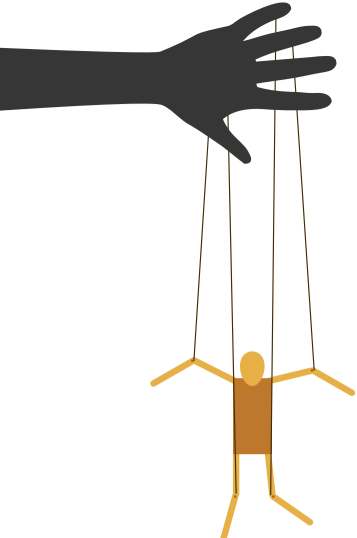
تتّخِذُ هذه الموضوعات أداةً لتزكيّةِ هاجس المُؤامَرة ونَسْفِ كلِّ نزوع إلى المُقاومة.

استناداً إلى ما تقدَّم، لا تكشف نظريّة المُؤامَرة فقط عن تناقُضِ مُنطلقاتِها مع الفَهم السليم والتفسير المُرجَّح للظاهرة، بلَ مُنطلقاتِها مع الفَهم السليم والتفسير المُرجَّح للظاهرة، بلَ تكشفُ، أَبْعَد من ذلك، عن مُفارقة كبيرة تتجلّى في قُدرة الوَهْم على أَنْ يَصُوغَ نظريّتَهُ، وفي طاقة الحَجْب والتعتيم على ادّعاءِ الكَشْف والتفسير والإضاءة. فنظريّة المُؤامَرة دليلٌ على أَنْ بوسْع الوَهمِ أَنْ يَصوغَ نظريّتهُ، وأَنْ يُقدِّم نفسَهُ بوَصفه قادراً على تفسير الظواهر.

لا تتجسّدُ أوهامُ هذه النظريّة في التفسير السياسيّ للظواهر وحسب، إنّها تتبدَّى أيضاً عندما تجدُ امتدادَها لدى الذوات، أي عندما تسري هذه الأوهامُ لا في تفسير أحداثٍ سياسيّة، وإنّما في توسُّل المَرء بها لِفَهْم علاقته بغَيْره، وأبْعد من ذلك لِفَهْمِ العلاقة التي يَبنيها مع ذاته، على نحو يُخوِّلُ لخَلَل هذه النظريّة أنْ يَسريَ حتّى في فَهْمِ المَرْء لذاته، وفي رُؤيته لهذه الذات. لا حدَّ لامتداداتِ هذه النظريّة في اليَوميّ، وفي أوْهامِ الذات عن نَفْسها وعن صِلتِها بغَيرها. فحكايةُ وَهُم التَامُر ذاتُ الذات عن نَفْسها وعن صِلتِها بغيرها. فحكايةُ وَهُم التامُر ذاتُ شعابٍ مُتشابكةٍ في حياةِ الفرد، لا في «التفسير» السياسيّ للظواهر وحسب.

على المُستوى الشخصيّ، يكادُ اعتمادُ المَرء الدائم على مُوَجِّهات هذه النظريّة في فهْ م نفْسِه وفَهْ م علاقاته مع الآخَرين يكونُ حالةً مَرَضيّة. في هذا المُستوى الشخصيّ، تجدُ أسُسُ هذه النظريّة امتداداتِها في هَوس حادّ بتغذيةِ حكايةِ المُؤامَرة، وفي





الحالة باتّخاذ المَرء لنظريّة المُؤامَرة آليةً من آليات المُزايدة واستجداء وَضْعِ اعتباريّ يَعـرف أنَّـه لا يَسـتحقُّه، أم أنَّ الوهـمَ، الذي عليه تقومُ نظريّة المُؤامَرة، تمكّن من المرء حتى غَدا حقيقةً لديـه. الاحتمالان مُختلفان. يبدو منْ غير المُمْكن اسـتبعادُ أيِّ منهماً. غير أنّ الاحتمال الثاني يَجدُ تحقّقاته في العَديد من الحالات، بمَعنى أنّ المَرءَ يغدو فِعلاً ضحيّة ولكّن ليس بالمعنى الذي يُقدِّمهُ عن نَفسه، وإنَّما بمَعنىً آخَر دالَّ على أنَّه صارَ ضحيّةَ وَهْمه. ما أقسى أنْ يَصيرَ المرءُ ضحيّةَ وهْمِه، لأنّهُ ينتهى في الأخير إلى التآمُر على نَفسه وإلى الالتذاذ بالإقامة في الُّوهِ مُ والتباهي به. بتغذيَّةِ الوَهْم واتَّخاذه مَوقعاً ثابتاً لفَهْم الـذات لنفسها ولعلاقاتها، لا تقومُ هـذه الذاتُ، في حقيقة الأمر، إلَّا بالتآمُر على نفسها ورَسْم صُورة مقلوبة عنها. وبذلك تَصيرُ فُرجةً مُعقَّدةَ المَشاهد، لأنّ وَهْمَها يَمتدُّ في حكايات الآخَرين. في الحالتيْن معاً، أي سواء تعلُّقَ الأمرُ بنظريَّة المُؤامَرة في الخِطاب السياسيّ أو بامتدادِاتها في فهْم المَرء لذاته ولعلاقاته، تُوَفَّرُ هذه النظريَّةَ مَوضوعاً يُتيحُ لدارسيها، من بين ما يُتيحُهُ، تفكيكَ اشتغال الوَهم، وتقويضَ آلياته في تحويل العَدم إلى عيْن، وجَعْل الظلُّ شخصاً ماثلاً، واستدامة صُورة عدوٍّ لا ينفكُ يُعاودُ الظهورَ باستمرار، وتمكين التهويل من بلاغةِ ترومُ الإقناع به، وتقديم الغير عبْرَ التخوين الذي يُغنِّذَى الوَهْمَ ويغتذى به في الآن ذاته.

حرْص الشخص على إرجاع كلِّ ما يَجرى في حياته إلى مُؤامرة لا تنفكُّ تُحاكُ في الخَفاء ضدَّه، وغالباً ما يَصوغُ هذه التغذيـةَ بخطاب التهويل الذي يَبقى مَشدوداً إلى مَفهوم الظلّ، بوَصف هذا المَفهوم منْ أسُس نظريّة المُؤامَرة. لا تستقيمُ هذه النظريّة، إِنْ في تفسير الظواهر أو في فَهْم الذات لنَفْسها ولعلاقتها مع الآخَريْن، إلَّا بالتهويل، مادام مُنطلَقُها يَفترضُ ظلاًّ. لذلك يَعملُ التهويلُ على تحويل الظلِّ المُتوَهَّم إلى حقيقة شاخصة. التهويلُ هو جَعْلُ ما لهُ صفة العَدَم شاخصاً وماثلاً للعيان. فخطابُ نظريّة المُؤامَرة هو، بوَجْه عامّ، خطابُ تهويل بامتياز. لربّما هذا التهويلُ القائمُ على الإيهام هو ما يَبتلعُ في الأخير صاحبَهُ، بحيث يتعذَّرُ عليه، في الحالات المُفرطة في التَّوَجُّ س المَرضيّ، أن يَرى الأشياءَ من خارج وَهُم التآمُر الذي يُغذِّي لديه التهويلُ. مِنْ مَلامح امتدادات هذه النظريّة على المُستوى الشخصيّ أَمْران رئيسان. أوَّلهُما حاجَةُ المَرء، الـذي وقعَ في حبائل أوهام هذه النظريّة، إلى عدُوّ وَهميِّ دائم. لا يُمْكنُ لمِنَ اعتادَ توَهُّمَ مُؤامِرة ضدَّه أَنْ يعيشَ بدون عدوّ. لذلك يعملُ باستمرار على خَلقه. وهو ما يَجعلُ مفهومَ الظلُّ، على نحو ما تقدَّمَ الإلماحُ إليه، أحدَ أسُس الميتافيزيقا المُوَجِّهة لهذه النظريّة. لابُدّ لظلِّ العَـدُوّ المُفترَضَ، في هـذا الوَهْـم البائـس، أن يَسـتويَ ويَغـدوَ شخصاً ماثلاً للعيان، لذلك يعملُ الخطاب، الذي يُنتَّجهُ مَنْ أَلِفَ أَنْ يُغِذَّى تَوَهُّمَهُ ويقتاتَهُ في آن، على تمكين العَدَم مِن عَين، أي تمْكينه من وُجود وهْميّ. هكذا يَغدو الأمرُ، في الأخير، لا مُجرّدُ افتراض، بل إيماناً راسخاً، لكنّهُ إيمانٌ مَرَضيّ. غالباً ما يتغذَّى هذا الخطابُ، الذي يَعملُ بيَقين وَهميّ أو بوَهْم مَكين، بالتهويل، وبالتّخوين الـذي يُجدِّدُ الحاجِّـةَ إلى عدوّ. لاَ تنفصلُ هـذه الحاجـة عـن النـزوع الدائـم إلـى تخويـن الغَيـر، علـى نحـو تترتَّبُ عليه الصُّورةُ التي يدأبُ المَهووسُ بوَهْم التآمُر على تقديمً نفسه عبْرها. الأمرُ الثانَّي، هو التذاذُ المَرء بتقديم نفسه في صُورة ضَحيّـة، وإصراره عُلى أن يَعيشَ بهـذه الصّورة وفيهـا. إنَّ مَن يقعُ في شرَكِ هذا الوَهم لا يَجدُ حرَجاً في تقديم نفسه، حتّى في سياقات عامّة، ضحيّةً لمُؤامَرات مُدبَّرة، بل أكثر من ذلك، يَحرصُ على التباهي بالأمْر، كما لو أنّ في هذا الأمر ما يَستحقُّ التباهي أو كما لو ۗ أنَّهُ يتعلَّقُ ببُطولة ما. ۗ أَنْ يكونَ المَرهُ ضحيّـةً، حتى وإَنْ ترتّبَ ذلـك على واقعـة ملمَوسـة، ليـس إطلاقـاً داعياً من دواعي الافتخار أو التباهي، على العكس فهو من دواعي الشَّفقة. من المُؤسف، إذاً، أنْ يَقبل المرءُ على نَفسه أَن يَعْدَوَ مَوضوعَ شفقة، مُدمناً بذلك تقديمَ نفسه في صورة ضَحيّةِ لمُؤامَراتِ لا تنتهى في توَهّمه.

إذا كان لابدّ منَ الحديث عن ضحيّة، فالأقربُ إلى الصَّوابِ هو الحديث عن ضحيّة لا لتآمُر مُدبَّر، بل لنظريّة المُؤامَرة نفسها. يُمْكنُ، في سياق هَـذا الامتِّداد الـذي شـهدتْهُ النظريّـة في فَهْـم الـذوات لنَفْسـها، الحديث عن ضَحايا نظريّة المُؤامَرة لا ضَحايا المُوْامَرة. أَنْ يكونَ المَرءُ ضحيّةَ هذه النظريّة معناه أَنْ تسريَ أوهامها في فَهْمه لنفسه وفي فهْمه لعلاقاته بغَيـره، وأنْ تجعلَهُ يلتذَّ بذاته في صُورة ضحيّة. أنَّ المُتتبِّع لامتدادات هذه النظريّة على المُستوى الشخصيّ يُمْكنُ أن يتساءلَ: أيتعلُّقُ الأَمْرُ في هذه

## سرير بروكيست

## والتأويل من داخل العلبة

لَعلَّهاِ أكثر التِعبيرات استعمالاً خلال التحليلات الشفاهيِّة والكِتابيّة، إلى الدرجة التي باتتْ فيها «مِتناً تفسيريّاً»ٍ للإجابة عن الأسئلة والالتباسات التي يضجُّ بها العالم، فلا يخلو نقاش من «نظريّة المُؤامَرة» طلبا للحجاج، والترافع، والتبرير، على أساسِ ألا شيء يحدث بالصُدفة، ولا شيء يكون كما يبدو عليه، وكل شيء مرتبط بعضه ببعض، وفقا لما انتهى إليه مايكل باركون، فدوما هناكِ ما/مَنْ يُحرِّك اللعبة بدهَّاءِ تامّ ويتلاعب بمصائر الشعوب ويشعل الحراثق وينشر الأمراض، تبعاً لمعتنقى هذا الإمكان التفسيريّ.

> ما الذي يدفع المرء إلى الاستنجاد بـ«التأويل» المُؤامَراتي، لفهم وتحليل كل المُمكنات والاستحالات؟ مـا الـذي يجعلـه «مُـؤُوِّلاً» مـن داخـل العلبـة، لا مـن خارجها، لکل ما يحيق به وبطبقته ووطنه وعالمه من أحداث وانقلابات؟ أي «معنى» تُتيحه نظريّة المُؤامَرة لبناء الفهم وتجاوز المحتجب؟ وهل من الممكن، التحـرُّر مـن «نظريّـة المُؤامَـرة» في الحالـة الجداليـة العربيّة على الأقـلّ؟

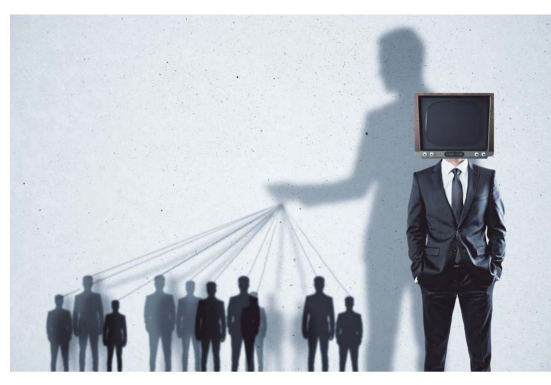
> لنتفق في البدء على أن الأمر يتعلّق بفرضية ممكنة، قابلة للتأييد أو التفنيد، وألّا علاقة لها بالنظريّة العلميّة، التي تستوجب براديغما معرفيًا وتراكماً علميّاً، يسمح لها باقتراح متون قرائيّة وقوانين تفسيريّة للحقل الذي تنشغل به. والحال أننا، وفي كثير من الأحايين، أمام «قـراءة» مُتطرِّفـة للطالـع السياســَىّ لا أقــلُ ولا أكثـر، تقدِّم الجواب الذي ترتضيه جموع الرافضين للتفكير خارج العلبة (thinking out of the box).

> منذ أن وُجدَ الإنسانُ على وجه البسيطة، والصراع دائـر حول سـلطة التفسـير والتأويل، والتـى احتكرت أوّلاً مِـنْ قبـل السـاحر، لتسـتقر بعـدا فـي يـد رجـل الديـن والحكيـم والسياسـيّ وصاحـب المـال، وتتـوزّع بعـداً بين جغرافيات لا نهائية من الاستبداد والتسلّط. فما يحـدث مـن وقائع كان بحاجـة إلـى تأويـل و«عقلنـة» وتبرير، وبالطبع فمَنْ يتوفر على المزيد من الرساميل الرمزيّـة والماديّـة، هـو مَـنْ سـيحتكر التأويـل ويتحكـم في مدخلاته ومخرجاته. من هنا نفهم كيف تمكّن الساحر في المجتمعات الأولية من تفسير المرض بغضب القوى اللامرئية، مقترحاً ألَّا سبيل لإرضائها إلَّا

بالقربانية والتضحية، مثلما فسَّر شح الأمطار وتراجع الصيد بمؤامرات تمارسها أرواح شريرة، أو أنها قادمة من «نيران صديقة» من توقيع أحد أفراد المجموعة. ومنه انطلقت عمليّات التأسيس للتفسير المُؤامَراتي الـذي يُعفى الـذات مـن المسـؤولية ويحمِّلهـا مباشـرةُ للآخر، مرئياً أو لامرئياً، المُهمُّ أنه لابدٌ من شماعة نعلِّق عليها سوء الأحوال وعسرها، اتَصالاً بالصحّـة والغذاء والعنف وكافة الديناميات الإنسانيّة، ومن ثمَّة كان الإقبال على هذا النوع من التفسير، الذي يمنح «الارتياح» عبر «شيطنة» الخارجاني وتوكيد «مظلومية

علينا أن نعترف أن الانجرار، وفي كلُّ حين، نحو نظريّة المُؤامَرة، لتفسير كل شيء، ما هو إلا تعبير عن بنية نفسيّة مهـزوزة، تُدمـن «التبريـر» كآليـة دفاعيـة، وتوثـر «الكسـل» والخضـوع الأعمـى لـ«ديكتاتوريـة اليقيـن»، خصوصاً وأن التفسير المُؤامَراتي يتضمَّن إجابات جاهزة ومسكوكة، لا تتطلّب بدل أي «جمناز فكري» لقراءة الواقع وتفكيكه، فكلّ ما يستجد أو يتقادم من أحداث وتحوُّلات، يجـد «تأويلـه» الحالـم فـي «الأيـادي الخفيَّة» التي تُدير اللعبة وتحرِّك الدمي من وراء الستار.

إن تفسـير الوقائـع السوسيوسياسـيّة، يقتضـي التحـرُّر أوّلا من «التصوّر المغلق» لـدورة التاريخ، وأن ما نعيشـه، ليـس إلا «تدويـرا» وإعـادة إنتـاج للواقـع، وأن ما يحدث تمَّ التخطيط له قبلا، في إلغاء تام لإرادة الشعوب ودينامية الحياة السياسيّة، بحيث يتحوَّل الربيع الديموقراطي الذي يتواصل آنا من الجرح إلى الجرح، إلى مجرد تخريج إجرائي لسياسة خفيَّة لابدٌ من شماعة نعلِّق عليها سوء الأحوال وعسرها، اتِّصالاً بالصحّة والغذاء والعنف وكافة الديناميات الإنسانيّة، ومن ثمَّة كان الإقبال على هذا النوع من التفسير، الذي يمنح «الارتياح» عبر «شيطنة» الخارجانى وتوكيد «مظلومية الأنا»



كميكانزم تفسيري، عندما يُخفق في استيعاب الواقع، ويفشل تحديداً فى ترتيب علاقة سوية مع بنياته، وذلك لأجل التخلص من الخوف والألم وعدم القدرة على الفهم، فالتأويل المؤامراتي يمنحه الارتياح، ولـو مؤقتاً، ويعفيـه مـن المسـؤولية والمساءلة، ويسهل عليه تركيب قطع «البوزل». ومبعث الخطورة في ذلك كلُّه، أنها تمنحه من جهة «شعوراً بالأمن»، و«تسييداً» لثقافة اليقين، وفــى الآن ذاتــه تخلــق لديــه شــعوراً بالإحباط واللاجدوي، ما دام كلّ شيء معـداً سـلفاً، ولا سـبيل لتجاوزه أو تغييره. ولُعلُ هذا ما دفع الكاتب روجيـر كوهيـن إلى القول بـأن «الملجأ الأخير لكثير من العقول الأسيرة، هو بالضبط نظريّة المُؤامَرة، فهي الملاذ

> هَنْدَسَتْهَا القوى الإمبريالية، وهو تفسير تعسفي يستند إلى منظور اختزالى ضيق، يعتبر المجتمع بمختلف صراعاته وتنافساته وتسویاته، مجرَّد «تولیفة» جامدة یتم تحریکها واستنفارها متی استدعت الظروف ذلك.

> ما يميِّز نظريّة المُؤامَرة هـو مجهولية الانتساب، فالتفسير الذي تقترحه بصدد واقعـة ما، لا انتماء ولا مصدر لـه، وهي بذلك تمنح الآخـذ بهـا، فِرصـة للتملـك والادعـاء بأنهـا مـن عندياتـه، خصوصـاً وأنها لا تتطلُّب كثيـر عنـاء لتأسـيس الأطروحـة التفسـيرية، يكفـى استحضار بعض حوادث التاريخ الفائتة، وإضافة بعض «التوابل» المُستعمَلة من طرف «مُنَجِّمِي» التحليل السياسيّ و«مشعوذي» الأزمنة المُعاصِرة، لإضفاء «المعقولية» والصدقية على «القول». ولهذا ليس غريباً أن نجد أغلب مدمني نظريّة المُؤامَرة في الحالة العربيّة، يتحجَّجون برصيد قرائي مفتوح على «بروتوكولات حكماء صهيون» و«حكومة العالم الخفيّة» و«العوالم السـريّة للماسـونيّة»، فضلاً عن تقديم شواهد من «أحداث الحادي عشر من سبتمبر» و«الفوضى الخلَّاقــة» و«الربيـع العربــتّ»، للتأكيــد علــى أن كلّ مــا يحدث تمَّ إخراجه قبلاً، وأننا نعيش النسخة التطبيقيّة لا غير. لن نسقط في فخ التأويل المُؤامَراتي إن قلنا بأن بنيات الاستبداد هي التي دعمت فكر المُؤامَرة، وجعلت منه أسلوباً تحليلياً لكلَّ ما يحدث في الواقع، وفي ذلك إعفاءٌ مباشرٌ من مسؤوليتها المُباشِرة في عدم إقرار الديموقراطية وتحقيق الرفاه للشعوب، كما أنها وجدت في ذات المؤامرة أسلوباً قمعياً لتكميم الأفواه واغتيال الحرّيات. فكلّ احتجاج على سوء التدبير، يُفسَّر بأنه مؤامرة حيكت خيوطها بالخارج، وكلِّ تفكير خارج السـرب، هو تآمر على الثوابت والشرعيّة، علماً بأن المؤامرة الفجَّـة التي تتواصل اليوم هي تأبيد الاستبداد وتأجيل الحراك والتغيير.

> تشير أبحاث علم النفس إلى أن الإنسان يلجأ إلى نظريّة المُؤامَرة،

الأخير للضعفاء، فإذا كنت غير قادر على تغيير حياتك الخاصّة، فلا بدّ من وجود قوى كبرى مسيطرة على العالم»، تمنعك من الحِـراك والتغييـر.

بِالرَغِم مِن عدم تحقُّق الكثير مِن «نبوءات» أنصار نظريّة المُؤامَرة، فإن الإقبال على استهلاكها ما يزال مرتفعاً، وسيبقى كذلك، لأنها تتيح للكثيرين من غير القادرين على تغيير الأنا والآخر والعالم، تحميل القوى الخفيّة واللامرئيّة، مسؤولية ما يحدث، من ظلم واستغلال وحروب، مستحضرين بذلك لسرير بروكيست، لـ«تفصيل» كلُّ واقعة على نفس المقاس.

المارين من غابته، ليأخذهم إلى سريره، ويقرِّر العقاب اللائق بهم، فإن كانت قامة المُعتقل تتجاوز حدود السرير، كان القطع. وإن كان من قصار القامة ولم تصل أطرافه إلى حدود السرير، كان التمديـد وإلى أن تتقطّع ذات الأطـراف، المهـم أن هنـاك «سـقفاً سـريرياً» و«سـقفاً تفسـيرياً» صالحـاً لـكلّ واقعــة، وهو ما يتكـرَّر أيضاً في حالات التفكير من داخل علبة المُؤامَرة.

المُوْكُّد أن التأويل المُؤامَراتي، مستمر في التجذُّر، أكثر فأكثر في البيئات التي تدمن الإجابات ضدّاً عن قلق السؤال، وذلك لكونها تقدِّم تفسيراً يسيراً وسريعاً لأعقد المشكلات الدوليّة والفرديّة، عبر تحرير مُعتنقها من أيّة مسؤولية أخلاقيّة ومجتمعيّة، بإلقاء اللائمة على «وحش لامرئى» يُكَيِّف ويُشَكِّل وتحدَّد صورته نهايةً، تبعاً للاصطفافات الأيديولوجيّة والوضعيات المراتبية، فالمُتآمر قد يكون «غرباً كافراً» أو «ليبرالياً متوحِّشاً»... أو لربَّما «كائناً فضائيّاً»، المُهمُّ أن نظريَّة المُؤامَرة كفيلة بإنتاج المعنى في أزمنة اللا معنى. فمتى التفكير من خارج العلبة؟

## عقول متشکّکة

# عون مستون المنافع المنطريات المؤامرة؟

تخلق معتقدات المَّوْامِّرةِ التماسك الاجتماعيّ، أو بالأحرى الشعور بالانتماء، لأن الأشخاص يتحوَّلون، بتأثير البروباغندا المُكثَّفة، إلى مجموعة من «الطليعيين»، الذين يعتبرون أنفسهم مستنيرين بـ«المعرفة الحقِيقيّة»، التِي تكشف علناً عن آرائهم، ومنها التأكيد على أن العالم تحكمه مُؤامَرة، أمّا الجزء المتبقِّي من المُخّالفين، فهم من السذَّج والحمقى الدهماء من الناس.

> وفقا لعلماء النفس، هناك علامات مميّزة للنظريّات الخاطئـة، يمكـن أخذهـا كنمـاذج، مثـل التناقضـات المحسوسـة فـي «الأدلّـة» والبيانـات التـي يمكـن أن تجعـل المـرء يشـعر بالريبـة منهـا، وهـو مـا يحـاول أن يشـرحه بإسـهاب «روب بروذرتـون» فـي كتابـه الـذي يحمل عنوان «عقول متشككة، لماذا نؤمن بنظريّات المُؤامَـرة». يقول «بروذرتون» في مقدِّمة كتابه: «دعونا نوضَح على الفور: أن الاعتقاد بهذه النظريّات، ليس شيئاً خارجاً عن المألوف، بل على العكس تماماً: فهـي مُقنعــة ومبنيــة ببراعــة، وتلبـي بطريقــة جيّــدة احتياجات معيَّنة في بعض المسائل الأكثر إلحاحاً من غيرها، على سبيل المثال، الحاجة الماسّة إلى فهم مجرى الأحداث المتسارعة، أو تلك التي يغلّفها الغموض والشبهات».

وبالنسبة لعالم النفس الاجتماعيّ فيرين سوامي، من جامعة أنغليا، فإن هذا الشعور يعود، أيضاً، إلى خطأ لوزة المخيخ (amigdala)، وهو جزء من الدماغ الذي يجعلنا نتفاعل بقوة في مواجهة التهديـدات المحدقـة بنـا، إذ يبلـغ أَوْجَ نشـاطه فـي لحظات القلق وعدم اليقين حول المستقبل، وهذا ما يدفع الدماغ لتحليل متواصل للمعلومات المتاحة في محاولة لتنظيمها في سرد متماسك ليجعلنا نفهم ماً يحدث، ولماذا نصن مهدَّدون؟ وكيف يجب أن نتفاعل مع الحدث؟.

لم نذهب قط إلى القمر، الحادي عشر من أيلول/ سبتمبر، واغتيال كينيدى نظمته وكالة المخابرات المركزية، تحاول الحكومات تهدئة السكّان بمواد غير مرئية تنثرها الطائرات، أو ما يُعرف بالسحاب الكيميائي، أو تلك التي يطلقونها في القنوات المائية. ها هي نظريّات المُؤامَرة الأكثر شيوعاً في الوقت الحاضر، تلك التفسيرات البديلة الخيالية للأحداث الحقيقيّة التي يقدِّمونها على أنها مؤامَرات من قوى شريرة وقويّة. تفسيرات يصدِّقها شخصٌ واحد تقريباً من أصل أربعة. ولكن كيف يمكننا أن نصدِّق هذه القصص الغريبة؟

ويبدو أن هناك شغفا كاملا بالمؤامرات بين نسبة كبيرة من سكان الأرض: «إن أولئك الذين يعتنقون نظريّة ما، لديهم احتمالُ كبير في تصديق النظريّات الأخرى»، يلاحظ بروذرتون، «والأكثر من ذلك، إنها معتقدات مترسِّخة، غرانيتية. نظريّات المُؤامَرة ليست محصّنة فقط ضدّ الدحض، ولكن تتغذّى عليها: إذا كان هناك شيء يبدو مُؤامَرة، فهو كذلك. من ناحية أخرى، إذا كانت لا تبدو مُؤامَرة، فهى أكثر وضوحا،





لأنها تشير إلى أن أولئك الذين أرادوا تمويهها، أدّوا عملهم بشكل جيّد». إن الدلائـل التي تناقـض النظريّة يُنظر إليهـا كأعمال تضليلً من قبل المُتآمرين، أي بمعنى أنها دليل على المُؤامَرة نفسها، وهنا تكمن المفارقة.

«من الجهل. أو بالأحرى، من الفجوات في فهم الحدث أو الظاهرة. إنها روايات بديلة تم إنشاؤها بدءاً من المعلومات المفقودة من البيانات الرسميّة أو التي تتناقض معها». يقول بروذرتون: «يأخذ منظِّرو المُؤامَرات التَّصرُّفات الشاذّة التي ليس لها صلة بالموضوع، وهو أمر غير كاف بمفرده لتقويضٌ التفسير الرسميّ، ويحبكونها معاً في سرد متماسك، ممّا يحولها إلى مُوَّامَ رة واحدة». فلنأخذ صور رحلة أبوللو إلى القمر: منظِّرو المُوْامَرة يتذرَّعون بأدلَّة مثل العَلَم الـذي يبدو أنه يرفرف على سطح القمر، في غياب الريحُ أو الغلاف الجوى. في الواقع تمّ وضع العَلَّم على بنية على شكل حرف (L) مقلوب لمجرَّد الإبقاء عليَـه مرفوعاً إلى الأعلى. ولكن في مدوَّنات المُؤامَرة لا أحد يصدق ذلك. «هذا الهبوط المُزيَّف على سطح القمر ليس فقط واحدة من أكثر نظريّات المُوْامَرة انتشاراً على شبكة الإنترنت، ولكنه أيضاً نوعٌ من حصان طروادة الذي تتطوَّر به المُؤامَرة في العقول»، كما يؤكُّ د بروذرتون.

«على شبكة الإنترنت، حيث من السهل نشر الأكاذيب وفضحها أيضاً، خضعت نظريّات المُؤامَرة لطفرة جينية: إنها تميل اليوم لأن تتخذ طابعاً أكثر غموضاً وأقلَّ تفصيلاً ممّا كانت عليه في الماضى. غالباً ما يقتصر منظَرو المُؤامَرات على الويب لإبراز

النقاط الحرجة في البيانات الرسميّة لحدث ما، مع التلميح المُبطِّن إلى أن شخُصاً ما لا يقول الحقيقة. هذا يبدو واضحاً مع نظريّة الحادي عشر من سبتمبر/ أيلول على أنها «مُؤامَرة داخلية»: العديد من التلميحات والإيحاءات إلى الفجوات في الرواية الرسميّة، ولكن القليل من التفسيرات البديلة حقّاً». ولكن لماذا يعتقد 40 % من سكَّان نيويورك (15 % من الإيطاليين) أن الحكومة الأميركية لعبت دوراً نشطاً، أو أنها كانت تعلم بالأمر مسبقاً ولم تفعل شيئاً لوقف الهجوم؟

السمة الأخرى للمُؤامَرة هي ما يطلق عليه في علم النفس «خطأ الإسناد»: «إنه الميل لإسناد أحداث معيَّنة إلى الخصائص الشخصيّة للآخرين وإلى إرادتهم بدلاً من الصدفة أو إلى عوامل خارجية»، كما يشرح علماء النفس، «لذلك انتهى بنا المطاف إلى الاعتقاد بأن هناك علاجاً لأسوأ الأمراض، لكن شركات الأدوية العملاقة تبقيها مخفيّة للحفاظ على كسب المال من بيع العقاقير، أو أن أزمة الهجرة الحالية هي نتيجة لخطة أميركية لزعزعة استقرار أوروبا».

ومع ذلك، فإن أخطاء التقييم هذه يمكن أن يرتكبها الجميع: «إنها، في آخر المطاف، زيادة في العمليّات الذهنية الطبيعيّة التي نتشاركها جميعاً. مهاجمة منظَري المُؤامَرات يعني أن تفعل ما يفعلونه همّ: اعتبار الأخطاء الشائعة كذنب لمجموعة معيَّنة من الناس». من ناحية أخرى، من الأفضل ألَّا نثق كثيراً: «في دراسة أجريت عام 2011، وجد دوغلاس وسوتّون علاقة متناقضة بين الاعتقاد بالمُؤامَرات والميل إلى المشاركة بها!».

بالنسبة لمعتنى نظريّة المُؤامَرة، فإن الحقيقة الوحيدة هي أن



وضع الأشياء بشكل معيَّن هو بحدّ ذاته مُؤامَرة، لأنها وضعت على هذا النحو. لذلِّك، من غير المُرجَّح أن يكون هناك أي شخص يشعر أنه موضع شكّ من خلال اعتناق هذه الحقيقة، التي تغطى نفسها بـ«معرفة» شـاملة. إنهـا في جوهرها وفـي حقيقتها، ما هي إلّا دعوة إلى التظاهر بالرغبة في إحداث «ثورّة»، «ثورة» الضميّر، الذي تعكّر على أيدي «قوي غاشمة»، والذي ينبغي تحريـره، بينمـاً فـي هـذه الأثنـاء، يتصـرَّف بالطريقـة المُعاكسـةُ تماماً .

التآمرية إذن، هي تمثيلية مبتكرة، لأنها وقبل كلُّ شيء، تقول للجميع إن الأفكار الجديدة لا تولد من الحوار، بل من الصدام، أو بالأحرى سياسة الأرض المحروقة، طالما التبريرات جاهزة وهناك مَنْ يصدِّقها فعلاً، حتى أن المُوَّامَرة هنا تتخطّى العالميّة، لتصبح كونيّة. هكذا، لا يتم الحديث عـن خصـوم، ولا محاوريـن طبعـاً، ولكـن التفكير يبقـي منحصراً بمعنى «الأعداء» و«الأصدقاء». الأعداء المخفيين، الأصدقاء المُعلنين، الذين يُعبّر عنهم كأجزاء متجانسة ونشطة في المجتمـع مـن خـلال معارضـة «المُؤامَـرة»، ويرسـم مسـاراً جديداً، تاريخاً غير مكتوب، تم تطهيره من كلُّ أهوال الفساد! المُؤامَرة، وإلى كونها شـذوذاً وتطرُّفاً خالصاً، يُعبّر عنها بعض الأفراد كحجر الزاوية الصلبة في اتِّجاهاتهم المُفرطة في تزييـف الحقائـق وكلُّ ما يمـتّ إلى الواقـع بصلـة، حتى أن غـازٌ الكلور يصبح -بقدرة قادر- غازاً غير مؤذِ، ولا يتجاوز في

خطورته مستحضرات التنظيف الموجودة في كلّ بيت. إن طريقة التفكير الأيديولوجيّة المتطرِّفة، على الرغم من أنها غير متبلورة وغامضة، إلَّا أن دحضها يصبح أمراً عسيراً للغاية. هذه الحقيقة تغذَّى مصداقيتها في عيون أولئك الذين يجعلونها خاصّة بهم، وتصبح دليلاً مثبتاً على صحتها. في الحقيقة، هم يعترضون على أنه: «إذا كنت لا تعرف كيفية مواَّجهـة أي شيء آخر غير الإشارة إلى ما تعتبره أساساً واضحاً لما لا ندعمه، ولكن كلُّ ما تقوله، وما تفعله، فهو بالنسبة لنا يثبِّت موقفنا. إذا كانت الأرض مُنْبَسطة، وبدلاً من ذلك تلهث في محاولة أن تبين لنا أنها كروية، فنحن نردّ أن هذا التكلُّف بعينُه ما يخفى التناقض في أقوالك وفي صحة أقوالنا». كلَّما جادل المرء ضدّ المُوْامَرة، زاد من مخاطر ترسيخها، لأننا يجب أن نسلم بالحجج التي تخصّه، أن نلعب لعبة على أساس القواعد التي يمليها هـو، وليس على أساس العقلانية التي يتم إلغاؤها تماماً في هذه الحالة.

■ يوسف وقاص

المراجع:

<sup>-</sup> Menti sospettose، perché crediamo alle teorie del complotto - Rob Brotherton - Bloomsbury Edizioni.

<sup>-</sup> Non siamo mai stati sulla luna. Una beffa da 30 miliardi di dollari، Bill Kay-



























مدفوعة برغبةٍ تطوُّريّة في البقاءِ.. فكيف تشتغل هذه الظاهرة الآن؟

# نظريّات المؤامَرة، محيطة بنا دائماً

من المُؤكَّد أنَّ وسائلَ الإعلام الاجتماعيّة قد أدخلت دينامية جديدةً في كيفية انتشار نظريّاتِ المُؤامرة وكيفية تنظيمها.. ومن المُؤكَّد أيضاً أنّ العديدَ من المواطنين في العالم يعتقدون في صحّتها، وأنّ الحركات الشعبويّة التي تروِّجها بقوة قد حقّقت نجاحاً ملحوظاً في الانتخاباتِ في السنواتِ الأخيرةِ. ولكن هذا التغيير لا يجعل الحاضر مختلفاً بالضرورة عن الماضي. فعلى مرِّ التاريخ، كانت نظريَّاتُ المؤامرة شائعة، وكانت تنتشر عبر أيّ قناةِ اتِّصال متاحةٍ ، وتغذِّي الصّراعَ والتحاملَ والكراهيةَ والحربَ. لقد استمرَّ «عصر المُؤامرة» لآلاف السنين. فنظريّات المُؤامرة كانت دائماً جزءاً من الحالة الإنسانيّة، وستظلّ.

> حطَّم حريـقُ نوتردام الهائلُ في 15 أبريل/نيسـان 2019 قلوبَ عشَّاق الثقافة الفرنسيَّة في جميع أنحاء العالـم. وبكـي الباريسـيون فـي الأماكـن العامّـة فـي الوقتِ الـذي كانت النيـرانُ تلتهم أجـزاءً كبيرةً من هذه الكاتدرائية الأثريّة وتحوِّلها إلى رماد. وعبّر الرئيس الفرنسيُّ إيمانويـل ماكـرون علـي (تويتـر) عمّا شـعر به الشعبُ الفرنسيُّ حين كتب: «أشعر الليلة بالحزن لرؤية هذا الجزء منّا يحترقُ».

> ووفق مصادرَ رسميةِ فإنّ الحريقَ كان عرَضِيّاً، وأنه على الأرِحـح بسـببِ عطـلِ تكنولوجـيّ. ومـع ذلـك فسريعاً ما بدأت نظريّاتُ المُؤامرة تنتشر على وسائل التواصل الاجتماعــة. فقبـل إطفـاء الحريــق ادّعت بعضٌ مواقع الويب المُتواطئة مثل «فورتشان - 4chan» أنّ الحريـقَ قامـت بـه الحكومـة الفرنسـيّة أو اليهـود أو جماعـة إسـلاميّة إرهابيّـة. وبسـرعة فائقـة انتشـرت هـذه التهـمُ بيـن جمهـور واسـع فـي جميـع أنحاء العالم.

> كان ذلك هو المسارُ المُتوقّع للأحداث. فالحوادثُ الاجتماعيّة الكبيرة والمُؤثرة والصادمة مثل الحرائق

والفيضانات والهجمات الإرهابيّة والحروب عادة ما تستدعي نظريّاتِ المُؤامرة على نطاق واسع بين الأفراد الذين يشككون في صحّة وجهة النظر

وعزَّزت شخصياتٌ بارزةٌ في اليمين الراديكالي نظريّة المُؤامرة بالقول بأنّ الحريقُ كان هجوما قام به متطرِّفون. وتحدَّث المُعلَـق اليمينـي المُتطـرِّفُ «Hal Turner» عن وجود صلة بين حريق نوتردام والحرائق الأخرى التي شهدتها كنائسُ مسيحية في الولايات المتَّحدة وأستراليا وروسيا. وادّعي أنّ هذه الحوادثَ نتيجة للـ«حرب الإسـلاميّة»، ونشـرَ شـريط فيديو يُوحِي بأنّ «مسلماً» كان في الكاتدرائية عندما اندلع الحريقُ. ولكنّ التحقيقَ كشـف فـى وقـتِ لاحـق أن الشّـخص الذي ظهر في الكاتدرائية لم يكن مسلما، بل كان رجـل إطفـاءِ يرتـدي خـوذة وقناعـا وملابسَ واقيـة. غير أنـه إلـى أنْ ظهـرت هـذه الحقيقـة تمّـت إعـادة نشـر الفيديو على تغريدات تويتر مثاتِ المرَّات. هنا في بلادي هولاندا حظى هذا الفيديو أيضاً بالاهتمام عندما أعاد نَشْـرَه «تيـرى بوديـه - Thierry Baudet»



النجمُ الجديد الصاعدُ لليمين الشعبيِّ الهولنديّ.

في السنوات الأخيرة، على وجه الخصوص، انتشرت نظريّاتُ المُوامرة على شبكة الإنترنت ووسائل التواصل الاجتماعيّة. إنَّ هـذه الأشـكالَ الحديثـة فـى التواصـل تسـمح بنشـر سـريع، أكثـر من أي وقت مضى، لنظريّات المُؤامرة، وتجعلُ من السهّل على الأفراد المُتشابهين في التفكير أن يتواصلوا ويكوِّنوا غرفَ صدى «echo chambers» علَى الإنترنَتِ.

ونتيجة لذلك، فإن حركة الأرض المُسطحة، كما تدعى نظريّة المُؤامرة القائلة بأنّ الأرض مسطحة فعلاً، رغم تكذيب العلماء ذلك لأكثر من 500 سنة، هي الآن مجتمعٌ تتحكّم فيه مؤتمراتٌ دوريّة، بل يمكن للناس أيضًا أنْ يذهبوا إلى عطلاتِ يهتمون أثناءها بنظريّة المُؤامرة. من ذلك مثلاً أنّ كنسبيرا سي -Con spira-Sea تقدم إجازة لمدّة أسبوع على متن سفينة سياحيّة بحريّة يتضمَّن برنامجها خطباً ونقاشًات حول المُؤامرة..

فى أعقاب انتخاب دونالد ترامب فى الولاياتِ المتَّحدة، والتَّصويت على اتفاَّق البريكست في بريطَّانيا أصبحت نظريّاتُ المُؤامرة جزءاً طبيعيّاً من الخطاب السياسيّ خاصّة بين مؤيدي الحركات الشعبية. فهذه الحركاتُ عادةً ما تصفُ صراعاً بين «نخب فاسدة» و«شعب نبيل». وتُسَهِّلُ العقلية الشعبيّة الاقتناعَ

بنظريّـة المُؤامرة بافتراض أنّ النخبَ توجّـه ضربات إرهابيّـة نحـو الآخرين أو تخلق لهم أزمات اقتصاديّة أو تنشر بينهم الأوبئة. يبدو كما لو أننا نعيشُ عصر المُؤامرات. ويبدو أنّ عددَ المواطنين الذين يعتقدون في نظريّة المُؤامرة في تزايدٍ، وأنّ مجتمعاتنا توفر تربةً خصبةً وأستثنائيةً لكيْ تزدهر هذه النظريّة.

ولكن، هل هذا هو الحالُ فعلاً؟ من المُؤكِّد أنّ نظريّات المُؤامرة تنتشـر بسـرعة هـذه الأيّـام. ويجِـدُ المؤمنـون بهـا، المُتشـابهون في التفكير، بعضُهم بعضاً بسرعة عبر شبكة الإنترنت. ولكنّ هذَا لا يثبتُ أنّ نسبة المُعتقدين في صحّة هذه النظريّاتِ قد زادت بالفعل، أو أنّ التقنيات الحديثة هي السببُ الأساسيُّ. ففى الواقع، أنّ الميلَ إلى نظريّـة المُؤامرة موجودٌ طالما وُجدَ «الإنسان العاقل».

إنّ نظريّـة المُؤامرة، إذا أردنا أن نضع لها تعريفاً، هي افتراض كـون مجموعـة مـن الجهـات الفاعلـة قـد اتّحـدَّت فـى اتفـاق سـريِّ للتخطيط لأعمال شرّ. وهذا التعريفُ يعنى ضمنياً أنّ المُؤامرة تتركّب دائماً من عدد من الفاعلين يعملون معاً ضمن اتِّحاد أو مجموعة. فقد تخطُّ طُ جهاتٌ مَا لارتكاب ضرر وتنفَّذُ ما خطَّطت لـه، ولكنّها لا تُعتبر متآمرةً طالما أنها لـم تتَآمر مع آخريـن. إضافة إلى ذلك، يُشير التعريفُ إلى أنّ المُؤامراتِ يقع التخطيط

ويمكن للمرء أنْ يقول إنّ المواطنين غالباً ما يعتقدون في نظريّة المُؤامـرة حـول سياسـات حكومتهـم. ولكـن يمكـن أنْ يشـعروا بالحرمان وبالعزلـة عـن هـذه السياسـات. ففـي الولايـات المتَّحدة الأميركية قد يصدِّق الديموقراطيون نظريّات المُؤامرة، خاصّة إذا كانت الإدارة بيد الجمهوريين. والعكس صحيحٌ. بمعنى آخر، فإنّ احتمالَ تصديق المواطنين لنظريّات المُؤامرة يكون أكبر عندما ينظرون إلى الحكومة باعتبارها تمثِّل «هم» ولا تمثِّل «نحن».

يشير هذا التصوُّر إلى أنّ جذور فكرة المُؤامرة تكمن في غريزتنا القديمة التي تقسّم العالم الاجتماعيَّ إلى فئتين: نحن وهم. وإذا كان هــذا صحيحــا فــإنّ المــرءَ يتوقــع أنَّ نظريّــاتِ المُؤامــرة كانت بالفعل شائعةً منذ آلاف السنين منذ كان الناسُ يعيشون صيّادين وجامعي ثمار في العصر الحجريِّ.

لقد كتبتُ أنا وصديقى طبيبُ علم النفس التطوُّريّ «مارك فان فوجت - Mark van Vugt» مقالة نشرناها في مجلَّة «رؤى في «Perspectives on Psychological Science - العلوم النفسية في 2018 درسنا فيها الأصولَ التطوُّريّـة لنظريّـات المُؤامرة.

قبل الثورة الزراعية منذ ما يقرب من 12000 سنة، كان جميعُ الناس يعيشون في مجموعات صغيرة من الصيادين وملتقطي الثمار. ولم تكن لـدى هـذه المجموعاتِ وسائلُ إعـلامٌ اجتماعيّةُ وحركاتٌ شعبيّة وديموقراطيون مقابل جمهوريين، ولم يكن بينهم تنـوُّعٌ عرقـى أو دينـيّ.

غير أنّ ما حدث هو أنّ صراعاتِ قاتلة نشبت بين المجموعاتِ. وعلى الرغم من أنّ انتشارَ الحروب القبليّة اختلف بشكل كبير من عصر إلى آخر ومن مكان إلى آخرَ، لكنْ إجمالاً يبدو أنّ

لها من قبل جماعات معادية: فـ«هـم» يحاولون إيذاء «نحـن».

الهامّة تتمثّل في القدرة البشريّة على وضع افتراضات بشأن نوايا الآخرين: هـل لهـذه القبيلـة المختلفـة عنَّا نوايَـا إيجابيّـة وسـلميّة أم إنّها تخطّط للهجوم علينا وقتلنا من أجل الاستحواذ على الأرض والموارد؟ من خُلال مثل هذه الافتراضات يقيس الناسُ مدى خطورة المجموعات المختلفة قبل أنْ تهجمَ عليهم. وتمكّن هذه البصيرة التعاطفية من اتخاذ الإجراءات المناسبة المنقذة للأرواح في الوقت المناسب. لقد كان الأسلافُ إذا اعتقدوا أنّ مجموعًـة مَـا تتآمـر لإيذائهـم أمكنهـم -علـي سبيل المثـال- أنْ

يهاجـروا إلـى مناطـقَ أكثـر أمنـاً وأنْ يطـوِّروا نظامـاً دفاعيـاً متينـاً أو أنْ يقوم وا بهجومات استباقيّة مباغتة للقبض أو قتل المتآمرين المُفْتَرَضين. وفي كلُّ الحالات كان يمكن للناس حمايةُ أنفسهم وأقاربهم من عنفِ مميتِ من خلال معرفة النوايَا العدائية للجماعات الأخرى في مرحلةٍ مبكرة.

الإنسانَ القديم كان أكثر أهبة واستعداداً لـردّ الأعـداء مـن

الإنسان المُعاصِر. وتشير السجلَات الأركيولوجية إلى أنه كانَ

من الشَّائع نسبيّاً أنْ يموت أسلافُ الأجدادِ في نزاع عنيفِ في

مواجهة تحالفاتِ أو مجموعاتِ معادية. وتُظهّر أجّراءُ كَبيرةً

من بقايا حجرية وبددت في مواقع مختلفة في جميع أنحاء

العالم الأدلَّةَ على وفيات عنيفة هي على الأرجح بسبب تحالفات

ما هي السماتُ النفسيّة التي تزيد من احتمال النجاة من

مخاطر العنف التي ترتكبها جماعاتٌ أخرى؟ إنّ أحدَ العوامل

إنّ الافتراضات يمكن أنْ تكون خاطئة. وليست كلّ الأخطاء مكلفة بالدرجة نفسها.. ولكنْ من الخطأ الفادح أنْ نعطىَ الثقة في جماعات لا نعرفها وقويّة بما يكفي لتلحقّ بنا الأذي. قد يرتكب الناسُ هَذه الأخطاء عند تقييم نوايًا مختلف المجموعات. ولكن الأخطاء العفويّة أيضاً مُكلفة مثلها مثل الأخطاء المقصودة. فعندما يموتُ شخصٌ في قبيلة «يانمامي - Yanomami» في ظروف غامضة غالباً ما يعزو أفراد قبيلته موته إلى أعمال الشعوذة التي يرتكبها أفرادٌ من قبيلة أخرى. ومن غير المُرجَّح أن يكون هذا الادعاءُ صحيحاً، ولكنْ يمكن أنْ يسبّب صراعاً، بل قتلاً انتقاميّاً. إنّ مثل هذا الخطأ غير المقصود يسبّب نزاعات لا لزوم لها مع مجموعة يمكن أنْ تكون حليفا مساعدا أو شريكا تجارياً. إنها بالتأكيد فرصةٌ ضائعةٌ ومُكْلفةٌ للغاية. ومع ذلك ففي بيئة يشيع فيها الصراعُ القاتل بين المجموعات فإنَّه من المُرجَّح أن تكون كلفة الخطأ المقصود أعْلَى بكثير.

إنّ لبعض القبائل تاريخاً من الغاراتِ المتبادلة والصراع العنيفِ على الأراضِي والمُوارد الثمينـة. وبالتالي ففي حالـة وجـودِ خطر حقيقيِّ لهجوم العدوّ فهناك ما يبرّر اتخاذَ بعض الاحتياطاتً المُتعلَقة بالسلامة حتّى لو كان أحدهم بالغ في تقدير النوايا العدوانية للمجموعة الأخرى. فتَصَوُّرُ جماعة معادية على أنها غير مؤذية يعرِّضُ المرءَ إلى مخاطر عدوانها، ويمكن أنْ يـوِّدِّيَ إلى الهـلاك أو السـجن أو العمل القسـري أو إلى الاغتصاب والموَّت. ولذلك، إذا كانت الأخطاءُ المقصودةُ بالفعل أكثر كلفةً من الأخطاء العفويّة عند محاولة تقدير نوايًا الجماعات الأخرى، فإنّ نظريّاتِ التطوُّر ستتنبأ بأنَّ أسلافنا قد تطوَّرُوا ليكونوا من



منظريّ فكرة المُوّامرة التي عبّرت عن نفسِها بأشكال مختلفةٍ... بعـد الثـورة الزراعيـة بـدأ النـاس تدريجيـاً يعيشـون فَـى مناطـق كبيرة، وتغيَّرت المجتمعاتُ بوتيرةِ سريعة. ومع ذلك، كما تكشفُ لنا الأساطيرُ اليونانية القديمة، فإنّ هذا التحوُّل لم يغيّر مَيْلَ الناس إلى توقع وجود مؤامراتِ. فعندما وصل «الأرغونيون - Argonauts» إلى «ليمونـس - Lemnos» اكتشـفوا أنّ سـكّانَ الجزيرة كانوا نسوةً فقط. ووفقاً للأسطورة، بعد أنْ اكتشفت هـ وُلاء النسـوة خيانة أزواجهنّ مع نسـاءِ «تراقيـا - Thrace» تآمرن لقتل جميع الرجال في الجزيرة.

ولقد كان لروما القديمة أيضاً نصيبُها من نظريّاتِ المُؤامرة. فكلمـة coniuratio (مؤامرة) يتكرَّر ظهورُها في كتابات المُؤرِّخين الرومان، «تاسيتس - Tacitus» و«سالوست - Sallust» و«ليفيوس Livy»، وفي خطب «شيشرون - Cicero».. إنهم كثيراً ما تحدَّثوا عن مؤامراتِ العبيد والنساء والأجانب ضد النخب الرومانية... وشاعت نظريّاتُ المُؤامرة في العصور الوسطى. لقد كان الكثير يشْـتَبهُون فـي أنّ جماعـات سـرية مثـل «المسـتنيرون - -Illumi nati» التي انطلقت في الأصل في «بافاريا - Bavaria» تسيطر على العالم من خلال شبكة داخلية من الاتِّصالاتِ ومجموعاتِ أماميّـة. ونشَـر آخرون فكـرة «فرية الـدم - blood libel»... وأعطى كتابُ «Malleus Maleficarum» (مطرقة الساحرات) لـ«هاينرش كريمر - Heinrich Kramer» زخماً واسعاً لمطاردةِ السّاحراتِ على نطاقِ واسع في أوروبا، بدعوى أن الساحراتِ يتآمـرن مـع الشيطان...

لقد تخلَّلت نظريّاتُ المُوَّامرة تاريخَ البشريّة منذ عصر الصيادين إلى العصر الحديث. إننا اليوم أقلَ عرضة من أسلافنا للقتل على يـد أعدائنـا، بسـبب اختلافاتنـا، ونتمتّـعُ بحمايـة جيّـدة نسـبيّاً بواسطة تشريعاتِ قانونيـة، ومـع ذلـك فـإنّ حقيقـة أنّ واقعنـا تغيّـر لا تعنـى أنّ دماغنـا الـذي ورثنـاه عـن أسـلافنا وتطـوَّر، قـد تغيّر. هذه هي الفكرة الأساسيّة لعدم التوافق التطوُّري. فعَلَى مـدى الــ 12000 سـنة الماضية تغيّرت الطريقة التـى يعيش وفقها البشرُ بسرعة كبيرة، ولكنّ هذه الفترة ليست سوى جزءِ بسيطِ من التاريخ. ولذلك فإنّ ميولاتنا الفطرية لم تتغيّر كثيرا. لقد تكيَّفت أدمغتُنا مع بيئة العصر الحجريِّ في حين أننا نعيش في العصر الحديث...

لقد كانت تساور أسلافَنا بسهولة شكوكٌ حول قبيلة مجاورة مختلفة يمكن أنْ تنقذَ حياتهم. فكانوا يهاجرون بحثا عن السلامة قبل أنْ تهاجمهم هجوماً قاتلاً. كذلك الناسُ في العصر الحديث. إنهم يحذرون ويشكّون، دائما وبسهولة، في المجموعاتِ المختلفة التي يمكن أنْ تكون مجموعة من الأطباء أو العلماء أو شركات الأدوية حتّى إنهم يرفضون اللقاحات والعلاجات المنقذة للحياة. وقد تكون تلك المجموعاتُ إثنيةً، مضخميـن بذلك كراهية الأجانب والتمييز وسياسات الإقصاء.

إنّ نظريّات المُؤامرة شائعة في جميع الثقافاتِ، في جميع أنحاء العالم... وإنّ جوهرها النفسى كلها هـو نفسـه. فالنـاس يبنون افتراضات حول كيفية تآمر مجموعة مختلفة سرّا لإلحاق الأذى بهم أو خداعهم. وهكذا، فإنّ نظريّات المُؤامرة الحديثة

هي نظريّاتٌ متجذّرة في غرائزنا الفطريّة القديمة التي نصنِّف في ضوئها العالمَ إلى «نحن» مقابل «هم».

يساعدنا هذا التحليل في تفسير انجذاب الحركاتِ الشعبويّة لنظريّات المُؤامرة التي تصف الصراع الأبدي بين المواطنين العادييـن المجتهديـن والنخبـة الفاسـدة. فعلـي الرغـم مـن أنّ الشعوبيّة قد تمتدّ لتشملَ الطيفَ السياسيُّ كلّه، فإنّ الحركات الشعوبيّة اليمينية المُتطرِّفة على وجه الخصوص هي التي تميل إلى شيطنة الأقلّيّات العرقيّة أو الدينيّة وتعتبرُها مجموعات معادية. وتبيّن لنا أفكارُ تيرنر (Hal Turner) حول حريق نوتردام كيف تغذَّى نظريَّات المُؤامرة مشاعر كراهية الأجانب والأقلَّيّات. قد تكون نظريّات المُؤامرة من العوامل التي ساهمت في النجاح الانتخابيِّ الأخير للحركات الشعبويّة المُتزايدة في المجتمعات

وفي حين يرى كثيرٌ من الناس التعدُّدية ظاهرةً إيجابيّة فإنَّ عـددا غيـر قليـل مـن النـاس يعتبرهـا تهديـدا، فهـم يشـعرون أنَّ جماعتهـم الخاصّـة معرَّضـة للتهديـد مـن الغربـاء، وهـو الأمـر الذي يمهِّد الطريقَ لنظريّات المُؤامرة كمحفّز وكأداة شعبويّة.. تُغذَى هذه النظريّات إذن الخطابَ الشعبويَّ الذي يعزِّز المشـاعر الرافضَة للهجرة والعولمة، والذي يبشّر بإعادة تثبيت مجد الأمّة

إنّ الناسَ مختلفون في مدى اعتقادهم في صحّة نظريّات المُوْامرة. بعضُهم ينشط على «مواقع الويب المُتآمرة - -con spiracy websites» ويفترض أنّ وراء كلّ ما يحدث في العالم مؤامرة، في حين أنّ آخرين يشكُّكون في معظم نظريّات المُؤامرة ويميلون إلى رفضها.

في أنّ نظريّات المُؤامرة قد تطوَّرت من خلال الانتقاء الطبيعي أفلا ينبغي لنا جميعا أن نصدقها بالقدر نفسه ؟

في الواقع، تُعَدُّ الاختلافاتُ الفرديَّة شرطاً أساسيّاً لحدوث الانتخاب الطبيعيّ... ولكنَّ وعينا بأنّ نظريّات المُوّامرة قد تطوَّرت لسبب وجيه في الماضي لا يعني أنه من المُستحسن الاعِتقادُ في صُحّتها في الوقبِ الحاضر... وبالتالي فإنّه مثلما يحثُّنا الأطباءُ اليوم على التغلُّب على شهيَّتنا المُتطِوِّرة للسكر، يمكن أنْ يكون التحدِّي المستقبلي المهمّ هو التغلُّب على إرثنا التطوُّري الذي يدفعنا إلى الاعتقادِ في نظريّات المُؤامرة كلّما شعرنا بانعدام الأمن...

■ جان وليام فان برواجين\* □ ترجمة: رضا الأبيض

https://aeon.co/essays/how-conspiracy-theories-evolved-from-our-drive-for-survival

<sup>\*</sup>برواجين Jan-Willem van Prooijen أستاذ مشارك في علم النفس الاجتماعيّ والتنظيميّ بالجامعـة الحرّة بأمسـتردام. ومحرّر مسـاعد في مجلّـة Personality and Social Psychology Bulletin. من مؤلّفاته:

The Moral Punishment Instinct 2018,  ${}_9$  The Psychology of Conspiracy Theories 2018.

## مشروع جامعة كامبريدج

# المؤامرة والديموقراطية

تعتبر النِظريّات والاعتقادات حول المُّوْامَرات سمةَ المجتمعاتِ الحديثة، إنها دليلٌ على حقيقةِ وجود المُؤامَرات في الماضي والحاضر. يُشير انتشار نظريّات المُؤامَرة في القرن الحادي والعشرين إلى أن العديدَ من العوامل تعمل على إنتاجها، وأن دراستها توفر فرصاً لفهم كيف يفهمُ الناس العالم ويعطونه معنيَّ؟ وكيف تعمل المجتمعاتُ وتُحرَّك/تتحرَّك؟.. ما الذي يخبرنا به انتشار نظريّات المَوْامَرة في ما يخصِ الثّقة في المجتمعِاتِ الديموقراطيّة، والاختلافَاتِ بين الثقافات والمجتمعات؟ كيف تُغيَّرت المَّوْامَرات وتُظريّة المَّوْامَرة على مَرّ القرون؟ وما هي العلاقة بينهما إِنْ وُجدت؟ هل ظهرت نظريّات المَّوْامَرة في لحظاتٍ مُعيَّنة من التاريخ، ولماذا؟ً

> على مدى خمس سنوات استكشفَ مشروعُ المُؤامَرة والديموقراطيّـة(C&D)، هـذه الأسـئلة وأسـئلةً أخرى ذات الصّلة. لم يسعَ إلى كشف زيف نظريّات مؤامَرة مُعيَّنـة، بـل إلـى توفيـر «تاريـخ طبيعــيّ» لنظريّــة المُؤامَرة. وللقيام بذلك، جمع المشروع بين وجهات نظر المُؤرِّخين والمُنظَرين السياسيين ومهندسيّ الإنترنت وغيرهم من التخصُّصات وأساليب التحقيق لإنتاج فهم أعمق وأكثر ثراءً لظاهرة رائعة ومحيّرة. سعت أعمًالُ بحوث المشروع إلى تحديد طبيعة العلاقة بين المُؤامَرة والديموقراطيّة باعتماد تخصُّصات معرفيـة متعـدِّدة ومبتكـرة تتنـاول جوانـب مختلفةِ ومتنوِّعةِ. ولهذا الغرض تم إنشاء «مسارات بحث» لمُعالجة بعض الأسئلة الخاصّة بالضوابط والسماح بإجراء نقاش مبتكر ومتعدِّد التخصُّصات في ما بين المُشاركينِّ. نورد تلك المسارات كالآتي: أوّلا، تعريف ودراسة نظريّات المُؤامَرة والمُؤامَرات التي حدثت والترابط بينها، خاصّة منذ القرن الثامن عشر، في بريطانيا وأوروبا والولايات المتَّحدة الأميركيـة. يتساءل مسـار البحـث التاريخـي عمّـا إذا كان توسّع الفضاء العمومي وصعود الديموقراطيّة الجماهيرية منذ القرن الثامن عشر قد شجعا التحوُّل من ارتياب الحكومة في المُؤامَرات الشعبيّة إلى الشك الشعبيّ في مؤامَرات الحكومة، وإذا كان الأمر كذلك، فما السبب. تكلُّف بهذا المبحث «ريتشارد إيفانـز - Richard Evans»، الباحـث الرئيسي (PI)، والباحثان: «راشيل ج. هوفمان -Rachel G. Hoffman» و«أندرو ماكنزي-ماكارج

.«Andrew McKenzie-McHarg -

ثانياً، يبحث مسار البحث النظريّ السياسيّ إسهام الفلاسفة في تحليل نظريّات المُؤامَرة وعلاقتها بالديموقراطيّــة. بناءً على التساؤل إنْ كان يمكـن الدفاع، من حيث المبدأ، عن نظريّات المُؤامَرة من الناحية الفلسفيّة. أنجز هذا البحث المدير الثاني لمشروع المُؤامَرة والديموقراطيّة «ديفيد رانسيمان -«David Runciman»، «ألفريد مور - Alfred Moore» و«هوجـو دروشـون - Hugo Drochon».

ثالثاً، يتعلَّق هـذا المسار ببحـث نظريّـة الإنترنـت، إذ ينظر في تأثير الإنترنت على نظريّات المُؤامَرة. فيتساءل عن استحالة التحكُّم في الإنترنت وتوسيع/ إزالة جميع الضوابط الخاصة بالتكاثر الهائل لنظريّات المُؤامَرة. إذا كان هذا هو الحال، ما هي الجهات الفاعلة المعنية وكيف تنتشر نظريّات المُؤامَرة في عالم الإنترنت؟ تكلف بالبحث المدير المساعد «جون نوتون - John Naughton» و«ثيودور هونج - -Theo

رابعاً، يهدف مسار أبحاث الأنثروبولوجيا الاجتماعيّة إلى توسيع النطاق الجغرافيّ لعلاقة المُوّامَرة بالديموقراطيّة، ويغنى مقاربتها المنهجية. يتساءل عمّا يمكن أن نتعلّمه من الإثنوغرافيا المُفصّلة لنظريّات المُؤامَـرة المُحـدّدة والمتداولـة فـي الفتـرة المُعاصِرة. انخرط في هذا البحث «نانيكا ماثور -Nayanika Mathur» الـذي يـدرس نظريّات المُؤامَرة الناشئة عن إدخال بطاقات الهويّة الوطنيّة في الهند والمملكة المتّحدة. احتذبت أحداث المشروع اهتماماً بالغاً من الأكاديميين ووسائل الإعلام وعامّة الناس، إذ تمَّت دعوة مدرائه إلى مجموعة من فعاليات التوعية العامّة لمناقشة المشروع من خلال وسائل الإعلام السمعيّة والبصريّة وخلال «مهرجان الأفكار»



اجتذبت أحداث المشروع اهتماماً بالغاً من الأكاديميين ووسائل الإعلام وعامّة الناس، إذ تمَّت دعوة مدرائه إلى مجموعة من فعاليات التوعيـة العامّـة لمناقشـة المشـروع مـن خـلال وسـائل الإعلام السمعيّة والبصريّـة وخـلال «مهرجان الأفـكار - -The Fes tival of Ideas». أثارت جميع أنشطة المُشاركة العامّة اهتماماً واسعاً تراوح بين التعليقات من قبل منظَريّ نظريّـة المُوْامَرة والدعوة إلى البرامج التليفزيونيّة (2). فمنذ بدايته أثار المشروع اهتمام الناس، إذ دأب الصحافيون والزوار والزملاء الأكاديميون والجمهور بانتظام على وضع أسئلة مثل: ما تعريف نظريّة المُؤامَرة؟ ماذا اكتَشف الباحثون في المشروع؟ هل نظريّات المُؤامَرة سيئة للديموقراطيّة؟ هل تصرّف لي هارفي أوزوالد بمفرده؟ ما الفرق بين المُؤامَرة وغيرها منْ أشكالُ العمـل الجماعي مثل التواطؤ؟ ما الذي يجعل مؤامرة ناجحة؟... خُصِّصَـتُ الفتـرة مـا بيـن 2013 و2015 لتعريـف وتحديـد نظريّـة المُؤامَرة وتحليل بعض المُؤامَرات، ولم يتم تناول العلاقة بين المُوْامَرة والديموقراطيّة إلّا ابتداءً من شهر نوفمبر/تشرين الثاني 2015. خصّت المناقشات في البدايـة عبـور الحـدود الغامضـةُ بين المُوَّامَرة والخداع، أو بين قمع الحرّيّة من قبل ديكتاتورية قد تكون أعمالها الداخلية سريّة لكن نواياها الفعلية واضحة للجميع، أياً كان ما تعلنه على الملأ (فالوعد «باستعادة الديموقراطيّة في أقرب وقتٍ ممكن» الذي قدّمه قادة الانقلابات العسكرية نادراً ما يخدع أي شخص). ثم شُرعَ في النظر في

يمكنَ تعريف المُؤامَرة قانونيا باعتبارها: «اتفاق بين شخصين أو أكثر على ارتكاب جريمة في المستقبل. قد يشترط القانون الجنائي في بعض البلدان، أو في بعض المُوْامَرات أن يكون هناك فُعلٌ علنيٌّ واحدٌ على الأقلُّ قَد تحقَّق لتعزيز هذا الاتفاق

أنواع مختلفة من المُؤامَرات ومتغيِّرات فرعية لها.

ليشكُل جريمة. لا يوجد حَدُّ لعدد المُشتركين في المُؤامَرة، ولا يشترط، في معظم البلدان، اتخاذ أي خطوات لتنفيذ الخطة». وتعرَّف مدنياً: (يُشار إليها أحياناً بالتواطئ) باعتبارها اتفاقاً بين أشخاص لخداع غيرهم، أو تضليلهم، أو الاحتيال على حقوقهم القانونيّة، أو للحصول على ميزة غير عادلة. أمّا سياسيّاً فتعنى: تحدِّي مجموعة من الأشخاص بهدف الانقلاب أو الإطاحة بسُلطَّة سياسـيّة قائمة.

وتعتبر نظريّة المُؤامَرة محاولةً لتفسير حدث أو سلسلة من الأحداث أو ظاهرة من نوع ما، كنتيجة لمؤامرة سريّة تهدف إلى حرمان الأشخاص من المال أو الحرِّيّة أو السُّلطة أو المعرفة بشكل غير قانوني. إنها شكلٌ من أشكال المعرفة البديلة التي تعتبرً المعرفة التَّى ينتجها الخبراء في شأن أحداث غير موثوقة؛ تفترض نظريّات المُؤامَرة «مؤسَّسة» تنتج المعرفة «الرَّسميّة»، وغالباً ما يكون الدافع وراء ذلك هو إخفاء «الحقيقة» حول شيء ما. غالباً ما يؤكِّد أولئك الذين يستنبطون نظريّات المُؤامَرة أن الأشخاص العاديين غافلون عن المعرفة «الرَّسميّة»، وأن المُنظَرين وحدهم لديهم الحَقُّ في الوصول إلى الحقيقة.

هكذا تمثِّل نظريَّـة المُؤامَرة وسيلةً لفهم العالم، أي «تفسير مقترح لبعض الأحداث التاريخيّة (أو الأحداث) بلغة سببيّة دالة لمجموعة صغيرة من الأشخاص -المتآمرين- الذين يتصرَّفون سـرًّا ... تُوسـم نظريّـة المُؤامَـرة بكونها «نظريّـة»، لأنها تقـدِّم تفسـيراً للحـدث المعنى. إنها تقترح أسباباً لوقوع الحدث... (لا يلزم أن تدعى أن المُتآمرين جميعهم أقوياء، بل فقط أنهم لعبوا دوراً محورياً في وقوع هذا الحدث... في الواقع، نظراً لأن المُتآمرين ليسوا قادرين تماماً، فعليهم فعل ذلك سرّاً، فإذا تصرَّفوا في الأماكن العامّة، سيمنعهم الآخرون... [و] يجب أن تكون مجموعة المُتآمرين صغيرة، على الرغم من أن الحدود القصوى غامضةٌ بالضرورة».

عموماً يمكن تصنيف مواضيع جلسات النقاش والموائد المستديرة والمحاضرات المفتوحة التي تمَّت خلال مشروع المُؤامَرة والديموقراطيّة إلى ثلاثة أنواع، يتعلّق النوع الأوّل بتعريف المُؤامَرة من خلال النظريّات المُتناولة وتحديد أوصافها ومميزاتها الإيجابية والسلبية؛ في حين يتعلَّق النوع الثانى بعلاقات المُؤامَرة ونظريّات المُؤامَرةُ بالميادين المعرفية المُختَّلفة كعلم النفس، وعلم الاجتماع، والأنثروبولوجيا، والفلسفة، والإعلام والإعلاميات، والأيديولوجيا، والعلم والأنظمة السياسيّة؛ ويتضمَّن النوع الثالث الأمثلة التوضيحية أو التحليلية لنظريّة المُؤامَرة في مختلف أبعادها الإنسانيّة. وعليه تدخل ضمن النوع الأوّل العناوين البحثيّة الآتية:

1) التعريف: ما هي المُؤامَرة؟ ظهور «نظريّة المُؤامَرة»؛ المُؤامَرات الخام؟ مناخ المُوَّامَرة؛ تدهور نظريّات المُؤامَرة، هل هذا صحيح؟ حول رذائل وفضائل نظريّات المُؤامَرة؛ ما هي مشكلة نظريّات المُوْامَرة؟ هل يجب أن تصعد المُوْامَرة دائماً مباشرةَ إلى القمّة؟ نظريّات المُوَّامَرة القديمة لا تموت أبداً، بل تتغيّر فقط مع العصر؛ تكافؤ فرص نظريّات مؤامرة؟ التآمر باعتباره حكامة؛ هل نظريّات المُوامَرة للخاسرين تماماً؟ جماليات نظريّات المُوامَرة؛ إدراك جمالية «مناهضة للحكومة»؛ مُنظَر المُؤامَرة يدخل صدمة الحكومة! بعد فوات الأوان وعيوبها (المحدثة)؛ هل يمكننا التمييز بين المُؤامَرات وأشكال العمل الجماعيّ الأخرى؟ قائمة الانتظار التآمريـة؟ المُتهكمـون ومنظـرو المُؤامَـرة؛ دليـل الدمـي لنظريّـة المُوْامَرة؛ الكأس المسمومة لنظريّـة المُوْامَرة المضادة للثورة؛ نظريّات المُؤامَرة بين الشكوك العَلمانية + الخلاص الديني؛ فجوات المعرفة: الأسس الحديثة المُبكِّرة؛ ظهور المذنب فيلَّا الغريب «يغطي» على بزوغ نظريّات مؤامَرة؛ نظريّات المُؤامَرة الأوروبيّة؛ مَنْ يؤمنُ بنظريّات المُؤامَرة؟ كيف تدعم نظريّات المُؤامَرة ادّعاء الحقيقة؛ نهج حسابي للجدارة بالثقة؛ هل أنت

جاد؟: قياس الاعتقاد في نظريّات المُوْامَرة؛ المُراقبة والتحقّق من الحقائق؛ خريطة مؤشِّرات ترابط التعاليق؛ «الكذب في الظلام: القصص التي نرويها لإبقاء أنفسنا عقلانيين»؛ «الإنكار»: كيفية التعامل مع نُطْريّة المُؤامَرة في عصر «ما بعد الحقيقة». 2) العلاقات مع نظريّة المُؤامَرة: هل تهدِّد نظريّات المُؤامَرة الديموقراطيّة؟ هل تتآمر الديموقراطيّة؟ نظريّات المُؤامَرة والمفاجآت والديموقراطيّة؛ كيف ترتبط نظريّات المُؤامَرة بالأنظمة غير الديموقراطيّة؟ الشيوعيّة والتآمر والمُراقبة؛ الدين ونظريّات المُؤامَرة؛ العلم والتآمر؛ العلم والتصوير المُعاد تدويره في نظريّات المُؤامَرة بعد 11 سبتمبر؛ المُؤامَرات التكنولوجيّة؛ كيفٌ تنتشر الشائعات على الشبكات الإلكترونية؛ الصدف ونظريّات المُؤامَرة؛ علم نفس نظريّات المُؤامَرة؛ السلام مؤطّر في شكل مؤامرة؟ الشعوبيّة والحقيقة.

3) أمثلة توضيحية: منها: أكل البشر؛ ما حقّقه إدوارد سنودن حتى الآن؛ متى لا يكون الانقلاب انقلاباً؟ كلّ (نساء) رجال الرئيس؟؛ وفاة الدكتور ديفيد كيلى؛ رواية دون ديليلو «الميزان»؛ أغرب من الخيال: رجل المظلة واغتيال جون كنيدى؛ الأنطولوجيا المتوازية: حالة المبنى 7؛ 9/11 والأوساط الأكاديمية؛ «أسطورة الطعن في الظهر - Dolchstosslegende» البريطانية الجديدة؟ جـون كنيـدى وتراجـع نظريّـات المُؤامَـرة؛ المُؤامَـرات والتغطيـة والفشل: صيغة ووترغيت؛ وحيد القرن أو البنغلاديشي؟ نمط جنون العظمة لدى اليمين الهندوسي؛ لماذا نظريّات المُؤامَرة في أميركا ليست في تزايد رغم كلُّ شيء؛ تغيُّر المناخ ونظريّة المُوْامَرة؛ المحافظون الأنجلو أميركيين والتهديد عبر الأطلسى؛ نظريّات المُؤامَرة الأميركية؛ إنكار الهولوكوست: نظريّة الأرض المسطَّحة؟ نظريّات المُؤامَرة في فرنسا وإيطاليا؛ فيلم «المافيا والتآمر»؛ الأصوات المسروقة، الأشباح السريّة والنفط المخفى؛ بروتوكولات حكماء صهيون: الحقائق المحيطة بالخيال؛ بارانويا نظريّـة المُؤامَرة في روايـة مارك تويـن؛ «غثيـان في نيويـورك: مكتب الأبحاث الفيدرالي وجهاز الاستخبارات الأميركيين ضد ألبير كامى وسارتر»؛ أكبر قضية أرجنتينية؟ إذن ما الذي يكمن وراء هـوس تخفيـض العجـز؟؛ السـينما: عـن الحكايـات البريـة والغضب والتآمر؛ المُؤامَرات الحقيقية والمُتخيَّلة في الثورة الفرنسية؛ «الشعبويين والتقنوق راط: الخصومة المفتوحة، الانتماءات الخفيّة»؛ كان هتلر والنازيون يحتلون مكاناً بارزاً في المخدرات - نظريّة عصر «الحقائق البديلة»؛ نظريّات المُؤامَرة ومُعاداة السامية...

■ يوسف تيبس

#### الهوامش:

<sup>1 -</sup> احتضنه مركز الأبحاث في الفنون والعلوم الاجتماعيّة والإنسانيّات (CRASSH) بجامعة كامبريدج ما بين 1 يناير 2013 ويونيـ و 2018، بدعـم مـن منظَّمة ليفيرهـوم تراسـت (Trust Leverhulme).

<sup>2 -</sup> يمكن الاطلاع على مختلف الأنشطة التي أنجزها المُشاركون في المشروع على المُدوَنَة الخاصة به من خلال الرابط:



## تصوُّر المُؤامَرة العالميّة

# أسطورة حديثة في مواجهة اللايقين

يمثَل كتاب «تصوُّر المَوْامَرة العالميّة: عناصر أسطِورة حديثة»(١) للمُوْرِّخ وعالم السِياسة الفرنبسيّ «بيير أندريه تغاييف - Pierre-André Taguieff»ِ واحـداً مـن أبـرز الكتـب الحديثـة التـي حلَّلـت فكـر المُؤامَّـرة في أبعاده السياسيّة، النفسيّة والاجتِماعيّة ونظرت إليه كأسطورةٍ مُعاصرة مرتبطة بانهيار السرديّات الكبري ضمن شرط ما بعد الحداثة وملاذاً «سهلاً» لِلانهزامية والمظلوميّة خلالَ العصر الرأسماليّ. فما هي الشروط الذاتيّة والموضوعيّة التي حوَّلت نظريّة المَوْامَرة إلى أسطورةٍ سياسيّة واجتماعيّة مُعاصِرة؟ وإيّ انعكاسٍ لنسقَ أسطرة العالم على تطوُّر الفكر النقديِّ؟ وما هي العواَمل والسياقات المغذية لفَكر المؤامَرة وفقا لبيير أندريه تغاييف؟

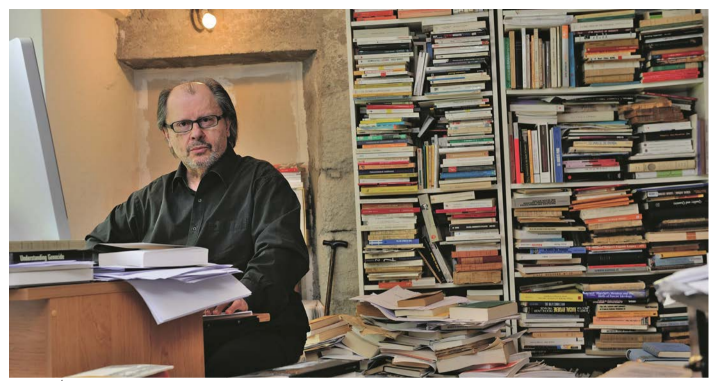
> في مقال صدر لهما سنة 2011 بمجلَّة «مجتمعات sociétés» الفرنسية(2)، أشار عالما الاجتماع الكوريان «بارك يونغ هـ و - Park Jung Ho» و«تشـ ون سـانج جين - Chun Sang Jin» إلى إمكانية انجرار علم الاجتماع النقديّ، المُمارَس منذ النصف الثاني من القرن الماضي، نحو فكر المُؤامَرة بالشكل الذي جعل النظريّـة الاجتماعيّـة محـاكاة لنظريّـة المُؤامَرة أو حول النظريّـة السوسـيولوجيّة إلـي نظريّـة سوسـيولوجيّة للمؤامَـرة(3) فـي ثـوب نقـد الهيمنـة والمهيمنيـن. فـي الواقع، ووفقاً لمنطق اشتغال المعرفة العلميّة، تقترن نظريّة المُؤامَرة بمنطق الحسّ المشترك، إلا أن سيطرة ما يسمِّيه بييـر أندريـه تغاييـف «اليسـارية الثقافيّـة -«Le gauchisme culturel (4) على مجال إنتاج المعرفة السوسيولوجية قد نقل الممارسة العلميّة من مستوى تفسير واقع الهيمنة السياسيّة والاقتصاديّـة إلى رهـان الكشـف عـن القـوى المهيمنـة وفضحها، وبالتالى السقوط في فخ المعرفة العامّية(5) وتفسير النسق العام لإنتاج العالم الاجتماعي والاقتصاديّ من منظور نظريّة المُؤامَرة.

> يدين علم الاجتماع النقديّ في شقّ كبير من ممارسته للنسق الماركسي الذي يربط الهيمنة

بطبيعـة البنيات السياسيّة والاقتصاديـة المُتحكّمة في إنتاج العالم الاجتماعيّ، الأمر الذين جعله موضع نقاش كبير طيلة العقود الثلاثة الأخيرة. يشتغل علم الاجتماع النقديّ وفقاً لروح يسارية تربط إنتاج المعرفة بالرغبة في تغيير العالم الاجتماعيّ لصالح المهيمين عليهم والمضطهديين ما يسقطه في منطق القول بوجود أيادِ خفيّة تحرِّك البنيات الفوقية. بما أن حقول العالم الاجتماعيّ تقوم على مبدأ الصِّراع الاجتماعي حول الرساميل والمصالح المختلفة، فإن الفاعلين في إنتاجها يلجؤون إلى استراتيجيات متنوِّعـة لضمـان الهيمنـة الجماعيـة علـى المسـتويات الاقتصاديّـة والاجتماعيّـة والفكريّـة... تقـوم علـى فكرة الجهل (التجهيل) بوجود قوة محرِّكة. بالنسبة لعالم الاجتماع الفرنسيّ «بيير بورديو - Pierre Bourdieu»، تكمن مهمَّة علم الاجتماع في إزعاج وفضح منطق لعب هذه الفئة المهيمنة. وبالتالي، لا يمكن تمثل العالم الاجتماعي إلَّا من خلال الوعي بالقوى المحرّكة؛ أي تمثّل الواقع الاجتماعيّ من خلال

لقد أفقد التركيز على منطق الحتمية، وهيمنة البنيات والارتهان بالنقد، معظم علوم الاجتماع





بيير أندريه تغاييف ▲

آه موضوعية.

بالإضافة إلى نقده لوهن الممارسة السياسية المُعاصِرة وتربّص فكر المُؤامَرة بشروط إنتاجها، انجرار الفكر النقديّ نحو الدفاع عن فكر المُؤامَرة ونقله من مجال الحسّ المشترك نحو مجال الممارسة العلميّة وإيجاد بعض كبار مفكّري العصر في المُؤامَرة مناسبة لتفسير نظريّاتهم وأفكارهم المختّلفة حولّ الهيمنة والسيطرة العالميّة (بورديو، تشومسكى...)، يقدِّم بيير أندريه تغاييف خمسة سياقات وعوامل ووضعيات مفسّرة لتحـوُّل المُؤامَرة إلى أسطورة سياسيّة خلال العصر الراهن(9):

- أوّلاً، تعدُّديـة المجـال العـام والانفتـاح علـى آراء الأقلّيّـات، المعتقدات المُهمّشة، الأوهام والأساطير وما يفرضه ذلك من قبـول للاختـلاف وتنـوُّع فـي الآراء وانفتـاح علـي الآخـر. بطبيعـة الحال، يتعلَّق الأمر هنا بقيم سياسيّة وإنسانيّة سامية تتماشى ورهان التنوير وعقلنة الحياة العامّة، لكن حينما نتحدَّث عن منطق قبول واحترام أي قول كيفما كان وفقاً لمبدأ «لما لا» فذلك سيقودنا حتماً نحو سيادة منطق الشعبوية وانبعاث فكر المُؤامَـرة.

- ثانياً، إغراءات النسبية الراديكالية والانخراط في عصر الشكّ واللايقيـن الكوني. في سياق انهيـار السـرديّات الكبـرى، انتشـرت «عدميـة معرفيّـة تجـرِّد مفهـوم الحقيقـة مـن معانيـه»، بلغـة تغاييف، في شكل ثقافة شعبيّة كونية تستند إلى الثورة الرَّقميَّة ومقولات النسبية من أجل تبرير فكر المُؤامَرة بإيعاز من العلوم الاجتماعيّة. لقد انتقلت البشرية خلال العقود الأربعة الأخيرة نحو منطق القول بالتفسيرات عوض التركيز على الحقائق وتحوَّلت هذه الأخيرة إلى ما يشبه المُعتقدات النسَّبية القابلة للتزوير والتلاعب في أي زمانِ ومكانٍ؛ وكأن لكلّ

النقديّة شرعيتها العلمية والموضوعية من خلال تجاوز الدراسة العلمية لفكر المُؤامَرة إلى «الإيمان» بمركزيته في إنتاج العالم الاجتماعيّ، فيما يشبه عودة سحر المُؤامَرة والأسطورة ليهيمن على منطِّق الممارسة العلميِّة. وأكثر من ذلك، ظلَّت هذه التخصُّصات تسبح في فلك مطاردة الخيال والأشباح الماورائية للعالم الاجتماعيّ وغُابت عنها النتائج العملية المركّزة على منطق فعل الفاعل وعقلنة السلوكات والتنظيمات الاجتماعيّة، ما حولها إلى تقليد لنظريّة المُؤامَرة في ثوب أكاديمي ونقديّ بلغة بيير أندريه تغاييف (٢)... وكأن الدفاع عن المِّظلومين والمُضطُّهدين مبرِّرٌ كاف للشرعنة العلمية للمؤامرات والأساطير المُعاصرة. في سنةً 2006، أظهر مؤرِّخ الأفكار وعالم السياسة الفرنسيّ «بيير أندريه تغاييف» في كتابه المميّز «تصوُّر المُؤامَرة العالميّة: عناصر أسطورة حديثة» أن فكر المُؤامَرة تحوَّل إلى ما يُشبه عقيدة الخاسر والمُضطهد خلال العصر الحالى، وأضحت نظريّة المُؤامَرة تتغذَّى على اللايقين لتطال مختلفٌ جوانب الحياة الإنسانيّة بحثاً عن تفسير الأحداث والوقائع العصية على الفهم (دون العودة إلى المعرفة العلميّة). بهذا المعنى، نكون أمام أسطورة مُعاصرة لازمت تحوُّلات شرط ما بعد الحداثة وسيادة اللايقيـن والتشـكيك في الذات، العقـل، المؤسَّسـات والعالم. في حقيقة الأمر، يرفض تُغاييف القول بمصطلح «نظريّة المُؤامَرة». (معرفياً)، لأننا أمام طريقة تفكير وعقلية قريبة إلى البارانويا الجمعية تُنسب إلى موضوع يريد الفرد استبعاده ونوع من القص المفسّر والمضلَّل في الآن نفسه لأحداثِ صادمة أو غير مفسّرة وغيـر مقبولـة(8). وفقّاً لهـذا المنظـور، يمكـن إدراج فكـر المُوْامَـرة في خانـة الأسـاطير وتاريـخ الأفـكار الملازمـة لتاريـخ البشريّة أكثر من القول بكونه نظريّة قائمة على أسس عقلية

واحد حقيقته الخاصّة، الأمر الذي يفتح المجال أمام مناح جديدة من العدمية تعزِّز فكر المُوَّامَرة في اتِّجاه كوني. - ثالثاً، تأثيـر الثـورة الرَّقميّـة والمعلوماتيّـة في سـرعة انتشـار وتداول الأفكار والمعلومات. أضحت المعلومات والأخبار الزائفة أو الحقيقيّة تنتشر بسرعة كبيرة تسبق الحدث نفسه، في حين أن تحديد الحقائق والتأكِّدُ منها يتطلُّب وقتاً كبيراً. نتيجة لهذا، تأتى عملية النقد متأخِّرة عن الحقيقة ولا يتم اللجوء إليها إلّا بعد انتشار الأخبار الزائفة والخاطئة والتسليم بها على نطاق واسع، الأمر الذي يحوِّل الثورة الرَّقميّة إلى عامل مساعد عليّ أسطرة فكر المُؤامَّرة وشعبويّة الحقيقة في عالم الأنفوسفير. - رابعاً، انتشار المعلومات غير المُنظَّمة أو المُتسلسلة. من الطبيعي أن يترافق التضخم في المعلومات والأخبار مع القلق واللايقين إزاء معاني ودلالات وحدود الحقيقة. يقترح تُعاييف المعادلة التالية لتفسير هذا الوضع: كلّما قدَّمت وسائل الإعلام مزيداً من المعلومات، زاد عدد المستهلكين الذين «يفترضون» أن المهيمنيـن يخفـون عنهـم المعلومـات «الحقيقية». بهـذا المعنى، يشتغل فكر المُؤامَرة في نطاق «المناطق الرمادية» (أي الأسئلة والقضايا التى لم يتم الإجابة عنها) والرغبة في الشفافية والبحث عن التحقيقة، من خلال مناشدة طريق الغموض وإطلاق العنان للخيال الجمعيّ والشعبويّ الذي يتغذّي على الخوف

- خامساً، التوافق بين منطق اشتغال الإعلام المُعاصر والرهانات

الجماهيري من الخديعة وغياب الحقيقة.

السياسيّة والاقتصاديّة العامّة. يميل دعاة المُؤامَرة إلى الاعتقاد بأن المعلومات الحقيقيّة لم تعد مرتبطة بالإعلام «الرَّسميّ» بقدر ما أضحت مقترنة بالعالم الرَّقميّ المفتوح والحرّ، بالشكل الذي حوَّل بعض رموز فكر المُؤامَرة إلى «مقاومين شعبيين»

للتضليل العام، وباحثين عن الحقيقة الغائبة وأبطال في مغامرة عظيمية هي بالضرورة إحياء للأسطورة في صورتهاً العصريّية. لذلك، يجب الانتباه إلى أن فكر المُؤامَرة هو صناعة فكريّة وأبدبولوجيّة مرتبطة بالنخب المُثقَّفة، أكثر ممّا هو نتبجة تاريخيّــة لتحــوُّلات الحــسّ المشــترك، التــي وجــدت فــي هــذه الأسطورة ملاذاً لتفسير ما لا يقبل التفسير ونصّبت نفسها وصية على المعنى والوجود والحقيقة في العصر الرَّقميّ.

كما أن هناك مَنْ يسعى لخداع النّاس، هناك مَنْ هم على استعداد للانخداع بسهولة، يذكرنا نيكولا ماكيافيل. لقد تحوَّل الشكّ من أجل بلوغ الحقيقة إلى شكّ من أجل الشكّ يهدِّد قروناً وقروناً من التراكمات الفكريّـة والعلميّـة لصالح أساطير تتغذَّى على شكّنا وخوفنا ومشاعرنا الإنسانيّة واللايقين الذي نعايشه في عصر الثورة الحضريّة والصناعيّة. لهذا، أصبح الاعتقاد بأن «الحقيقة موجودة في مكان آخر وخفي» دليلاً واضحاً على الانجرار نحو المُؤامَرةَ والتضّليل والتشكيك في الحقيقة نفسها.

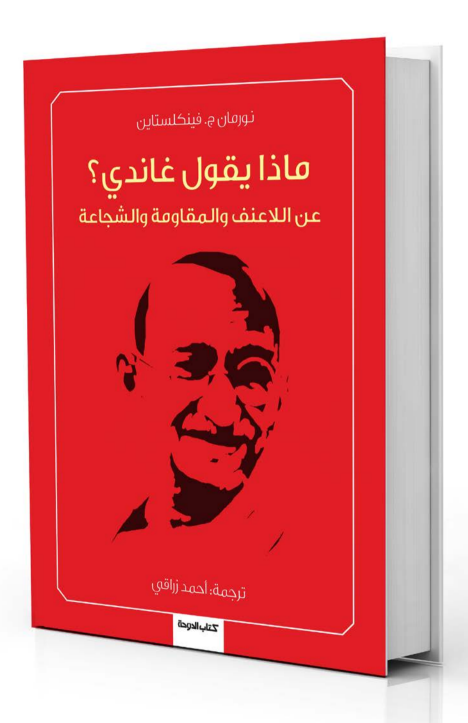
ختاماً، إننا في هذا الصدد لا ننفى إمكانية وجود مؤامَرات ملازمـة لتاريـخ البشـريّة (فاشـلة أو ناجحـة)، كمـا يذكّرنـا بييـر أندريه تغاييف نفسه، لكننا نرفض كذلك إدراج المُؤامَرة في خانة النظريّات العلمويّة والأيدولوجيّة المؤطرة لمنطق تفاعلنا مع حقيقة ذواتنا، الآخرين، الطبيعة والعالم. بالإضافة إلى هذا، لا يعنى ربط فكر المُؤامَرة بالعلوم الاجتماعيّة النقديّة أن هذه الأخيرة تتوافق ونظريّة المُؤامَرة، وإنما يمثَل دليلاً على كون المنحى الذي اتخذه علم الاجتماع النقديّ للكشف عن الشروط الموضوعيَّة لإنتاج الهيمنة وعملها قدَّ أسقطه في إعادة السحر إلى هـذه الأسـطورة عوضـاً عـن دراسـة الشـروطُ الموضوعية لعملها. لهذا، ما من حلّ لهذه الوضعية سوى الاعتراف باختراق فكر المُؤامَرة للحقل الأكاديمي كما مجال الحسّ المشترك، البحث عن الشروط الكفيلة بالحدِّ من الظاهرة بتغليب كفِّة العلمية على مختلف الحسابات الأيديولوجية وتعزيز آليات التربية النقديّة الموضوعية الهادفة إلى حماية الأفراد والجماعات من خطر انتشار فكر المُؤامَرة ضمن عالم الأنفوسيفير.

#### ■ محمد الإدريسي

- 1 Pierre-André Taguieff, L'imaginaire du complot mondial, Aspects d'un mythe moderne, Paris,
- 2 Ho Park Jung, Jin Chun Sang, «La théorie du complot comme un simulacre de sciences sociales?», Sociétés, vol. 112, no. 2, 2011, pp. 147-161.
- 3 ibid, p: 150.
- 4 ibid.
- 5 ibid, p: 151.
- 6 ibid.
- 7 Pierre-André Taguieff, L'imaginaire du complot mondial, ibid, pp: 12-19.
- 8 Pierre-André Taguieff, Réflexions sur la pensée conspirationniste, revue raison pratique, 2016.
- 9 ibid.



### صدر في **كتاب الدوحة**



◆ Doha Magazine 

⑤ aldoha\_magazine 

⑤ @ aldoha\_magazine



# السكوت عنه في سردية التآمر

أدخلت المجتمعات العربيّة في متاهات وأنفاقٍ مُرْعِبَة. وهي متاهات تروم توقيف طموحات النهضة العربيّة، وهي في تصوُّرنا ليست مجرَّد نتيجة لمُوْامَرات خارجية، قدر ما تعتبر فِعلاً نساهم جميعاً في منحه الملامح العامّة التي يتَّسم بها..

#### مَنْ يتآمر على مَنْ؟

يجري في كثير من مقالات الرأي في الإعلام العربي، التي تتَّجه لتشخيص أنماط الصِّراع السياسيّ القائمة في عالمنا العربيّ وفي العالم أجمع، كثير من الإعلاء من نظريّة المُؤامَرة ومنحها القدرة على تفسير مختلف أشكال الصِّراع الدائرة في العالم. كما تقوم بعض الأبحاث والدراسات السياسيّة والاستراتيجيّة المُتعلّقة بالعالم العربيّ، بتعميم منطق المُؤامَرة، منطلقة من أن الظواهر والأحداث الجارية اليوم، تُعَدُّ نتيجة لسلسلة من المُؤامَرات التى تروم تفجير المجتمع العربى والإطاحة بأنظمته

التعميم دون سند أو إثبات. فيتحوَّل التاريخ والصِّراع السياسيّ داخله إلى مجموعة من الألغاز. تتخذ نظريّة المُؤامَرة في بعض الكتابات والتقارير صفة الشرط القادر على تفسير كلُّ ما هـو معقَّـد وغامض، في مختلف أوجه آليات الصِّراع الجارية في المنطقة العربيّة، حيث يـرى أصحـاب التاريـخ المُؤامَراتي أن كل ما حصل ويحصل بالأمس واليوم في عالمنا، يُعَدُّ نتيجة حتمية لتدبير مُقَدُّر ومرتَّب سلفاً. إن انفجارات الميادين العربيّة مثلاً، وقد شملت سنة 2011 مجموعة من البلدان العربيّة، تُعَدّ في نظرهم نتيجة تدبير جهات أجنبية. وقد حصلت ويتواصل

السياسيّة. ويقوم الذين يستخدمون مفردة المُؤامَرة كمفتاح للفهم والتفسير بالسكوت مقابل ذلك،

عـن الأسـماء الكاملـة للمُتآمريـن والسـكوت أيضـاً،

عـن أسـماء مَـنْ تآمـروا معهـم، والاكتفـاء بآليـات فـي

وشروط الحدث في أبعادها المُعقَدة والمُركَبة، ولا إلى مختلف التداعيات والدروس المستفادة من كلُّ ما حصل، بل يكتفي بترديـد حكايـة المُؤامَـرة متصوِّرا أنه وضع أصبعه على السرِّ المكنون.

حضورها مستهدفة تخريب المجتمع والدولة وإشاعة الفتنة. لا يلتفت راوى سردية المُؤامَرة إلى سياقات

يمكن أن نشير إلى أن نظريّة المُؤامَرة تُخْفِي مواقف وأسئلة أخرى، حيث يتم السكوت عن الأطراف المُتواطئة في فعل وأفعال التآمر، كما يتم السكوت عـن التحـوُّلات التـى تقـع بعـد حصـول التآمـر، ويتـم السكوت كذلك عن السياقات التي تلت الأفعال التي نُظِر إليها كأفعال تآمرية، بحكم أن الذين يتحدَّثونَ عن المُؤامَرة يكتفون بالبدايات، أمّا الامتدادات





لا يلتغت راوى سردية المُؤَامَرة إلى سياقات وشروط الحدث في أبعادها المُعقَّدة والمُركّبة، ولا إلى مختلف التداعيات والحروس المستفادة من كلّ ما حصل، بل یکتفی بتردید حكاية المُؤَامَرة متصوِّراً أنه وضع أصبعه على السرّ المكنون

> والتداعيات فلا تعود في ملكية المُدَبِّر الأوّل، بل تسقط في أيدي مدبرين آخرين! والمُؤامَرات في التاريخ لا تظل في ملكية مَنْ يدبِّرُها عند انطلاقها، بل تتحوَّل ضمن عمليّات تنفيذها إلى أحداث بمواصفات أخرى تتجاوز ترتيبات التدبير الأوّل، لتصنع مساراتها الخاصّة في تفاعل مع

نجحت الثورات المُضادَّة في المجتمعات العربيّـة خـلال السـنوات الماضيـة فـي تعميم منطق المُؤامَرة، حيث عَمِلَتْ بقايا قِـوَى الاسـتبداد والفسـاد فـي مجتمعاتنـا على إشاعة جملة من المعطيات في الإعلامين المرئى والمكتوب، وفي الوسائط الاجتماعيّة، مُدَّعِيَّة أن ما حصل ويحصل في السنوات الأخيرة في بلدان عربيّة كثيـرَة يُعَـدُّ نتيجـة لمسلسـل مـن التآمر الهادف إلى إنجاز عمليات انفراط لمُقوِّمات الاندماج الاجتماعيّ، فنصبح

شروطها والشروط المحيطة بها.

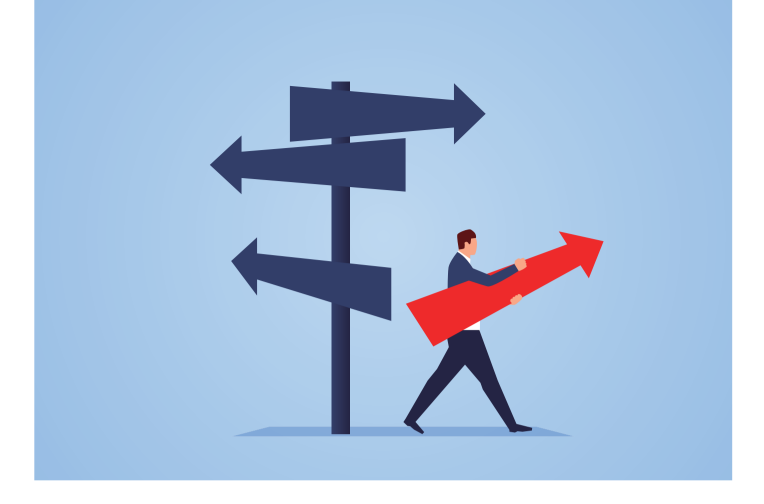
أمام مجتمعات تتحدَّث لغة الملَّل والنِّحَل، وتحلم بدولة الخلافة وفتوحاتها.

#### التآمر آلية من آليات الصِّراع

لا ننظر إلى المُؤامَرة والتآمر في التاريخ من زاوية أخلاقيّة، بل إننا ندرجها ضمن الآليات المُستخدَمة في أزمنة الصّراع المتواصلة بين المجتمعات في التاريخ. ونعتبر أنها توظف بصيغ وأشكال عديدة فى أزمنة الحروب، إضافة إلى ذلك، نتصوَّر أن التآمر في التاريخ لا يتم كما أشرنا إلَّا بحصول أشكال من التواطؤ المُمَهِّدَة له، ومن هنا، الطابع المُركّب للمُؤامَرة ومدبريها، ولمَنْ انطلت عليهم خيوطها.

إن التحوُّلات العالميـة الطارئـة في أشـكال الصِّراع والحروب الجارية في أكثر من قارة وأكثر من جبهة في العالم، تبرز أن أنماط الحروب التى عرفها التاريخ

تغيّرت وتتغيّر باستمرار. وأن أنماط الحرب بالوكالة وقد أصبحت اليوم علامة بارزة في كثير من بؤر الحرب والصِّراع الدائرة هنا وهناك، تقوم بتوظيف آليات ووسائط جديدة من قبيل ما نلاحظه في مسألة استخدام ميليشيات الإرهاب من طرف مختلف أطراف الصِّراع لترجيح خيارات سياسـيّة وأخـري عسـكريّة، بهـدف إلحـاق الضرر بالخصوم. وتُبيِّن جوانب ممّا أشرنا إليه في صور الاتساع والتوسُّع الذي عرفته تداعيات الثورات العربيّة في المشرق العربيّ، انتعاش منطق الإرهاب فى المستويين الإقليميّ والدوليّ وفي المحيط العربيّ، وذلك بعد التوسُّع الذي ارتبط بموضوع «داعش» في كلّ من العراق وسـوريا وليبيـا، والتدخّـل السـوفياتي، ثم المواقف الإيرانية والتركية في كلُّ ما حصل في سوريا، ثم مواقف التيار السعودي الإماراتي في مواجهة الحوثيين



في اليمن، وحزب الله، وكلَّ الأحداث التي تلاحقت بعد ذلك، أدخلت المجتمعات العربيّة في متاهات وأنفاق مُرْعِبَة. وهي متاهات تروم توقيف طموحات النهضة العربيّـة وهـى فـى تصوُّرنـا ليسـت مجـرَّد نتيجة لمُؤامَرات خارجية، قدر ما تعتبر فعلاً نساهم جميعاً في منحه الملامح العامّة التي يتّسم بها.

#### التآمر والمتاهات العربيّة

لم يكتف الذين ابتكروا المحتوى الجديد لمفهوم المُؤامَرة وعملوا على تعميمه بتحديد وضبط العناصر التى أشرنا إليها، بِل ذهبوا أبعد من ذلك، حيث تحوَّلت النَّزعات الطائفية والنَّزُوعَات الجهادية إلى مجموعة من البُؤَر الْمُعدَّة في إطار برنامج تآمری شامل، یتوخّی فی نظر الفئات المُدبِّرة لمَا حصل، نشر الخراب في الحواضر العربيّة ثم الاستيلاء عليها وعلى خيراتها، وتقسيمها بعد ذلك بين قَوَى الشَّرّ العالمية، القادمة من عالم لا علاقة له بأخلاق الرحمة التي يؤمنون بها. وقد اتخذ الموقف التآمُري في البداية، صورة موقف رافض لكلّ ما حصل في المياديـن العربيّـة، حيـث خـرج الشـباب

العربيّ لتلتحق به بعد ذلك الفئات المُهَمَّشَـة في المدن العربيّـة، كما يحصل عادةً في كثير من الثورات التي عرفها التاريخ. إَلَّا أن أصحاب التاريخ المُؤامَراتي، يرون أن كلّ ما حصل يُعَدُّ نتيجة حتمية لتدبير مُقَدَّر ومُرَتَّب سلفاً.

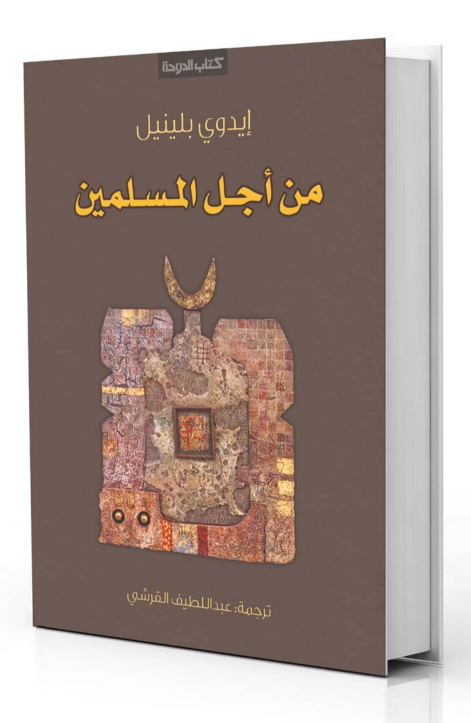
وإذا كان حــدث الانفجــارات التــي عَمّــت العديـد مـن البلـدان العربيّـة سـنة 2011 قد اتخذ ملامح جديدة، مُوَاكِبة لمختلف صـور تطـوُّره ومختلـف التفاعـلات التـى صاحبته إقليميّاً ودوليّاً، الأمر الذي ساهم في تحويل جوانب من مساراته وانعكس على موضوع المُؤامَرة، ليَتَّخذ ملامح مختلطة يصعب فرزها، فأصبح لغط المُؤامَرة وسط كلّ الصعوبات والعوائق التى تولَّدت في قلب الحدث، مقترناً بالموقف من الثورات وما خلّفته من نتائج في مختلف البلدان العربيّة. تواطأت أنظمة وبقايا أنظمة وقِوَى إقليميّة ودوليّـة لإقـرار مبـدأ المُؤامَـرة، والسـكوت عن الآفاق التي فتحها المشروع الثوريّ أمام المجتمعات العربيّة. وبحكم التعثّر الناشئ في قلب التداعيات التي حصلت، والناشئ أيضاً لنقص ملحوظٍ في

تمرس نخبنا السياسية بآليات التوافق الديموقراطيّ في الأطوار الانتقاليّــة في التاريخ، فإن مَنْ يُنَظِّرُون اليـوم للفعـل المُؤامَراتيّ يتَّجهون لمزيد من محاصرة ما لا يمكن محاصرتُه، نقصد بذلك، الفعل الثوريّ ومآثره حتى عندما يحاصر.

يمكن أن نستعمل مجازات أخرى لتوصيف الحال العربيّ، من قبيل إبراز صور تلاطم الأمواج مشرقاً ومغرباً، حيث تهب الريح لتدفع الأشقاء في اتجاهات متناقضة، تدفعهم إلى علاقات غير محسوبة العواقب مع القوَى الدوليّة والإقليميّة، كما تدفعهم إلى حروب بالوكالة وإلى تخندقات تنسيهم مآلاتهم المُوجعة، فى العاراق وسوريا واليمان وليبيا وفي فلسطين قبل ذلك وبعده، حيث تحصل العجائب والغرائب باسم المصلحة والتاريخ، باسم التَّبَعِيَّة والوَهَن، وباسم المُؤامَرات والتآمر وعَمَى البصر والبصيرة. فمتى نوقف هبوب الرياح العاتية؟ بل مَنْ يملك اليوم القدرة على إيقافها؟

■ كمال عبد اللطيف

#### صدر في **كتاب الدوحة**



◆ Doha Magazine 

⑤ aldoha\_magazine 

⑤ @ aldoha\_magazine





# طه حسین عن قرب.. ذکریات شخصیّة

كانت هذه هي المرّة الأولى التي أدخِل فيها بيت أديب كبير، باستثناء شقّة يحيى حقّي التي كانت جميلة وبسيطة، ولكنَّها ملينتة بالِّكتُّب، أُيضاً، وشقَّة يوسف إدريس المترفة، والتي لم يكن فيها كَّثير مَّن الكتب. أمّا بيت طه حسِين، فهو (فيلًا) باذخة ذات حديقة واسعة، لاحظت جمالها والاعْتناء بها، وأنا أدور حول البيت قبل دخوله، ذكَّرتني بالقصور التي كنَّا نراها في الأفلام السينمائية لأحمد بدرخان.

> بمناسبة حلول الذكري الثلاثين بعد المئة، لميلاد عميـد الأدب العربـى (15 نوفمبـر ، 1889 -28 أكتوبـر ، 1973) فــى الشــهر الماضــى، دون أن يحتفــل الواقــع الثقافي بهذه الذكري المهمّة، احتفالاً يليق بها، أعود، هنا، إلى الذكريات الشخصية التي جمعتني بتلك القامة العملاقة، التي أحسب، الآن وقد مَرَّ بنا كلّ ما مَرّ، أنني كنت محظوظاً حينما حظيت بتلك اللقاءات القيلة معه. خاصّة وأننى التقيت به ثلاث مـرّات، لاتـزال كلّ منهـا محفـورة فـي ذاكرتـي وكأنهـا حدثت بالأمس. والواقع أنني، حينما أستعيد سنوات الشباب الأولى في الستِّينيات، أشعر بأنني كنت محظوظاً، حينما تعرَّفت، في شرخ الشباب، على جلَّ كُتَّابِ مصر الكبار، وقتهاً؛ من توفيق الحكيم، ويحيى حقّى، حتى نجيب محفوظ، ويوسف إدريس، وفتحی غانم، ومحمود البدوی، وسعد مــگاوی، وغيرهم، وتعلّمت منهم الكثير. وتعدّدت لقاءاتي بهم عشرات، بل مئات المرّات. لكننى لم ألتق بطه حسين إلا ثلاث مرّات.

فقد قدمت من قريتي، بعد إكمال الثانوية العامّة فى مدرسة قويسنا الثانوية، إلى القاهرة، لأتوجَّـه -مباشـرةً- إلـى نـدوة نجيب محفـوظ التـى كانت تعقد في «كازينو أوبرا»، صباح كلّ جمعة. كنت قد اكتشفت أعمال محفوظ الأولى، في مكتبة المدرسة الثانوية، التي كان نهمي للقراءة فيها، قد دفع المدرِّس المسؤول عنها إلى تكليفي بـدور في تنظيمها والإشراف عليها. وكان لمكتبة المدرسة تلك فضل تخریجی من مدرسة كلّ من أرسين لوبين، وشرلوك هولمز، والروايات البوليسية، إلى مدرسة



صبری حافظ

محمود كامل ومحمود تيمور. لكن اكتشافي لـ (زقاق المدق) وأعمال نجيب محفوظ الثلاثة التي كانت فى مكتبة المدرسة، فتننى وجعلنى أبحث عن أعماله، وأتتبَّع أخباره، فعرفت بنبأ ندوته الأسبوعية المفتوحة. كان محفوظ قد فرغ من الثلاثية، وأنفق سنوات عديدة في تأمُّل التغيُّرات الجديدة، قبل أن يكتب (أولاد حارتنا) التي تابعتها في عامى الأوَّل من التردُّد على ندوته.. أقول كان اكتشافي له، هو الذي دفعنى إلى التوجُّه لندوته، قبل أن أتوجَّه إلى قاعات دراستي الجامعية.

وقد فتحت هذه الندوة عالماً كاملاً وساحراً لشابّ طُلعـة، لـم يبلـغ العشـرين بعـد. فيهـا تعرَّفـت إلـى أكثر أبناء جيلي من الذين عُرفوا، فيما بعد، باسم جيل الستينيات، من كتّاب وشعراء، وعلى غيرهم ممَّن سبقونا إلى الكتابة بجيل أو جيلين، وكان عدد كبير منهم يتردُّد على ندوة نجيب محفوظ تلك. وصحبنى عدد منهم إلى ندوات أخرى، كانت تعجّ بها القاهرة في ذلك الوقت، من مطالع الستينيات، وتنظّم ندواتها الأسبوعية في أمسيات مختلفة. كانت هناك «رابطـة الأدب الحديـث»، التـى كانـت تتـردَّد في قاعاتها، أصداء صولات محمود أمين العالم وجولاته فيها، قبل اختفائه القسرى وراء القضبان، عام 1959، وكان هناك «نادى القصّة»، الـذي سعى يوسف السباعي لاستقطاب أعلام جيله من الكتّاب فيه، وكانت هناك «الجمعية الأدبية المصرية» التي تضمّ جيلاً أكثر شباباً من الناشطين في الرابطة والنادي، وكان أبرز أعلامها صلاح عبدالصبور، كما كانت هناك «جمعية الأمناء» التي تمحورت حول كانت تجعل القاهرة، لشابٌ قادم من أعماق ريف المنوفية، تبدو وكأنها محفل أدبى يوميّ مترع بالمعارف، وتنوُّع المشارب والاتِّجاهات، ولا يكفّ عن الجدل والنقاش اليومي حولها. بل إننى، وبعد حياة طويلة في المؤسَّسة الجامعية الغربية، بمحاضراتها ومؤتمراتها، أستطيع القول بأن ما كان يدور في تلك المحافل، كلّ أسبوع، لا يقلُّ جدِّيةً وعمقاً عمّا تنظِّمه كثير من تلك الجامعات، وإن تفوق عليها بأن من كانوا يتردَّدون عليها كانوا يفعلون ذلك بدافع فردى حقيقى للمعرفة، وليس من أجل الحصول على مؤهّل

وما إن بدأت الكتابة في الصفحة الأدبية لجريدة (المساء)، وملحقها الأسبوعي، وكان يشرف عليهما رائد كبير ذو بصيرة ثاقبة، هو عبدالفتاح الجمل، ثم بعدها في مجلّة (الآداب) البيروتية التي كان يرأس تحريرها سهيل إدريس، حتى استقطبني كبير آخر، هـو يحيى حقّى، للعمل معه فـى مجلّة (المجلّة)، منذ عام 1963. لهذا كلّه، أتيح لي أن أتعرَّف، شخصياً، سواء في ندوة نجيب محفوظ، أو



في الصفحة الأدبية بـ(المساء)، ومكتب عبدالفتّاح الجمل المفتوح في صالة دورها العلوي الفسيحة، أو فيما أودّ أن أسمّيه (صالون يحيى حقّى)، في مكتبه بمجلّة (المجلّة)، كلّ كتّابنا؛الكبار منهم والشبّان. وحينما شاركت، عام 1970، عام ترك يحيى حقّى لمجلّة (المجلّة) مُكرهاً، في تأسيس الملحق الأدبى لمجلّـة (الطليعـة) التي كانـت تصدر من مؤسَّسة (الأهرام)، أتاح لي العمل فيها التردُّد، يوميّاً، على صالـون أدبى آخـر هـو مكتب توفيق الحكيم في الدور السادس في مبنى (الأهرام). وهكذا، اكتملت معرفتي الحميمة بكلُّ كُتَّاب مصر الذين قرأت جلَّ أعمالهم، وأنا لازلت في بداية الشباب، باستثناء طه حسين، وعبّاس محمود العقّاد.

كان أوَّلهما قد اعتزل العمل العام وحتى التدريس في الجامعة، حينما وفدت إلى القاهرة، وكان ثانيهما لايـزال يعقـد صالونـه الشـهير، صبـاح كلُّ جمعة، وفي الوقت نفسه الذي كانت تنعقد فيه ندوة نجيب محفوظ. وكان هناك، من أصدقاء الشباب، شاعر تقليدي من جيلنا، هو الحسّاني حسن عبدالله، من المقرَّبين ليحيى حقّى في (المجلَّة)، من مريدي العقّاد والمتردِّدين على صالونه، بانتظام. وقد حاول أكثر من مرّة إغرائي بالذهاب معه، ولكن لم تكن لدىّ أيّ رغبة، بعد كلّ ما قرأت للعقّاد، وسمعت عنه، في الذهاب إليه أو حضور صالونه، برغم إغراءات الحسّاني، والغياب عن ندوة نجيب محفوظ التي تعُقَد في الوقت نفسه؛ لأننى كنت فكرياً وموقفياً ضدما آل إليه أمر العقاد في تلك المرحلة. ولم تطل مقاومتى التى لم تستغرق أكثر من عام بعد معرفتي بالحسّاني، إذ سرعان ما غادر العقّاد نفسه عالمنا، وإن كان الحسّاني قد أخذني إلى بيته، قبل أن تتبدُّد مكتبته.

لكن ظلَّت لـديَّ رغبـة حقيقيـة في التعرَّف، عن قـرب، إلـي طـه حسـين، ولـم يكـن هـذا بالأمـر اليسير. وحينما انتقلت، قُبَيل النكسة، عام 1966، للعمل موظَّفاً في «المجلس الأعلى لرعاية الفنون والآداب والعلوم الاجتماعية»، منَّيْت النفس بأنني سأراه، عن كثب، في الاجتماع السنوي للمجلس، والذي كنت أسمع، من الزملاء، عن صولاته وجولاته فيه. لكن ضربة النكسة المصريّة ألغت هذا الاجتماع، وما إن عاد للانعقاد، بعدها، حتى كان طه حسين قد أقعده المرض، وقرَّر الاكتفاء إلا مطر العردية

EGYPT



برئاسة لجنة واحدة من لجان المجلس كانت تجتمع مرّة أو مرَّتَيْن في السنة، في بيته «رامتان»، في حيّ الهرم. عندها، قـرَّرت العمـل، بـدأب وإصـرار، علـى الانتقـال مـن الإدارة التـى أعمل فيها في المجلس، إلى تلك التي تنظِّم أعمال اللجان، وخاصّةً اللجنة التي يرأسها طه حسين، والقيام بدور سكرتير تلك اللجنة؛ كي تتاح لي، ليس -فقط- فرصة رؤيته، بل فرصة زيارة بيته، أيضاً.

وكان «المجلس الأعلى لرعاية الفنون والآداب والعلوم الاجتماعية»، وقتها، هيئة مستقلّة تابعة لرئاسة الجمهورية، ولم يكن مجرَّد مؤسَّسة تابعة لوزارة الثّقافة، كما أصبح الآن، خلفه، «المجلس الأعلى للثّقافة»، والذي أحالته فترة سيطرة فاروق حسنى على مقدرات الثّقافة المصريّة، وإدارة جابر عصفور له، إلى أداة لتدجين المثقّفين، وإدخالهم إلى الحظيرة، بحسب تعبيره الأثير. وكان أعضاء المجلس، وقتها، من كبار مثقّفي مصر، المشهود لهم بالمصداقية والنزاهة واستقلال الرأى مثل طـه حسـين، وعبـاس محمـود العقّـاد، ويحيـى حقّـى، ونجيـب محفوظ، وتوفيق الحكيم، ومحمود تيمور، وزكى نجيب محمود، وعبدالرحمن الشرقاوي، وحسين فوزي، وسليمان حزين، ومحمد عـوض محمـد، وعائشـة عبدالرحمـن، وأضرابهـم. وكان هذا المجلس يجتمع، مرّةً أو مرَّتَيْن في العام. وكان الموظفون

الذين سبقوني للعمل - والذين يقومون بوظائف السكرتارية المختلفة لتلك الاجتماعات - يروون الكثير عن صولات هؤلاء الكبار، ومقاومتهم لمحاولات الدولة المختلفة (وكانت، وقتها، دولة عبدالناصر) للتدخُّل في أمور الثّقافة أو التأثير عليها. ولمّـا انتقلـت، عـام 1966، للعمـل فـي سـكرتارية «المجلـس» الدائمة، والتي كان يرأسها السكرتير العامّ للمجلس، وقتها، يوسف السباعي، مَنَّيت نفسى بأنه ستتاح لى فرصة رؤية طه حسين، وهو يمارس دوره الثّقافي في اجتماع المجلس القادم. لكن الظروف السيِّئة أدَّت إلى اعتقالي، في أكتوبر، 1966، وقبل اجتماع «المجلس الأعلى» السنوى بأسابيع، فحُرمت من رؤية طه حسين في آخر اجتماع حضره في مقرّ مبنى السكرتارية الدائمة للمجلس، لأن النكسة وقعت بعد شهرين من الإفراج عني، وعودتي للعمل، عام 1967، وتوقَّف بعدها المجلس عن الانعقاد، لأكثر من عامين، تدهورت فيهما صحّة طه حسين، فلم يحضر جلساته حينما عاد المجلس للانعقاد، عام 1970. ومع أنه لم يعد قادراً على الحضور إلى مبنى سكرتارية المجلس، بحىّ الزمالك، وسط القاهرة، في جلساته السنوية العامّة، لم يتخَلُّ عن رئاسته لواحدة من لجانه المهمّة، وهي لجنة جوائز الدولة التي تجتمع مرّة واحدة في السنة، لتقرّر ما هي الفروع التي ستُقَدَّم فيها جوائز الدولة التشجيعية، كلّ

وكان رئيس إدارة اللجان، هو من يقوم بسكرتارية هـذه اللجنـة، ليـس لأهمّيّتها، فحسب، ولكـن، أيضاً، لأهمِّيّة رئيسها، وما يترتَّب على ما تقرِّره من إجراءات. وحاولت إقناع رئيس إدارة اللجان بأن يترك لى سكرتارية هذه اللجنة، مع أننى كنت أرفض القيام بهذا العمل، بالنسبة إلى لجان المجلس المختلفة. ووافق بعد إلحاح شديد، لأنه وجد في حماسي الشديد للقيام بهذا العمل تخفُّفاً من عبأين: عبء العمل في المساء، لأنها كانت تجتمع مساءً، وعبء الذهاب إلى

كانت هذه هي المرّة الأولى التى أدخل فيها بیت أدیب كبیر، باستثناء شقّة يحيى حقّى التى كانت جميلة وبسيطة، ولكنها مليئة بالكتب، أيضاً، وشقّة يوسف إدريس المترفة، والتي لم یکن فیها کثیر من الكتب. أمّا بيت طه حسین، فهو (فیلّا) باذخة، ذات حديقة واسعة، لاحظت جمالها والاعتناء يها وأنا أدور حول البيت، قبل دخوله، ذكِّرتنى بالقصور التي كنًا نراها في الأفلام السينمائية لأحمد بدرخان

عام، في مجالاتها الثلاثة: من الآداب، والفنون، والعلوم الاجتماعية؛ حيث لم يكن يعلن عن جميع الجوائز، كلّ عام. وكانت اللجنة تنعقد في بيته، ولابدّ أن يحضرها أحد موظَّفي سكرتارية «المجلس» ليسجِّل المحضر، ويجلبه إلى الإدارة، في اليوم التالي، وكأن اللجنة انعقدت في مبني المجلس، وبحضور أحد موظَّفيه كبقيّة اللجان

الاجتماع، ومحضر اجتماع الجلسة السابقة. والواقع أننى درست الأمر جيِّداً، وقرأت محاضر اجتماعات السنوات السابقة، لا محضر الجلسة السابقة وحدها، فاكتشفت أنها مصاغة بعناية بالغة، ومكتوبة بلغة صافية سلسة، ضاعفت من إحساسي بفداحة المسؤولية التي سعيت تطوُّعاً إلى تحمُّلها. ومع أننى كنت أسكن في حَيّ المنيل، ولم تكن الرحلة إلى حَى الهرم بأتوبيس النقل العامّ، وقتها، تستغرق أكثر من عشرين دقيقة، فقد خرجت قبل الموعد بساعة. ووصلت إلى الشارع الذي يقع فيه البيت الجميل مبكِّراً جدّاً، وكانت المنطَّقة شديدة الاختلاف عمّا هي عليه الآن. منطقة هادئة مليئة ببيوت تحيطها حدائق واسعة كبيرة مليئة بالأشجار. وكان أهم ما يشغلني، وقتها، هـو كيـف سـأخاطب طـه حسـين: هـل أقول له: «يا سيادة الدكتور»، أم «يا سعادة البك»؟. وكنت أسمع، وقتها، وطوال سنوات من عملي، إلى جوار أستاذنا الكبير يحيى حقّى، أنه يستخدم لقب «البك»، حينما يريد التبجيل،

حَىّ الهرم البعيد، حيث بيت طه حسين الشهير

لكنه كان حريصاً على أن ينبهني إلى عدّة أمور:

أوَّلها أهمِّيّـة هـذه اللجنـة، وأهمِّيّـة رئيسـها طـه

حسين، وهـو أمـر لـم أكـن فـى حاجـة إلـى مـن

ينبِّهني إليه، فوعيى بأهمِّيته هو دافعي الأوَّل

كي أقترب منه، وأتعلُّم منه. وثانيها ضرورة

الذهاب، مبكِّراً، وقبل موعد الاجتماع بربع ساعة،

على الأقلّ. وثالثها أن آخذ معى جدول أعمال

الجلسة، الذي دُعى الأعضاء، وفقاً له، إلى هذا

(رامتان) الذي تجتمع فيه.

بالكتب. كانت هذه هي المرّة الأولى التي أدخل فيها بيت أديب كبير، باستثناء شقّة يحيى حقّى التي كانت جميلة وبسيطة، ولكنها مليئة بالكتّب، أيضاً، وشقّة يوسف إدريس المترفة، والتي لم يكن فيها كثير من الكتب. أمّا بيت طه حسين، فهو (فيلًا) باذخة، ذات حديقة واسعة، لاحظت جمالها والاعتناء بها وأنا أدور حول البيت، قبل دخوله،

فقرَّرت استخدامهما معه. وقبل الموعد بعشرين دقيقة، اقتربت من البيت، وضغطت على الجرس، ففتح لى سكرتيره، فريد شحاتة، فعرّفته بنفسى، وكان ينتظرني، وينتظر هذا الاجتماع، فأدخلني إلى غرفة مكتب فسيحة ومحاطة جدرانها، جميعاً،





طه حسین وزوجته سوزان ▲

بـ«معالي الباشــا»- لـم يقبِّلا يـده. ومع أنني نشــأت في الريـف، حيث يقبِّل الأدني يد من هو أعلى منه سنّاً أو مقاماً، فقد ربّاني أبى على ألَّا أقبِّل يد أحد سواه، لكنه حرَّرني من واجب تقبيل يده، قبل أن أشبّ عن الطوق.

وسرعان ما تحوَّل اللقاء، ودائرته تزداد اتِّساعاً، حتى اكتمل أعضاء اللجنة، إلى لقاء للجدل فيما يدور في الواقع الثّقافي، وقتها، من أخبار، وكانت ثمّة أنباء عن محنة تبديد مكتبة عبّاس محمود العقاد، وبيعها، والتصرُّف في شقّته التي أراد مالكها استردادها؛ وهو الأمر الذي انزعج منه طه حسين كثيراً، وذكّر المشاركين بالكثير من التفاصيل حول حياة العقّاد، ومَنْ ربًّاهـم مـن أسـرته، ثـم عجـزوا عـن الحفـاظ علـى مكتبتـه. أكان يشعر أو يحدس بما سيجرى لمكتبته هو، بعد عقد واحد من الزمان؟ وكان أكثر ما لفت انتباهى هو أن طه حسين، وهو من جيل جدّى الذي وُلد، هو الآخر، في عام ميلاد طه حسين (1889)، يتحدَّث مثله، ويموضع كلّ شخص في قلب خريطة علاقاته الاجتماعية الواسعة: مَنْ تنرقَّجَ؟ ومَنْ صاهر؟ وماذا جرى لأبنائه؟ ومن أخلص له؟ ومن تنكّر له؟... إلى آخر هذه الشبكة الاجتماعية، التي يرتدّ، عبرها، الشخص وكأنه يتجسَّد، أمام المستمع، حيًّا وعارياً من كلُّ زخارفه.

وطال هذا الحديث العذب، الذي لم أكن أريد له أن ينتهي، مع أنه استغرق أكثـر مـن سـاعة. فقـد كان يفتـح أمامـي أبوابـاً من المعرفة، لم تُتَح لى في الندوات الثّقافيّة، ولا حتى في القراءات المختلفة لأعمال طه حسين، أو حتى لأعمال عدد من تلامذته الذين كانوا أعضاء في هذه اللجنة. فماذا جرى للاجتماع، ومحضره؟ هذا ما سنعرفه في المقال القادم. (يتبع) ذكّرتني بالقصور التي كنّا نراها في الأفلام السينمائية لأحمد بدرخان. فإذا كانت شقّة يحيى حقّى تتميِّز بالتوازن الجميل بين المكتبات المليئة بالكتب، ولوحات كبار الفنّانين المصريين المعروضة على الجدران، فإن بيت طه حسين كان مختلفاً، ينطق بالبذخ والثراء والذوق الأوروبي الرفيع. أخذت أدير نظراتي في حجرة جلوسه الواسعة، وجدرانه المكسوّة بالمكتبات والصور، وأرضه المغطّاة بالسجاجيد الفاخرة والأرائك الوثيرة، بينما كانت النافذة المفتوحة على الحديقة تتيح، لخضرتها، أن تكون جزءاً من المشهد، قبل أن يوشِّحها الظلام. وعرض علىّ فريد شحاتة القهوة أو السجائر، فرفضتهما بأدب، شاكراً، ولكنه أصرَّ، وجاءني

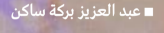
وما هي إلَّا دقائق قليلـة، وقُبَيـل ربـع سـاعة مـن موعـد الاجتماع، حتى جاءت السيِّدة «سوزان»، زوجة الدكتور طه حسين، به، وكان يتَّكئ عليها في طريقه إلينا، فوقف فريد شحاته، ووقفتُ معه، وقد هلّ علينا الرجل الذي طالما تمنَّيت رؤيته. كان -برغم انحناء ظهره- قليلاً طويلاً مهيباً، وبلا «كرش»، مع تقدُّمه في العمر. وكان في كامل أناقته، بحلَّة كاملة، وربطة عنق أنيقة، وإن كان يتَّكئ عليها، وهي تقوده إلى كرسى بعينه، أجلسته عليه، وغطَّت ساقيه ببطَّانية صغيرة أنيقة، مع أن الجوّ لم يكن بارداً. ووضعت يديه فوقها، فلاحظت بدايات تشنُّج أصابع يديه، وقتها. وما إن جلس حتى هرعت إليه مسلَماً عليه، ومقدِّماً له نفسى، منادياً إيّاه بـ «يا سعادة البك»، ثم تركته زوجته، وانصرفت. وبادر الدكتورطه حسين فريد، بالعربيّة الفصحى: هل قدَّمت قهوة للأستاذ، يا فريد؟، فأجاب بنعم، فعاجله: وهل قدَّمت سجائر للأستاذ، يا فريد؟ فردَّ عليه بأنني لا أدخن. بعدها، طلب منّى طه حسين أن أقرأ عليه جدول أعمال الجلسة التى جئت من أجلها، ففعلت. وما إن انتهيت منه حتى طلب منى ألَّا أدوِّن شيئاً في أثناء الجلسة، وقال إنه سوف يملى على محضر الجلسة بعد نهايتها، وانصراف أعضاء اللجنة. فتنهَّدت الصعداء، وأدركت، في سريرتي، السرّ في بلاغة محاضر الجلسات السابقة التي قرأتها قبل حضوري، وإن حرصت على أن أُدوِّن بعـض الملاحظات في ركني البعيد، لعلَّى أحتاجها، مطمئناً نفسى بأن الدكتور طه حسين لن يراني. وكان أوَّل مَنْ قُدم، من أعضاء اللجنة، الدكتور مهدي علَّام الذي توجَّه إليه بـ«يا معالى الباشا»، فأحسست بالخجل الشديد لأننى تصوَّرت، في غفلتي، أن سعادة «البك» التي بادرته بها، هي أرفع لقب ممكن. وسَلّم عليه، وقبّل يده، فازددت ارتباكاً، وانزواءً في مقعدي البعيد. وأعقبته الدكتورة سهير القلماوي التي نادته باللقب نفسه «يا معالى الباشا»، وقبّلت هي الأخرى يده، واستبقى الدكتور طه يدهـا بيـن يديـه، وهـو يتحسَّسـها بـودّ، فقـد كانـت ابنتـه، بأكثـر من معيار. وكان تقبيلها ليده قد جعلني أزداد ارتباكاً،. لكن ما خفَّف شيئاً من ارتباكي، بعدها، أن الدكتور محمَّد عوض محمَّد، والدكتور سليمان حزين -برغم أنهما نادياه، أيضاً



# ذهبوا كأجساد..

عندما غادر الجنوبيون دولة السودان في العام 2011، إثر الاستفتاء الذي أنهى حرباً حامية الوطيس طويلة، استمرَّت زهاء ربع القرن من الزمان، كان ضحيَّتها الآلاف من أبناء الوطن الواحد، حملوا معهم ذاكرتهم المشحونة باللَّغة والأرض والقيم والجمال، المشحونة، أيضاً، بمأساة الحرب الطويلة والنزوح والموت والدمار، المشحونة بليل البلاد الكبيرة، ونهاراتها. ذهبوا، كأجساد، فقط، و بقيت الفكرة في وعاء اللَّغات؛ ذلك الوسيط ذي المواعين الشاسعة، الذي يحوى الشعر والرواية والقصّة.

عندما خامرتني فكرة تقديم ملف عن الأدب في جنوب السودان، كنت أفكِّر في تلك الوشائج التي لا يكمن أن تنقطع مابين الشعبين، التي تتمثَّل في الوجدان المشترك. وبالاستعانة بتجربة الصحافي والشاعر أتيم سايمون، استطعنا أن نقدِّم لقراء مجلّة «الدوحة» هذه القطرات من بحار السرد والشعر في الجنوب، التي يصعب سبر أغوارها.



## الخروج من منطقة الظلّ

تبقى الكتابة بالعربيّة، اختيار جيل تلقَّى تعليمه بالعربيّة، ولا يعرف لغة أخرى غيرها، جيل مهموم بالتواصل مع قرّاء العربيّة، وبإيصال رسالته الثقافية، خاصّة أنه بسبب غياب المنابر الأدبية والدراسات النقدية المهَّتميَّة بمتابعة المنجز الإبداعي، تبقى العديد من تجارب السرد الجديدة في جنوب السودان في منطقة الظل.

> تمثُّل تجربة الكتابة الإبداعية والأدبية، في جنوب السودان، واحدة من الدروب الشائكة والصعبة؛ ذلك للتباين الكبير في تجربة مختلف الأجيال، بجانب شحّ الكتابات النقدية والتوثيقية التي تعقب المنتوج الأدبي بأجياله المختلفة، والتي تعود، في بداياتها، إلى جيل الـروّاد الأوائـل مـن الذيـن كتبـوا بالإنجليزيـة، وتركّـزَ اهتمامهم، في الكتابة، على الحرب وما ترتّب عليها من ويـلات سياسـية، أبرزهـم الشـاعر والأديـب البروفيسـور «تعبان لوليون» المولود في العام 1938، حيث صدرت له أكثر من تسعة أعمال، تتراوح بين الشعر والقصّة القصيرة، أوَّلها ديوان «الكلمة الأخيرة» الصادر سنة 1969. يليـه القـاصّ «جونسـون ميـان» (1942)، الـذي صدرت له مجموعة شعرية من مطبعة النيل في جوبا، سنة 1981، وله قصّة قصيرة مستلهمة من الحكاية الشعبية للدينكا، تَمَّ تحويلها إلى مسرحية مشهورة حملت اسم «محاكمة السمكة الكبري»، وكذلك الشاعر «سـر أنـاي كليولجانـق» (1999-1954) صاحـب ديـوان «وهـم الحرِّيّة وقصائد أخرى» الصادر سـنة 1985. وظهر من بعدهم الدكتور «فرانسيس مدينق دينق» (1938)، الـذي صـدرت لـه روايتـان مشـهورتان: الأولـي بعنوان «طائر الشؤم»، والثانية «بذرة الخلاص» وقد تمَّت ترجمتهما إلى العربيّة، بواسطة مركز الدراسات السودانية، كما ظهرت أسماء منها «أتيم ياك أتيم»، و«أقنيس فونى لاكو»، و«جاكوب جيـل أكـول»، في مجال كتابـة القصّـة القصيرة، حيث نُشـرت أعمالهم في العديد من الدوريّات والمجلّات، أبرزها مجلّة «سودان ناو» التي كانت تصدر في الخرطوم في ثمانينيّات القرن الماضي. وخلال تلك الفترة، صدرت في الخرطوم المجموعات الشعرية: «قرع طبول السلام» لـ«فكتور لوقالا»، «خمسة دقائق» لـ«سلفاتور إبراهيم»، «ضحايا الحماقات» و«الحفريات»، والمجموعة القصصية «مغامرات كينجي»، لـ«إزاريا قيلو ايميليو»، كما صدرت

لـ«جوزيـف ابـوك» مجموعة شـعرية.

وخــلال فتــرة الحــرب الأهليــة الثانيــة (1983 - 2005)، بـرزت مجموعـة مـن الأعمـال الشـعرية لكتّـاب، منهـم «باقـان أمـوم أوكيـج»، و«لورنـس كوربنـدى»، الذيـن صدرت أعمالهم باللُّغة الإسبانية، كما أصدر «إدوارد لينـو» ديوانـه الأوّل بعنـوان «عاشـت القـرود» عـن دار «رفيقي للنشر» بالعاصمة جوبا، والدكتور «جون قاي يوه» الذي صدرت له ثلاث مجموعات شعرية، إلى جانب القاصّ والشاعر «موسس أكول أجاوين» الـذي نشرت له مجموعة من الأعمال في الصحف السيّارة، والمجلات الإلكترونية.

فيما يتعلَّق بالأدب الجنوبسوداني المكتوب باللَّغة العربيّة، يمثّل ذلك الأدب تجربة للجيل الـذي عـاش في المدن السودانية، وترعرع فيها خلال فترة الحرب الأُهْلية السودانية التي امتدَّت لأكثر من العقدين من الزمان، وقد برزت أصوات جديدة من جيل الشباب، تحكى أوجاع الحرب والهجرة والنزوح كما عاشها جيل الآباء والأمَّهات، من بينهم «آرثر قبريال ياك»، وهو قاصّ وروائي، صدرت له مجموعة قصصية بعنوان «لا يهـمّ فأنت من هناك» ، كما صدرت له روايتان: الأولى بعنوان «يوم انتحار عزرائيل» عن دار «العين»، وهي روايـة فائـزة بجائزة «آفاق» للكتابة، كما صدرت له مؤخَّراً روايته الثانية «سبرانو القيامة» عن دار «مسكلياني» في تونس، في هذا العام. وهناك، أيضاً، «إستيلا قايتانو»، وهي كاتبة قصّة قصيرة وروائية، صدرت لها ثلاث مجموعات قصصية: «زهور ذابلة»، و«العودة»، و«الطائر الجميل المتواضع» وهي عبارة عن قصص قصيرة للاطفال، ولها رواية صادرة عن دار «رفيقى»، بعنـوان «أرواح ادو». وعـن سـبب اختيارهـا للعربيّـة لغـةً للكتابـة، تقـول «قايتانـو»: «لأن اللغـة العربيّـة هي اللغة الرسمية في الدولة؛ لذا وجدنا أنفسنا ننهل منها في مراحل التعليم العديدة العامّـة..، من ثمَّ أصبحت

يمثّل الأدب الجنوبسوداني <mark>المكتوبباللَّغة</mark>ُ العربيّة تجربة للجيل الذى عاش في المدن السودانية، وترعرع فيها خلال فترة الحرب الأهلية السودانية التى امتدَّت لأكثر من العقدين من الزمان

هي لغة الاطّلاع، وتلقّي المعرفة، ولم يكن متاحاً لي معرفة لغة أخرى إلّا في المراحل الجامعية، وهذا يكفي لأتّخذها لغة كتابة، على الأقلّ، حتى الآنٍ».

وترى «قايتانو» أن الكتابة باللَّغة العربيّة، في جنوب السودان، قد تعيق انتشار المنتوج الإبداعي، رغم أن أغلب الأجيال الشبابية تتحدَّث بالعربيّة وتقرأ بها، وتكتب بها، وقد فطنت لذلك بأن ترجمت جميع أعمالها إلى اللَّغة الإنجليزية التي أصبحت منافسة للعربيّة، بوصفها لغة تلقّي بالنسبة إلى الاجيال الناشئة.

خلال تلك الحقبة، ظهرت، أَيضاً، كتابات القاصّ والشاعر والروائي «بوي جون أوانق»، الذي صدرت له روايتان: الأولى بعنوان «جنّة

الخفافيش» عن دار «الساقي»، وهي رواية فائزة بمنحة «آفاق» للكتابة، كما صدرت روايته الثانية «كوميان» عن دار «رفيقي للنشر»، في العام 2017، وله مجموعة قصصية بعنوان «مرافعة الثعلب»، صدرت عن دار «الجزائر تقرأ».

وحول اختيار العربيّة كلغة للكتابة يقول بوي جون: «إن الجغرافيا التي جعلت السودان الكبير على تخوم لغة الضادّ، هي التي جعلت أمثالنا من أهل تلك التخوم يكتبون بها. والتاريخ الذي جعل من السودان، ذات يوم، دولة واحدة بحروب لا تنتهي إلّا لتبدأ.. هو الذي جعل أمثالنا نحن - ضحايا تلك الحروب- نكتب باللّغة العربيّة. إذن، هو أمر قرَّره التاريخ، فمَنْ أنا لأبدّل أحكامه؟». وإشكالات الكتابة بالعربيّة، عند الأديب «بوي جون»، تأتي، دائماً، من الافتراض؛ من افتراض كون «الكاتب يحمل رسالة ما، من افتراض أنه يريد أن يقول شيئاً ليسمعه الأخرون، ومن أنه حدَّد لنفسه قرّاة مفترضين». ويضيف في تبريره: «أنا لم أواجه، أبداً، إشكالات؛ لأنني لم أفترض أيّاً ممّا سبق. مع ذلك، أقول إن الكتابة في بلدٍ مثل الجنوب متعدِّد الألسن، مع حالة تكاد تكون فريدة، وهي عدم استخدام أيّ منها كوسيط حالة تكاد تكون فريدة، وهي عدم استخدام أيّ منها كوسيط للكتابة، مسألة إشكالية وشائكة في حَدّ ذاتها».

ومن أوائل الأسماء التي ظهرت في مجال الكتابة الشعرية باللّغة العربيّة، في جنوب السودان، نجد الشاعر «قرنق توماس ضل»، الذي صدرت له مجموعتان شعريَّتان عن دار مدارك للنشر في العاصمة السودانية الخرطوم، هما: «سفر المرايا وسيرة القبلات»، وله مجموعة شعرية جديدة بعنوان «اليهم في النقر الحميم»، تحت الطبع.

في مرافعته عن الأسباب التي قادته للكتابة باللُّغة العربيّة، يقول الشاعر «قرنق توماس ضل»: «أكتب باللغة العربيّة لأنها اللغة التي تشافهت عليها مع العوالم حولي، وأنا صغير، وهي التي تلقّيت بها تعليمي الابتدائي، والمتوسِّط، والعالي.. وهي اللّغة السائدة، لاحقا، في نزوحنا العظيم إلى بلادنا الشمالية.. أكتب بالعربيّـة لأن أولى العلاقـات الإبداعيـة الكتابيـة كانـت بالعربيّـة، وحتى تلك التى كتبتها باللغات العالمية الأخرى كانت مترجمة إلى العربيّة، فالأساس المعرفي الإبداعي والكتابي الخاصّ بي، كان بالعربيّة، حيث لا مهرب من الكتابة بها». ويرى «توماس ضل» أن ضبابية تكتنف مستقبل اللغة العربيّة، في جنوب السودان، وأن العربيّة، بعدما خرجت من المناهج، ومن دواوين الدولة التي تستخدم الإنجليزية، بصفتها لغة رسمية، أصبحت متداولة، فقط، في الأسواق وفي صدور الأجيال التي تلقَّت تعليمها في الخرطوم وفي الجنوب القديم وفي مصر، وليبيا، وسوريا... برزت، أيضا، أصوات شعرية جديدة، من بينها «نيالاو حسن ايول»، صاحبة ديوان «قرابين نيكانغ» الصادر عن دار «رفيقي للنشر»، عام 2017، و«ريجويس أستانسلاوس»، و«الـدو ديمـو»، و«سايمون أبراهام» الـذي يكتب القصّـة القصيـرة، أيضا، و«أكـول ميان» كوال صاحب ديوان «انتظار» الصادر في القاهرة، في العام 2017.



## سیاق:مسرح کواتو

## بين العربيّة والعامّيّة

ظلّ الأدب الجنوب سوداني يُنتج، لوقت طويل، باللغات المحلِّية، (ولايزال)، ثم بعد دخول الإنجليز للسودان، في العام 1898، وبعد سنوات من إعلان الجنوب منطقة مقفولة، في العام 1922، بدأ الأدب الجنوب سوداني المكتوب باللَّغة الإنجليزية في الظهور. في مرحلة تاريخية لاحقة، وبسبب الحرب والنزوح نحو الشمال، ظهر أدب جنوب سوداني مكتوب باللَّغة العربيّة.

يُعَـرِّف هـذا المقـال بـ«مسـرح كواتـو»، بوصفـه أنموذجاً لـلأدب الجنـوب سـوداني الـذي اتَّخَـذ مـن اللُّغة العربيّة وسيطاً للتعبير والإبداع الأدبيَّيْن، كما يمثِّل ترجمة حرّة وانتقائية لأجزاء تتعلَّق بموضوعنا، من دراسة طويلة للسيِّدة «كاثرين میلـر»، وهـی باحثـةِ فرنسـية مختصّـة فـی علـم اللغـة الاجتماعـي للغـة العربيّـة، فـي السـودان ومصر، نشرتها تحت اسم «بعض ملامح الإبداع الفنّي والأدبي الجنوب السوداني في جوبا، وفي الدياسبورا»، في العدد (28) من مجلة «الدراسات الأدبية الإفريقية» (باللّغة الفرنسية).

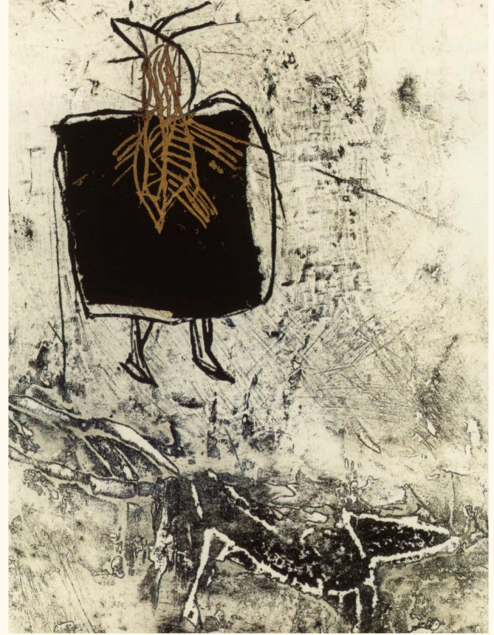
عقب انهيار اتِّفاقية أديس أبابا للسلام، في جنـوب السـودان، اندلعـت الحـرب الأهليـة، مـرّةً أخرى، في العام 1983؛ ما دفع بأكثر من مليونَيْ جنوبى للنزوح شمالا، واستقرار معظمهم في العاصمة الخرطوم. ورغم الظروف الاجتماعية، والاقتصادية القاسية التي كان يعيش تحت كنفها هـ ولاء الجنوبيون، بدأت أصوات أدبية وفنّية في البروز من بينهم، على سطح المشهد الثقافي السوداني.

تمثِّل «جمَّاعـة كواتـو» المسـرحية الصـوت الأدبى والفتَّى الأبرز للمسرح الجنوب السوداني، خلال الفترة الممتدّة من العام 1984 إلى العام 2011. أنشئت هذه الجماعة المسرحية في العام 1994، في الخرطوم، بواسطة السماني لوال، وألفريد ديريك، وهما من المتخرِّجين في معهد الموسيقي والدراما في الخرطوم، وستيفن أوشالا، ونيكولا فرانسيس، وضمَّت الفرقة خمسةً وأربعين ممثِّلًا يمثِّلون ثماني عشرة إثنيّة جنوبية. تختلط

فى عروض كواتو، الأغنيات المكتوبة باللُّغات الجنوبية المحليّة والمسرحيّات المكتوبة باللّغة العربيّــة الســائدة فــى جنــوب الســودان (عربــى جوبا)، وباللُّغة العربيَّة المستخدمة في شمال السودان (عامِّيّـة الخرطوم)، وكانـت أنشطة الجماعة تتوزَّع بين الأنشطة الفنِّيّة والأنشطة الاجتماعيـة، والسياسـية؛ بهـدف ترقيـة الوحـدة الوطنية في جنوب السودان، ورفع الوعي الثقافي بين النازحين الجنوبيِّين، ومحاربة الانقسامات القبلية وسط الجنوبيين، وتقديم عروض مسرحية قصيرة لتوعية النازحين بمخاطر مرض الإيدز،

كانت العروض الفنِّيّة لكواتو، تقتصر، عند بداية تأسيسها، على معسكرات النازحيـن الجنوبييـن الواقعة على أطراف الخرطوم بتمويل من الكنيسة، ولكن منذ العام 1998 أصبحت كواتو تحظى بشهرة واسعة في الخرطوم، وأصبحت تَدعى للاحتفالات الرسمية السودانية، وللفاعليّات التي تنظِّمها الأمم المتِّحدة والسفارات الأجنبية. وابتداءً من العـام 2002، أنشـأت الجماعـة مركـزاً ثقافيا يحمل اسمها، وبسبب التزامها بقضية النازحين حصلت الفرقة على دعم كبير من المؤسَّسات الدولية الناشطة وسط مجموعات النازحين؛ ما مكن الفرقة من استثمار الطاقات الفنِّية والإبداعية لأعضائها، على الوجه الأمثل، ونقـل عروضهـا إلـى المسـارح العالميـة حيـث شاركت، مثلاً، في مهرچان قرطاج للمسرح، وقدَّمت عروضاً في كلَ من دبي، وبيروت، وشارکت فی عروض فی نیفاشا بکینا، خلال

كانت العروض الفنّيّة لكواتو، تقتصر، عند بداية تأسيسها، على معسكرات النازحين الجنوبيين الواقعة على أطراف الخرطوم بتمويل من الكنيسة، ولكن منذ العام ١٩٩٨ أصبحت كواتو تحظى بشهرة واسعة في الخرطوم، وأصبحت تُدعى للاحتفالات الرسمية السودانية، وللفاعليّات التي تنظّمها الأمم المتّحدة والسفارات الأجنبية



تمثّل «جماعة كواتو» المسرحية الصوت الأدبى والفنّى الأبرز للمسرح الجنوب السوداني، خلال الفترة الممتدّة من العام 1984 إلى العام 2011. أنشئت هذه الجماعة المسرحية فى العام 1994، في الخرطوم، بواسطة السمانى لوال، وألفريد ديريك، وهما من المتخرّجين في معهد الموسيقى والدراما فى الخرطوم، وستيفن أوشالا، ونیکولا فرانسیس، وضمَّت الفرقة خمسةً وأربعين ممثَّلاً يمثِّلون ثمانى عشرة إثنيّة حنوبية

> احتفالات توقيع اتِّفاقيـة السـلام الشـامل فـي السـودان، فـي العـام 2005.

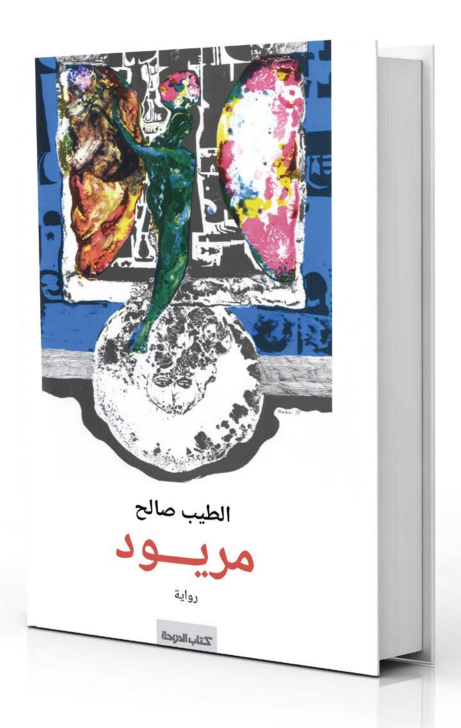
> استخدمت جماعة كواتو (عاصمة جنوب السودان)، «عربي جوبا» لكتابة نصوصها المسرحية، فارتقت بها؛ كونها اللُّغة الوسيطة الوحيدة في جنوب السودان، من لغة وسيطة (Lingua Franca) يستخدمها الجنوبيون من مجموعات لغوية مختلفة للتواصل اليومي، في أماكن التقائهم وتسوُّقهم وتداخلهم، إلى لغة تعبير أدبي وفنّي. وقد سبقها، في هذا الأمر، راديو مجلس الكنائس السوداني الذي كان يبثّ مسرحيّات إذاعية قصيرة من مقرِّه في جوبا، حيث «عربي جوبا». ربَّما مثَّلَ استخدام كواتو لـ«عربى جوبا»، لكتابة مسرحياتها وعرضها في الخرطوم، حيث تسود عامِّية الخرطوم العربيّة، أمراً رمزياً وبراغماتياً في ذات الوقت، وتكمن رمزيَّته في أنه يعبِّر عن الهويّة الجنوب سودانية الجامعة.

> مسرحية «منـو ياهـو جـوا؟! مَـن الـذي بالداخـل؟!» هـي مسـرحية قصيرة، كتبها السماني لوال، مستلهماً حكاية إفريقية، بـ«عربي جوبا» مستخدماً الحرف العربي، على أن ينطق الممثِّلون الأصوات

على طريقة «عربي جوبا». عالج نصّ المسرحية ستيفن أوشيلا، وأخرجها ألفريد ديريك. صُمِّمت المسرحية لتُعرَض أمام جمهور من الأطفال، فهي تحكى عن أرنب يرغب في العودة إلى منزله، لكن حيواناً غريباً يعترض طريقه ويمنعه من العودة. كما كتب ستيفن أوشالا، كذلك، مسرحية قصيرة اسمها «قمارا - القمر» مستخدماً «عربى جوبا»، تتخلُّله بعض العبارات الفصيحة. تحكى المسرحية أن القمر اختفى، ذات مرّة؛ ما دعا القرويّين لمناجاته لكى يعود، كما عالجت المسرحية موضوعات كالحرِّية وحقوق الإنسان الأساسية. ويبقى «ورنيش - تلميع الأحذية» النصّ المسرحي الأطول الذي قامت جماعة كواتو المسرحية بمعالجته. كتب نصّ المسرحية ستيفن أوشالا، بلغة هي أقرب إلى عامِّيّة الخرطوم العربيّة، وشاركت كواتو بهذه المسرحية في مهرجان قرطاج الدولي للمسرح، في تونس في العام 1998، وامتازت هذه المسرحية بأنها أكثر تعقيداً من سابقاتها؛ حيث تناولت مسألة أطفال الشوارع في الخرطوم، ومسألة استهلاكهم للمخدّرات، وبحثهم المضنى عن روابط أسرية مفقودة.

■ د. عاطف الحاج سعيد

### صدر في **كتاب الدوحة**



f Doha Magazine aldoha\_magazine aldoha\_magazine





# في فناء الوزارة

■ قصة: ملوال دينق

كان عليه التوقيع على عدد من الأوراق، إلى حين وصول الوزيـر الجديـد، بعـد أن حـلّ السيِّد الحاكـم طاقـم الحكومـة بمرسوم مفاجئ.

في فناء الوزارة الفسيح، تحلَّق نفر من الموظَّفين حول موقد الشاي، تحت ظلال أشجار المانجو، يتجاذبون أطراف الحديث، ويتهامسون بقلـق وتوجُّـس؛ بغيـة الإمسـاك بـأيّ معلومـة قـد تفيد في فكّ غموض سيرة المسؤول الجديد الذي سيتولَّى إدارة الوزارة، فقد اكتفى المرسوم بإيراد شذرات عن الرجل، لم تشبع الفضول.

قال أحدهم، وكان يجلس مُتكوِّراً على مقعد خشبي قديم، يحرص على اختياره، بدقَّة، من بين طقم من المقاعد الخشبية المُبعثرة في الأنحاء، كلَّما انضم إلى الحلقة، فكان يمسك بيـده اليمنـي كـوب قهـوة، وبيسـراه سـيجارته المفضّلـة «سـوبر ماتـش» .. يمتصّها امتصاصاً بعـد كلّ رشـفة مـن القهـوة، نافثاً دخاناً كثيفاً في الهواء: «سمعت أنه جاء من الدياسبورا.. حيث كان ناشطاً وسياسياً، ورئيساً للمُجتمع هناك».

اعتدل في الجلسة: «ذاع صيته عندما تطوّع لحشد الدعم للحملة الانتخابية للرئيس، وسط أبناء الجالية.. لكنه غاب عن الأنظار، منذ ذلك الحين».

هذا الحديث زاد الوضع إثارةً وغموضاً. انبري آخر، وقد بدا الانزعاج جليّاً على ملامحه، وكان مُنشغلاً بهشّ الذُّباب الذي كان يقيم مهرجاناً تحت الأشجار، يقول: «قيل، أيضاً، إنه صعد

سريعاً في صفوف الثورة، ولم يفشل في أيّة مهمّة كُلّف بها». كان «السـوّاق» العضـو الأكبـر سـنّاً فـى المجموعـة، عاصـر كلّ الحكومات، يتابع مسار النقاش باهتمام، ومن مسافة تتيح له الاستماع إلى المُجادلات، وطلب الشاى والقهوة حسب المزاج. يرتشف الشاى الأخضر الذي يفضّله؛ اعتقاداً بقدرته على شفاء الأمراض المستعصية، فقد سمع، ذات مرّة، عن قدرة الشاى الأخضر على خفض مخاطر الإصابة بالسرطان وضغط الدم والخرف المبكّر، ومنذ ذلك الحين ظلّ يحتسيه، باستمرار. قال بكلمة مقتضبة: «انتو مالكم ومالو؟ إن شاء الله يكون جاى من آخر الدنيا .. المهمّ يشوف لينا حلول لمشاكلنا دي».

كنت أنصت، وأتابع مسار النقاش، دون تدخُّل، وكنت قد تعلَّمت هذه العادة من جدَّتي المتوفَّاة، التي كانت، قبل رحيلها المريـر، مـن أشـهر العرّافـات فـي المدينـة، تقصدهـا النساء من المدن والقرى البعيدة لتقرأ لهنّ الطالع، وكان معظمهين يعتبرنها سليلة الأنبياء الذين هبطوا إلى بلدتنا، في تلك الحقبة الغابرة من التاريخ. ماتت المسكينة جدَّتي قبل ستّ سنوات، بعد معاناة مع مرض الجذام المتفشّى في منطقتنا، وأشيع، وقتها، بين نسوة الحيّ، أنها مصابة بمسّ شيطاني. كنت أشاهدها، منذ صغرى، كيف تؤدِّي طقوسها، وتعلَّمت منها قراءة الفنجان، وقراءة الكفُّ، والتنبُّؤ بالمستقبل ... آه .. كم كانت جدَّتى طيِّبة وحنونة!.. اشتقت إليها.

انتصفت شمس الظهيرة، فتسلّلت أشعَّتها الحارقة عبر الأفرع المتدلِّية.. تلاشت الغيوم والسحب التي غطَّت السماء، وتبدُّد المطر الذي كان ينذر بالهطول. وفي الحلقة، كان النقاش قد بلغ مبلغه؛ حكايات وأحاديث لم تستطع فكّ الغموض عن سيرة الوزيـر الجديـد، وروايـات متعـدِّدة تنتهـي، كما بـدأت، إلى ظنون واستفهامات عريضة. كانوا يلتقطون الأنفاس، فقط، حینما پنادی أحدهم: «جیبی شای مظبوط، سكّر خفیف».. أو يسترسل آخر: «كـدى أعملـى جبنـة جنزبيـل خفيـف».. ثـم ينهمكون، مرّة أخرى، في النقاش.. كأنما يبرزون قدراتهم في التحليل والإقناع. استمرّوا على هذا الحال إلى أن ارتفع صوت السكرتيرة التي ولجت الحلقة، فجأةً، مخاطبةً إيّاهم: «السيِّد المدير يدعو الجميع لاجتماع مهمّ.. احرصوا على الحضور فى القاعة، بعد ثلث ساعة»، فانفضت بعد ذلك النقاش. انتظم الاجتماع في القاعة الصغرى المحاذية لمكتب الوزير، بمشاركة كبار المسؤولين. كانت الأجندة واضحة؛ لذا انتهت بعد نقاش قليل، وخلصت إلى تكوين لجنة لاستقبال الوزير الجديد، يشرف عليها المدير العامّ شخصيّاً، وحددت مطلعَ الأسبوع التالي موعدا للمناسبة.

في مبنى الوزارة، وسط المدينة القديمة، على ضفاف النهر، فى المنطقة المأهولة بالأشجار والزهور، وعلى بعد بضع كيلومترات من مكتب الحاكم (كان، في السابق، مقرّ المفتِّش الإنجليزي) المشيَّد بالطوب الأحمر والأحجار الجبلية، بسقوف من خشب التيك وصفائح الزنك المصبوبة بالإسمنت، في مخروط هندسي أقرب إلى بيوت السكَّة الحديد، وبفنائه الفسيح حيث تتناثر أشجار المانجو المحمَّلة بالثمار وبعض الجوّافة والقشطة، مـرّت عطلة نهاية الإسبوع سريعاً، دون ضجيج، وجاء موعـد الحفـل، اعتلـي المديـر العـام المنصّـة ببطء، متَّكناً على سنَّى عمره التي شارفت الستِّين، وقد بانت عليه آثار السنين الطوال، فبدا مثل ثور كهل، أنهكته غارات ناهبي الأبقار. كانت ملامحه تنبئ عن ضجر وقلق.

انتصب بقامته الطويلة، وبدأ في يخطب: «السادة الحضور.. دعونا نرحِّب جميعاً بسعادة الوزير الجديد، الذي يعد من أبناء المنطقة البارزين والمُخلصين، المشهود لهم بالكفاءة والخبرة».

ضجَّ المكان بالتصفيق الحارّ.

تابع: «سيِّدي الوزير، نحن سعداء جدّاً بنبأ تعيينكم على رأس هـذه الـوزارة العريقـة، لمـا هـو معـروف عنكـم مـن تفـان وإخلاص في كلّ المناصب التي تقلدتموها».

ثم أضاف: «تكليفكم بهذه المهمّة يعنى أن الوزارة ستعيش مرحلة انتقالية جديدة من العمل والإنجاز.. تتطلُّب ضخّ دماء

وأفكار جديدة».

كان المدير يخطب كمن أجبر على ذلك، فبدا متحسِّراً على شيء ما.. تمنَّى لو أنه لم يشارك في هذه المسرحية السخيفة الذي يتوجَّب عليه أداؤها، فهو لم يرغب في ذلك، أبداً.. عليه التحلَّى بالقليل من الـذكاء والفطنـة أمـام التحـوُّلات الجديدة... قال ماضياً في خطابه: « نؤكِّد لكم، أننا سنتعاون معاً لمواجهة التحدِّيات التي تواجه الوزارة».. هذه الفقرة، تحديداً، قالها بصعوبة، فلا تعاون كان، أو سيكون بعد ذلك.

اعتلى السيِّد الوزير المنصّة، وسط دويّ التصفيقات ودندنات أغنيـة مرتجلـة، تَـمَّ إعدادهـا خصوصـاً لهـذه المناسبة.. ظـلّ البعض يرقصون في نشوة وحبور، وآخرون تملَّكهم الامتعاض والرغبة في عدم المواصلة. كانت السكرتيرة الشابّة ترقص، بغنـج ودلال، رقصّـة أشـبه برقصـة «السالسـا»، وكانـت تولـول مثل الراقصات في حلقات «الـزار».. وهكذا، لاحـظ الوزيـر التناقضات، منذ يومه الأوَّل في الوزارة.

كان الوزير رجلاً في بدايات العقد الخامس من عمره، ممتلئ الجسم، داكن البشرة، ذا وجه دائري، ولكنه ليس وسيماً: عيناه ضيِّقتان تكادان تختفيان عندما يشرع في الحديث.. أفطس الأنف.. شعر رأسه حليق دائماً، وكذا ذقنه.. ملامحه توحى شيء من غموض، يرتدي زيّاً إفريقيّاً مخطّطاً بلون حمار الزرد، يمشى في خطوات منتظمة ومحسوبة كأنه في عرض عسكري مهيب، و- مع ذلك- لا ينسى، في كلّ خطاباته، أن يذكر الناس بأن أوان النضال العسكري قد مضي، وحان وقت النضال المدني.

ساد صمت تامّ، عندما بدأ في الخطاب: «اسمحوا لي أن أحيِّيكم جميعاً في هذا الصباح المبارك، باسم السيِّد الحاكم الذي منحنى ثقته الغالية».

أعاد ترتيب وقفته: «إن هدف تكليفي بهذه المهمّة هو مواصلة خطَّة التنمية التي أطلقها سيادته، بما يتماشى مع رؤية حزبنا

كان الجميع ينصتون، باهتمام وترقّب، لمعرفة ما يحمله لهم المسؤول الجديد، وتباينت درجة مشاعرهم وتفاعلهم مع الخطاب. كانت ظلال أشجار المانجو، التي أقيمت تحتها المناسبة، تغلى مثل ساحة حرب.

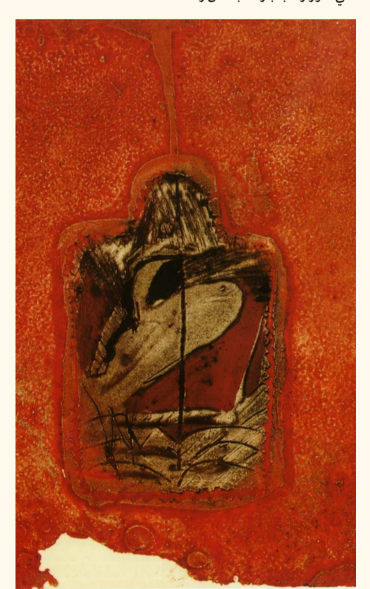
وسط هذه الأجواء الاستثنائية، شقَّ صوت جَهْ وَرى الصمت: «يعيش السيِّد الحاكم.. يعيش السيِّد الوزير.. يعيش حزبنا الثوري.. تعيش ولايتنا الحبيبة»..

قابل الوزير الهتاف بابتسامة عريضة تنمّ عن رضى وإعجاب. ومضى فى حديثه: «نعاهد أنفسنا، أمامكم، بالعمل بشفافية ونزاهة، ومحاربة الفساد».

كلمات كانت كافية لتأكيد ما ظلَّ يساور المدير من شكوك، وكان عليه التفكير في تدابير تقيه شرّ الرجُل.

كان دولاب العمل يسير كيفما اتّفق؛ لا خُطط أو استراتيجيات تمَّ إنزالها على أرض الواقع، ولا خدمات تمَّ تقديمها للمواطن، واصطدمت طموحات وأحلام الوزير الذي لم يعد جديداً، بعد أن أمضى ستّة أشهر على رأس الوزارة، بحقائق واقعية ماثلة، ولم يعد أمامه مفرّ سوى القبول بالمواجهة. «عليك الصبر على مخطَّطات أعدائك، إذا أردت أن تربح المعركة»، طمأن نفسه بهذه الجملة، التي كان يردِّدها أيَّام الثورة.

تذكُّر ما قاله له أحد الموظَّفين الناقمين، الذي تسلل إليه قبل يوم من حفل استقباله، بأن المدير يمارس الفساد والقبلية في الوزارة، بمباركة بعض زملائه.



ازدحمت أسئلة كثيرة في رأسه.. كان يفكِّر بما قصده الموظَّف بهذا الحديث الخطير:

مثلاً لماذا يتخوَّف المدير حين يأمر موظَّفيه بتفادى الالتقاء

ماذا سيحدث إذا نقل كلّ هذه التفاصيل إلى السيِّد الحاكم؟! هل سيتدخَّل، شخصياً، في المسألة؟!

هكذا، بدت الأمور معقَّدة على الوزير؛ إذ وجد نفسه أمام تقاطعات عجيبة: صراع النفوذ، وحسابات المناطق، فلم يكن أحد، في الحقيقة، يهتمّ بمسألة الخدمات، حتى الوزير نفسه لم يكن ذلك همّه الأوّل، كان عليه فعل شيء ما، قبل فوات الأوان.

في ذلك النهار من نهارات المدينة الطويلة والمرهقة، وقد حجبت الغيوم أشعّة الشمس، وفصلت المدينة إلى قسمين مثل كتاب مفتوح، جاء المدير إلى مكتب الوزير بقائمة أسماء، قال إنهم مَنْ وقع عليهم الترشيح للترقية. رفض الوزير القائمة، بحجّة أنه لم يطّلع على ملفَّاتهم، وأمر بتكوين لجنة لهذا الغرض.

لم يُبد المدير أيّ اعتراض، حينها، بل غادر في صمت، وقد شعر بإهانة بالغة لنفوذه وكبريائه.. هذه النقطة، تحديداً، تَمَّ تسجيلها، بعد ذلك، لصالح الوزير، وفسّرها البعض بأنها بداية النهاية لإمبراطورية هذا المدير المُتسلِّط.

بدأت الخلافات تطفو على السطح، وقصص المؤامرات تصل إلى كلّ الأطراف، ولم يعد أحد يخشى الجهر برغبته في القضاء على الآخر، وإبعاده من الوزارة.

الموظَّفُ ون الذين أدمنوا النميمة والوشاية، تطوَّعوا بنقل الأخبار يميناً ويساراً.. وبالتأكيد، كانت تصل، أيضاً، إلى مكتب الحاكم.. وكما هو متوقَّع، تمَّت إقالة الوزير بمرسوم من السيِّد الحاكم، وغادر كرسى الوزارة، دون أن ينجز شيئاً من وعوده التى قطعها، إذ قضى جلّ وقته في مواجهة صراع العصبيات والنفوذ داخل الوزارة، بينما بقى المدير الذي ضرب بوعود التعاون عرضَ الحائط، وسخّر وقته في التخطيط للإطاحة بالوزير، ليواصل بسط سيطرته.. هكذا، استطاع الحاكم احتواء الخلاف بين الوزير والمدير العامّ، بإبعاده الأوَّل، لكن المُشكل

مضى على تلك الأحداث شهر كامل، ولاتزال أصداؤها تسيطر على مجالس المدينة.. كنت أتنبّأ بكلّ هذا، لكن لا أحد كان يصدِّقني. المدير، في بعض الأحيان، يصيخ السمع إليَّ، إذا توافق حديثي مع أهوائه، فيدسّ مظروفاً صغيراً بين يديّ، وفي أحيان أخرى كان يقول: «هذا شطط وخرافة. كيف لسيِّدة شاى أن تعرف كلّ هذه التفاصيل؟».

# انتحار

#### ■ قصة: بوي جون

الذين يقدمون على الانتحار، في أكثر الأحوال، هم أشخاص لم يفكُّروا مرّتين، لكن لهم- (اقصد بعضهم) ما يستحقُّون الثناء عليه، وهو أنهم قد يتركون رسالة تفصِّل أسباب الانتحار، وإذا كان المنتحر رقيـق الحـسّ فسـوف تـرى بقايـا الدمـوع تبلـل كلمـاتٍ تحض على الصبر والسلوي.

عندما كنتُ صغيراً، كان الموت عندي يعنى التغيَب من المدرسة،

التي قلَّما يدخل المعلِّمون فصولها من غير أن يلوَّحوا بسياطهم، وما زلتُ أتذكَّر أنه كان دائم الحضور إلى مدرستنا، وكنَّا نراه-حسب أدمغتنا الصغيرة، حينها- موفقا في اختياراته، ولن أنسى (وإنْ كنتُ أشعر، الآن، بالعار لذلك) كيف استبدّ بنا الفرح ونحن في الصـف الثاني، لأن المـوت خطـف مرشـد فصلنـا، وكان مـن طراز الآباء الذين يوصلونك إلى المجد عبر درب من الآلام والدموع. مـات الكثيـرون ممّـن أعـرف، لكـن واحـدا مـن أولئـك الموتـى التصـق بذاكرتي، فظلّ يتراءي لي كأني ساعدته ليقتل نفسه: كان قويّ البدن، فارع الطول، في قامته انحناءة خفيفة حتى ليبدو معه مثل قوس هائل عندما تنظر اليه من بعيد، وكانت طباعه الهادئة تظهر في وجهه البريء القسمات، فتجعله طفوليّ الملامح، أو

كان تيّار الكهرباء يخاصم حيِّنا كثيراً، فينقطع أيّاماً وأسابيع؛ ما جعل الذين يملكون أشجاراً في منازلهم في مصاف مَنْ ابتسم الحظَّ في وجوهم، مثلما كنّا نحن: كانت تقف شامخة شجرة نيمة ضخمة أمام منزلنا القديم، ولسبب ما صارت ملاذا للفتيان، عندما يلهـب حَـرّ الصيـف كل الأماكـن التـي يتسـكّعون فيها. كانوا يجلسـون لساعات، وهم يلعبون الورق، ويتضاحكون بصوتِ عال، لا يمكن أن يُحتمـل إلا منَّـا نحـن؛ لذلـك غدت شـجرتنا خيارهـم الوّحيد، حيث يجلسون تحتها كما يشاؤون، دون أن يرشَّهم أحد بماء الغسيل أو يزعجهـم بالشـتائم والهمسـات الجارحة.

هكذا رأيته عندما التقيته، لأول مرّة، في ظهيرة يوم من أيّام

عندما حَلَّ عصر ذلك اليوم تفرَّق الجميع، وبقى هو، وكنتُ قد لاحظتُ أنه لا يضحك إلَّا بتكلُّف فَشِل في إخفائه. بادرته بالسؤال: -تبدو جديدا.

-كم يبقى المرء عندكم حتى يُعَدّ قديماً؟

-إذن، فقد مكثت كثيراً؟

-بعض الشيء.

مضى شهران منذ أن عرفتُ (توم)، لكن محاولاتي المتكرِّرة لجعل الخرطوم جميلة في عينيه ذهبت جميعها أدراج الرياح. كان حنينه إلى جوبا جنوناً لا ينقطع، وقد سمعته يناجي نفسه ذات يـوم، هامسا كأنه يبكى: هـذه المدينـة غـاب ضميرهـا، فصولهـا تمـرّ، فـي يـوم واحـد، كشـريط سـينمائي، أطفالهـا لا يغنّـون للمطـر والبجـع... حفظ الله أطفالك، يا جوباً، وهم ينشدون للمطر: «بجة بجة خالى، أديني بياضي شيل الأحمر، أديني الأبيض أنا ما داير أسود». عندما انتبه إلى أن همسه قد انكشف، وأننى كنتُ أستمع إليه، توجُّه إلىّ بالكلام، وقد امتلاً صوته بالشجن: العجيب، يا تعبان، أن أطفال جوبا، عندما يستيقظون يجدون البياض قد زيَّنت رؤوس

عندما كان يتحدَّث بـدا المشـهد فوضويـا: أسـراب مـن طيـور بيضـاء تعبـر السـماء، وأطفـال فزعين يتسـابقون لبلـوغ منازلهـم فيما كانت البروق تلمع وتجرى كخيول مجنونة على السحب الداكنة التي تراكم بعضها فوق بعض، حتى صارت مثل سهوب لا نهائية المدى. جلوسنا تحت النيمة، مكنَّنا من أن نعـرف جميـع بنـات الحـيّ، وكنَّا نتباري في معاكستهنّ، فيسيطر علينا الزهوّ، جراء ذلك، حتى أننا نعتقد، في بعض الأحيان، أنهن يتنافسن في إبداء رشاقتهنّ لأجلنا، لكن فتاة واحدة كانت لا تلقى، ولو رمشة عين تجاهنا، وعندما تنتبه إلى وجودنا، كان ذلك كى تمطرنا سبابا وشتما، دون أن تدري أنها كانت، بذلك، تزيد من إصرارنا على ملاحقتها ومعاكستها أكثر.

نادراً ما كان الإسعاف يدخل حيَّنا؛ وذلك لأن أهلنا يفقدون صوابهم في الحالات التي تتطلُّب الاتَّصال بخدمة الطوارئ، كما أنهم طيّبون إلى درجـة الاسـتعداد الدائـم لتقبُّـل أيّ حـادث علـي أنه قضاء وقدر، لذلك تملَّكنا الفضول عندما رأينا سيّارة تخرج من بين المنازل، بسرعة فائقة، مطلقةً صافرات حادّة أيقظت كل مَـنْ كان فـى قيلولـة نهـار ذلـك اليـوم اللاهـب.

- مَنْ داخل السيارة؟.. ما الذي حدث؟.. كنَّا نتجادل عندما أسكَتَنا أحدهم قائلا:
  - يا شباب ما سمعتو بالحصل؟
  - كيف نسمع وأحنا هنا من صباح الرحمن؟
- الله يلعنكم.. تقعدو زي الحجارة هنا.. لا تحسّو بشيء.. تقعدو متبلدي الشعور في وقت الآنسة (كيجي) قع تنتحر.

مايو، الـذي لا تُحتَمـل حرارتـه.

- ما تكمِّل.. أتقصد أن الآنسة ماتت؟! قاطعنا الرجل بصوت واحد، سكنته الصدمة.

لكنه تابع ببرود، أزعجَنا:

أيوة.. انتحرت الآنسة، لكنها ما ماتت..

قاطعناه متنفِّسين الصعداء:

- وكيف دا؟!
- بطريقة مفاجئة.
  - كيف يا..؟
- الحبل انقطع، وسقطت.

تحوَّل المشهد من الوجوم إلى ضحك صاخب، عندما علَّق أحدنا قائلا:

-مسكينة.. شكلها ما قعد تشاهد التلفزيون.

ثبَّت آخر الصورة المهتزة بقوله:

- المنتحر محتاج إلى شغل واجتهاد حتى ينجح.

لم يكن المتحدّث إلا (توم)

شيءٌ واحد ظلَّ يميِّزني، على الدوام، هو أن أمِّي لا توجِّهني في مَنْ أصادق أو لا أصادق، وتقديري الشديد لوالدتي يعود إلى ذلك، لكن ذينك الشيئيْن اهتزّا دون سابق إنـذار: ذات صبـاح، كان الجـوّ باردا وقت دعتني إلى غرفتها. صُدمت، في الداخل، بجدّي يحملق فيّ كأنه يريـد الخـروج مـن صورتـه المعلقـة علـي الحائـط. أمّـا هـي فألقت كلامها، كعادتها، دفعة واحدة:

-(توم) دا شابّ لطیف، لکنی دایرك ما تصادقو.

رغبت في الردّ، لكن لساني تثاقل، وأنا أبحث عن كلمة مناسبة ألقت بجملة ثقيلة في وجهي:

- وأعرف إنو جدّو متورِّط في قتل جدّك.

كتمتُ تساؤلاً فحواه: كيف لحدث وقع قبل ستِّين عاماً أن يحرِّك المستقبل، ويرسم له خطوط التحرُّك والسكون؟ لم أردّ على أمّى.. وهكذا، حسب كلانا أنه قد وضع النقاش جانبا، وتخلص منه.

بعد أشهر، عادت الآنسة (كيجي) لتمرّ أمام مجلسنا، كسابق عهدها، لكن دون أن نمسّها ولـو بكلمـة. بالمقابـل، امتنعت هي عن الشتم وكَيْل السباب لنا، وكانت مسحة من الحزن والشحوب من تلك التي تكسو وجوه الموتى، قد أصبحت تطفو على وجهها، حتى أن أحدنا صرخ:

- يا جماعة، البت دي ميِّتة.

لم يعرف أحد لماذا أرادت الانتحار، أو لم يعرف ذلك أحدنا،

ذات يـوم، عـدت إلى الحـىّ لأتفاجـأ بسـرداق منصوبـة، وموسـيقى تصدح، فدخلتُ ممنّيا نفسى بسهرة سعيدة.

لكن، بعد ذلك بساعات، أي عندما حَلَّ الليل، تعالت الصيحات والصراخ، دون أن أستطيع استيعاب ما يحدث، وظللتُ في تلك الحيرة، واقفا أمام المنزل، حتى صرخ فيّ أحد العجائز:

انت واقف والناس كلها بتفتّش في (كيجي).

جمدت في مكاني، قبل أن أستوعب أنها هربت يوم عرسها.



(4)

عندما تقترب نهاية مايو، يجتاح سكّان الخرطوم ضجر لا تفسير له سوى الغبار والأتربة التي توقظهم من رقادهم ليلاً، وتمنعهم من زيارة أحبابهم ظهراً، والأمر السيِّئ أنك لا تستطيع الفرار إلّا إلى نفسك لتتكوَّر حولها، كقنفذ باغته مصباح سيّارة.

كنتُ أهرب إلى الأزرق، فأعبر جسر الجيش سيراً، لأحدِّق في مائه وهو يزبد ويرغي. لم أدع أحداً يشاركني تلك المتعة، أبداً، فكان الشيء الوحيد الذي احتفظت به لنفسي.كانت كلَّ ممتلكاتي، من دفاتر وقمصان وسراويل، حتى أحذيتي، ملكاً لأصدقائي.

ذات يـوم، وبينمـا كنـتُ أسـير علـى الجسـر، أحسسـتُ بأحدهـم يتبعنـى.. التفـتُ لأجـد (تـوم) يقـول مبتسـماً:

يا لك من ماكر! تتركنا للغبار، وتهرب وحدك إلى هذا الخَضار؟ لقد رأيتك أكثر من مرّة، وأنا قادمٌ من الخرطوم.

صمتُّ ولم أعلق بشيء؛ لا كلمة ترحيب، ولا كلمات صدّ. لم يكن فيه ما يستحقّ التعليق سوى ضخامة حذائه التي جعلتني أقول له:

- الريح تعصف بقوّة. لا تنسَ أن الفيزياء تعلِّمنا أن الجسم يقلَّ وزنه كلِّما ارتفع إلى الأعلى. مَنْ يدري؟ قد تسقطك الريح، وأنت غارق بهذا الحذاء، لا محالة، لأنه...

قاطعني ساخراً.

- ألم تدرس في الفيزياء، أيضاً، أن أولاد جوبا يتعلَّمون السباحة قبل التماسيح؟

لم أنطق بكلمة، حتى وصلنا إلى منتصف الجسر. هناك، توقَّفتُ لأُخرج منظاراً وبعض الحصى من حقيبتي، وبعد أن أشبعتُ قلبي بروعة المنظر أخذت- كعادتي- أرمي بالحجارة إلى الأسفل. أمّا هو فصار يحدِّق بالآلة، لكنه لم يكن يحدِّق مثلي.. كان يحاول التحديق تحت الجسر، مباشرةً.

- لن ترى شيئاً.

قلت:

-رأيتُ ما أريد.

ردّ هو:

-لستُ أدري كم من الوقت قد مضى، عندما بدأت تتوافد الطيور المائيّة جماعات جماعات، فيما الماء يتلوَّن بحدائق من الألوان!. إنه زمن العودة كما خمَّنت من كلّ ذلك التلوّن. فقلت له، وأنا مُنحن على حقيبتى:

-أرجو أن تكون قد استمتعت.

لم يجبني، فأعدت السؤال، بطريقة أخرى، لكنه لم يجبني، أيضاً؛ ما جعلني أنهض وأرفع رأسي غاضباً لأشتمه حيث لم أنس، بعد، أنه تطفَّل على خلوتي، لكني بدل ذلك - سمَّرتُ عيني على جمهرة من الناس مفتوحي الشفاه من الخوف، ينظرون إلى الأسفل، وقد أمسكوا بالحاجز الحديدي للجسر، بأيديهم. أردتُ القفز، لكن يدين قويَّتين أمسكتا بي من جذعي.

(5)

كان الحضور أجمعهم صامتين، ينظرون بعيون منكسرة إلى الضابط الشابّ الذي أخذ يتلو حيثيّات الحكم. لم أنشغل كثيراً بما كان يقرؤه من الورقة المرتجفة بين يديه، لكن شدّني وصفه للجريمة

بالثأر، قبل أن يطوي الورقة، ويلتفت نحوي قائلاً: ألديك ما تقوله؟

لم أجبه. فقط، أخذت أجول بنظري بين الحاضرين، وأتأمّل خلفهم الفراغ الذي لا ينتهي من الذكريات. كانت وجوههم رمادية وأجسادهم ضبابية مثل أيّام الطفولة البعيدة. قطع شرودي أحد الحرّاس، عندما اقترب مني.. وعندها، أطلقت صرخة هائلة... «كأنه كابوس! اطرد الشيطان، يا بنيّ!»، قالت أمّي، ثم أخذت تهدهدني كأني رضيع.

إذن، لن يقتلوني.. إذن، سأعيش، قلت بصوت خائف.

اطرد الكوابيس.. لقد اتَّهموك، لكن الشرطة قالت كلمتها.. يا للمسكين! كانت رسالة انتحاره طوال الوقت في جيبه.

عطستُ عطسةً قويةً، فأسرعت أمّي إليّ بكوب ماء، قبل أن تعود لتواصل حديثها:

لقد حاول الانتحار ثلاث مرّات: فشل مرّتين، في المرّة الأولى انقطع الحبل فسقط، وفي المرّة الثانية أنقذه لصّ طيّب، كان يتفقّد المنزل.

أطرقتُ أمّي قليلاً، ثم تابعت:

لكنه كان بارعاً في المرّة الأخيرة؛ لقد سقط على إحدى قواعد الجسر.

كان النعاس يغمر جفوني، بينما أمّي تعدّ وتسرد محاولات صديقي الكثيرة في الانتحار، قبل ينجح في ذلك.

(6)

مضت ثمانية أشهر على انتحار (توم)، حتى كدت أنسى أمره، لكن حياتي لم تعد تسير كما هي. لم يعد الأصدقاء يجلسون تحت شجرة النيمة، كعادتهم. أمّا أنا فداومت على الجلوس عندها، كلّ ظهيرة، محاولاً لملمة الذكريات الجميلة قدر ما أستطيع، لكن الأيّام ما انفكت تخبرني بأن ذلك ضرباً من العبث.

كنتُ جالساً، كعادتي، في ظهيرة مثل غيرها، حيث أصبحت كلَّ أيّامي نسخاً مكرَّرة، عندما وقف رجل يحمل بين يديه طفلاً، وخالجني شعورٌ غريب بأنني قد رأيته من قبل. عرضتُ المساعدة قائلاً:

- بماذا أخدمك؟

- كوب من الماء، يا بنيّ!

خُيلُ إليّ، والرجل يلتهم الماء، أنه ظلَّ تائهاً على وجهه في الصحاري، لأيّام. وأخيراً، عندما أفرغ كلّ الماء في جوفه تجشَّأ، ثم قال في نبرة اعتذار:

آسُف لأُني أَتعبتك، يا بنيّ! هل بإمكانك أن تدلَّني على منزل أسرة الآنسة (كيجي)؟ لقد أوصتني، وهي تحتضر، أن أوصل الطفل إلى والدها؛ حتى..

سـقط الكـوب مـن يـدي، ودون أن أنطـق بكلمـة، حملـتُ كرسـيَّ، فانغلـق البـاب خلفـي.

# مختارات شعرية

#### (مقاطع)

#### وَامْتِزَاجُ تَرَاتِيْلِك بِنَفَحَاتِ الْجَامِر وَشَدُو الكُؤوس.. وَتَجَلِّي النَّامُوْسِ.

#### صلاة

(أتيم سايمون)

سوادٌ مترام بين الصمت وحلكةِ الليل، لا يعدو القمرُ أن يكونَ سوى إشارة غامضة مثل رصاصات «المنيرة» التي أطلقها الجنودُ المختبئون في سواد الليل والصمت، بعد أن أجهزوا

#### أُعِدُّوا القرابين

(سايمون أبراهام)

الزَّاجِلَةُ البَيْضَاءُ، أَجْهَزَتْ عَلَى غُصْنِ الزَّيْتُونِ. قُوْلُوا لِشَعْبِي: هُبُّوا.. لِتَنْفَجِرْ مِزَارِيْبِ الابْتِهَاجِ.. وَالأَفْئِدَةُ السَّبْخَةُ ارْتَوَتْ بِوَابِلِ السَّلامِ. هَاتُوا القِيْثَارِ.. دَاعِبُوا الأَوْتَارِ.. فَالْوَقْتُ، يَا خَلِيْلِي، لِلْرَقْصِ وَالْغِنَاء.. لا لِلشِّجَارِ. أَيْنَ أَنْتِ أَيَّتُهَا الْمُتَمَرِّدَة؟ هُوَّذَا الشِّتَاءُ قَدْ أَتَى وَالقَرُّ زُنْبُورٌ حَانِق يَلْسَعُني بِقُسْوَة. وَرُوْحَىَ الْقُرُوْرَةِ.. تَرْتَجِفُ فِي قَاعِ الحَنِيْن تَكَبِّلَهَا أَضْفَادُ الأَنِيْنِ. أَيْنَ أَنْتِ أَيَّتُهَا الْتَمَرِّدَة؟ كَاهِنَتِي الْمُتَّقِدَةِ، لا تُقَتِّري.. هَا أَوَانُ الطُّقُوس



لورال هامس. قلْ للصفوف إنا قد مللنا الارتحال. يَئسْنا من هذا الزحف السرمديّ.. فأوَّل صفّ أدليت فيه بصوتي، لصالح الوطن ظنتُه الأخيرَ المفضَ إلى خلودي المرجوّ والفرح العظيم. لكنهم أحالوني

إلى صفّى الجديد.

#### تلاوة

(ألدو ديمو)

«من أجل حبيبتي، وصديقاتها» المجدُ لكِ ولى.. الحبُّ والسلطةُ.. بلادُ الجنوب وهبتها لك... بأشجارها وجبالها وكنوزها. تعالى نحتفلْ في ضواحي مونيكي مسقط حتى.. ولنتذكِّر الرجالَ والنساء، الشباب صانعي الجد في أرضِ الجنوب. تعالى، وصديقاتكِ، لنحكي ونصلّی ، بإيمان، للحياة ... مَنْ سيوقف عشقى وروحي المتدّة إلى روحكِ؟

سوف أتأمًل خلفَ الخيوطِ المتشابكة، وأدعو الأطفال لحصد الأرزّ في براري أويل.

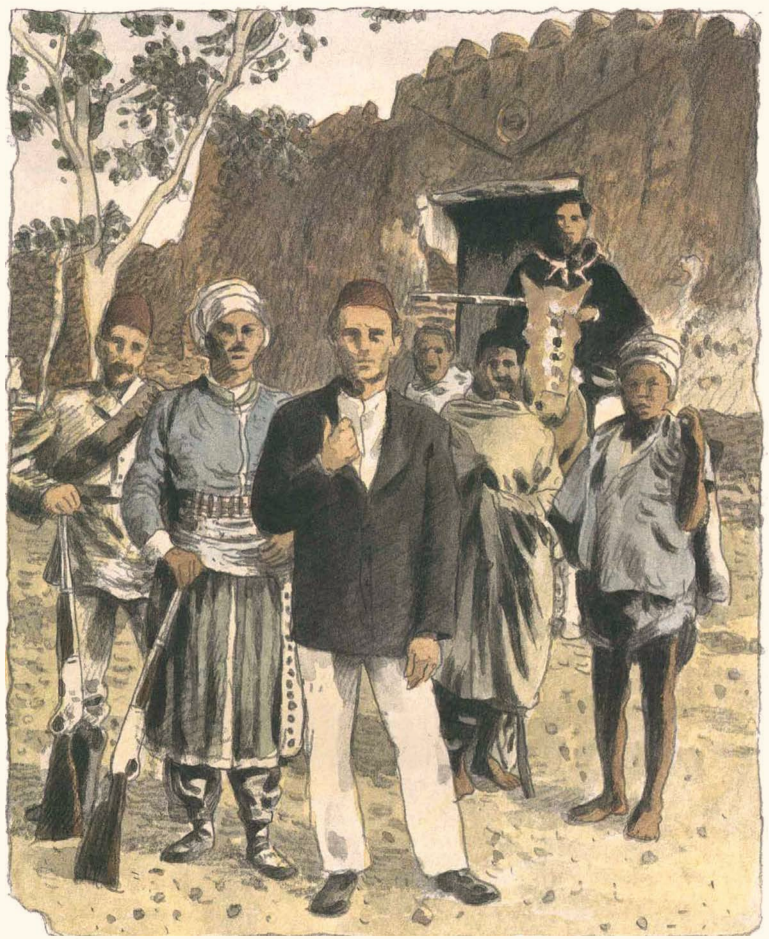
> أشاركُ الجميلات... أرنِّمُ، بلا حراك، مُكلَّفاً بأن أكون ذبيحةً للحبِّ.. والمطر والجمال.

لا تبتعدي في التلال البعيدة... أحرارٌ، أخيراً ... في أرض الأمجاد.

> صمتٌ يذكِّرني كلماتَ الجنرال ماساكا عن «اطلع برّا» و... واو...

أنا أبي في الحرب وفي السلم. الشدّةِ والصبر الظلم والقتل. أنا أبي.. فحبيبتي تشبه أبي في الكرامةِ والألم.

سأبكي بأعلى صوتي لأُسمَع في ضواحي «افدا».. لأُسمَع في «نيالاط» لأُسمَع في الأقاصي، في «الرنك».



(Illustrated by Norman Macdonald) آرثر رامبو 🛦

## رامبو في عدن

# من الشعر إلى الأسلحة!

عمل «آرثر رامبو» على التكيّفِ مع المجتمع العدني، فلّبس اللباسِ اليمني، وتسمّى باسم عربي، ويقال إنّه كان يُشاهَد في شُوارع عدن، حاملاً في يدٍ مسبحة، وفي الأخِرى مسواكاً. كما أنكبّ على دراسة القرآن الكريم، حتى أنَّه طلب من أخته أن ترسل إلية نسِّخة منه، مترَّجمةً إلى اللُّغة الفرنسيّة، ذيِّلها والده، الضابط الفرنسي في الجزائر، بالكثير من الشروح.. ولم يقتصر «رامبو» على تجارة البنّ والعاج والتوابل، بل أضاف إليها، في أثناءً إقامته في هرر، تجارة الأسلِّحة التي كانت منتشرة، خلال القرن التاسع عشر، في القرن الإفريقي.

> قال «رامبو»، في رسالة بعث بها إلى أستاذه «ايزامبار»: «إنَّما الأمر يتعلَّق بالوصول إلى المجهول، وذلك بتشويش الحواسّ جميعها. إنّه لعذاب هائل، ولكن على المرء أن يتحلَّى بالقوّة، ولن يتسنَّى له ذلك إلاّ إذا كان شاعراً بالفطرة.» لا شـكّ فى أنّ «رامبو» كان يتحدّث عن الشعر، لكنّ المتمعّن في سيرة الرجل يلحظ أنّ هذا الكلام ينطبق، أيضاً، على حياته؛ فحياة «رامبو» كلّها لم تكن إلّا نشداناً للمجهول: مجهول اللُّغة، ومجهول الثقافات، ومجهول الحضارات.

> هـ ذا الشـاعر الـذي غيّـر، علـي نحـو عميـق، الشـعر الفرنسي، ولمّا يتجاوزْ مرحلة المراهقة، قرّر -فجأةً، وهـو في العشـرين من عمـره- أن يهجر الشـعر ، ويختار سبيلاً جَديدة في الحياة، هي سبيل المغامرة أو السّير على حافة الهاوية.

> کتب «رامبو» حیاته فی قصائده، قبل أن یعیشها، كما أفصح عن مشاريعه قبل أن ينجزها، فالهدف الذي كان يروم الوصول اليه هو الذهاب بعيداً، حتى التَّخوم، وربَّما إلى ماوراء التخوم؛ من أجـل سـبر المجهول (بحسب عبارته)، وتسمية اللامسمّى. لم يستطع أن يقاوم جحيم أوروبًا إلا بالشعر. أمّا الآن،

وقد انقطع عن كتابته، فعليه أن يتركها، ويمضى إلى أفق آخر مختلف. فاستبدّت بالشاعر رغبة جامحة في الذهاب بعيداً إلى الشرق: الشرق الذي عرف أقصاه، حين عمل بحّاراً في ميناء باتافيا (جاكرتا، حاليّاً)، ثمّ عرف، بعد ذلك، أدناه حين نزل بالإسكندرية، ومنها سافر إلى مدن كثيرة.

أشار، في إحدى رسائله، إلى أنه لا يشتري من مدينة «لياج» البلجيكية إلاّ الأسلحة المستعملة، وهي الأسلحة التى تخلّت عنها الجيوش الأوربية لضعف أدائها، فيبيعها إلى الأفارقة بخمسة أضعاف ثمنها

قال في قصيدته «فصل في الجحيم»، في مقطع عنوانه «الوداع الأخير»: «إنّه وداع، لا لقاء بعده.».. هكذا، كان وداعه لأوروبًا، فقد أدار إليها ظهره، ومضى باحثاً عن أرض جديدة.

كان «رامبو» يسعى إلى قطع كلّ العلائق التي كانت تشدّه إلى ماضيه وإلى طفولته الجريحة: علائقه بالشعر والأسرة والوطن والأخلاق المسيحيّة، ليؤسِّس لنفسه حياة جديدة مختلفة، بل -ربَّما- ليبتكر نفسه

فى 20 أكتوبر، 1878، غادر «رامبو» مسقط رأسه «شارلفيل»، ومضى إلى الإسكندرية، فقبرص.. لكنه، بعد إقامة قصيرة في الجزيرة، عاد -مكرها- إلى فرنسا، بعد إصابته بحمّى التيفويد. وما إن استعاد عافیته حتّی رکب البحر، من جدید، ورجع إلى الإسكندرية، فقبرص. في 30 يوليو 1880 غادر الجزيرة منحدراً إلى الجنوب، ليزور عدداً من المدن مثل جدّة والحديدة، باحثاً، دون جدوى، عن عمل يؤمّن له حياة كريمة. في أثناء رحلته، تعرّف إلى تاجر فرنسي دعاه إلى الذهاب إلى عدن، التي ازدهرت تجارتها بعد أن أعلنها الإنجليز منطقة حرّة. وبعد قطع مسافات طويلة، يصل إلى مدينة عدن مرهقا، وقد دبغت أشعّة الشمس وجهه الطفوليّ.

هكذا، اختفت، شيئاً فشيئاً، لدى رامبو، صورة الشرق بوصفه مصدراً من مصادر الفكر الذي يمدّ جذع الثَّقافة الغربية اليابس بماء الروح والإبداع، وبات الشرق لديه سوقاً كبيرة، تُعقد فيها الصفقات من

أجل الحصول على الربح السريع.

دخـل «رامبـو» عـدن، فـي 7 أغسـطس، 1885، ليكتشف المدينة التي تربض في قلب بركان خامد، فيكتب لأمّه، بتّاريخ 28 سبتمبر، 1885، متذمِّراً من ارتفاع حرارتها وجفاف أرضها وندرة

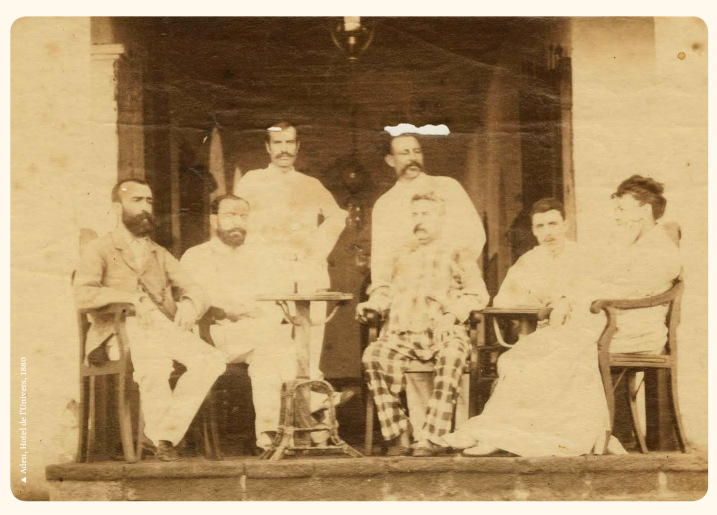
«عـدن قائمـة على فُوَّهـة بـركان خامـد يدفنـه مـاء البحر والرمال.. لا نرى هنا، ولا نلمس سوى الحمم والرمال التي لا تنبت شيئاً.. كلّ ما يحيط بالمكان محض صحراء جافّة... المرتفعات، هنا، تمنع انتشار الهواء، فنُشوى في قاع هذه الحفرة كما لوكنّا داخل فرن لشيّ الطّين... على المرء أن يكون مكرهاً على العمل من أجل خبز يومه، لكى يشتغل في جحيم كهذا...»

لكن رامبو قد تمكن، بعد ذلك، من عقد وشائج قويّة مع هذه المدينة، حتى أنه تمنّى أن يُدفَن فى مقبرتها البحرية، وكتب في إحدى رسائله إلى أهله أنّه لم يعد قادراً على مغادرة هذه المناطق، بعد أن أصبح معروفًا فيها، ولو قُدِّر له أن يعود إلى فرنسا لأصبح «غريباً فيها.. بل

عد حرارة عدن التي كان يتذمّر منها، في رسائله، أقلُّ وطأةً من شتاء فرنسا البارد.

أمّا البيت الذي أقام فيه، فقد كان يرتفع في قلب المدينة البُحرية (حيّ كريتر حاليّاً) قريباً منّ الساحل، حيث يجتمع خليط من الأجناس: عرب وهنود وصوماليّون وأفارقة وصينيّون، يتبادلون البضائع والمصالح.

كانت عدن، خلال القرن التاسع عشر، «محميّة» أو مستوطّنة بريطانية»، كما تصفها كتب التاريخ الإنجليزية، خاضعةً للإدارة البريطانية الهندية، اجتمع فيها، بعد إعلان «ستافورد هاينز» المدينة منطقةً حرّة، عددٌ كبير من التجار قدموا إليها من كلُّ جهات الأرض، حالمين بالثراء السريع. عمل «رامبو» على التكيّف مع المجتمع العدني، فلبس اللباس اليمني، وتسمّي باسم عربي، ويقال إنَّه كان يُشاهد في شوارع عدن حاملاً، في يد، مسبحة، وفي الأخرى مسواكاً. كما انكبّ على دراسة القرآن الكريم، حتى أنَّه طلب من أخته أن ترسل إليه نسخة منه، مترجَمةً إلى اللُّغة الفرنسيّة، ذيّلها والده، الضابط الفرنسي



تقول شقيقته «إيزابيلا»:

إن رامبو كان يردّد، في

اللحظات الأخيرة من

حياته، باللُّغة العربيَّة؛

كريم»، مسترفداً رحمة

السماء، بعد أن أرهقه

البحث عن المجهول

«الله كريم.. الله

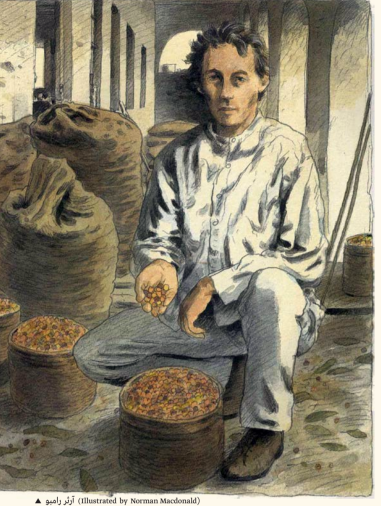
فى الجزائر، بالكثير من الشروح.

تمكَّـن «رامبـو»، فـي وقـت وجيـز، مـن الحصـول علـي وظيفـة في شركة «باردي» لتجارة البنّ، يراقب -بمقتضاها- حسن أداء النساء الهنديّات العاملات في الشركة. ويصف «رامبو» صاحب الشركة، في مذكِّراته الموسومة بـ «برّ العجم»: «كان رجلاً غريب الأطوار، لا يخالط الأوربيّين، قريباً من اليمنيين، وقد تمكّن من تعلّم لهجاتهم... يبحث -بإلحاح- عن عمل.. تبدو عليه علامات الإرهاق..»

استمرّ عمل «رامبو» في هذه الشركة أربع سنوات، تنقّل، خلالها بين مدينتَىْ عدن، وهرر الأثيوبية، ينجز أعمالاً شتّى. وحيـن تخلَّـت الشـركة عـن خدماته، في عام 1884، أسَّـس لنفسـه نشاطاً تجاريّاً في مدينة هرر، في مجال البنّ، وقد أسهمت علاقته بالأسرة الإمبراطورية في الحبشة، في ازدهار تجارته ومضاعفة أرباحه، ويقال إنّه كان من الأوربيّين القلائل الذين كانوا يصدِّرون القهوة من موطنها الأصلى إلى البلاد الأوربيّة.. كانت هرر الأثيوبيّة، في تلك الحقبة، خاضعة للسلطة المصريّة، يؤمّها الأجانب لاقتناء العاج والمسك وجلود الحيوانات، كما كانت من أهمّ الحواضر الإسلاميّة في شرق إفريقيا، يختلف إلى مدارسها الدينية الطلَّابُ الأفارقة والمصريّون. وقد أتاحت هذه المدينة المزدهرة لـ«رامبـو» مضاعفة أرباحـه، حيث راجت تجارته، ونفقت بضاعته، وأصبح ينافس كبار التجّار الأوربيين والهنود والصينيّين، كما أتاحت له الاقتراب من الدوائر السياسية الأثيوبيّة، والتأثير في قراراتها.

لم يقتصر «رامبو» على تجارة البنّ والعاج والتوابل، بل أضاف إليها، في هرر، تجارة الأسلحة التي كانت منتشرة، خلال القرن التاسع عشر، في القرن الإفريقي.. ويقرّ «رامبو» في رسائله بأنّ هذه التجارة كانت محفوفة بالكثير من المخاطر، إذ حظرتها بعض الجهات الأجنبيّة التي كانت تنوى التسلّل إلى القرن الإفريقي، لبسط هيمنتها عليه. وقد وصف «رامبو»، في رسائله، ما كان قد تكبّدَه من أتعاب من أجل اقتناء الأسلحة، وما كان قد أقدم عليه من مغامرات من أجل تهريبها إلى إفريقيا.

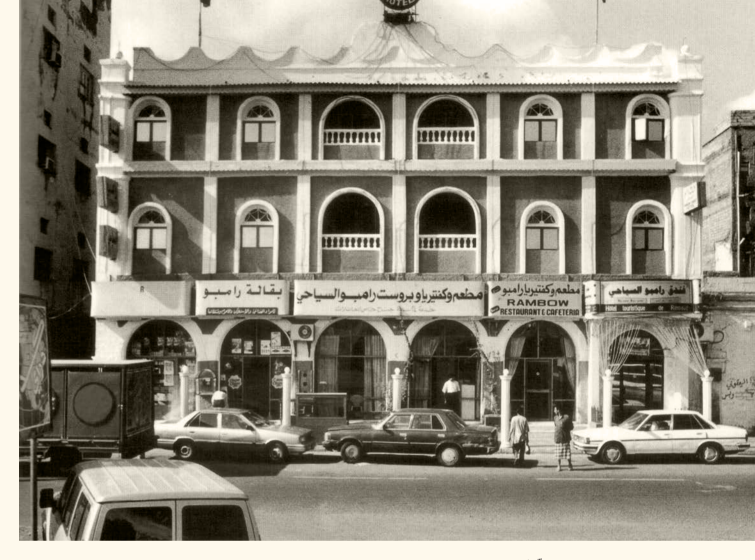
ولا شكَّ في أنَّ هذه التجارة قد درّت عليه مالاً وفيراً، حتى أن كُتَّاب سيرته يجمعون على أنه أصبح، في تلك الحقبة، «من كبار الأثرياء»، وقد ترك «رامبو» بعض الوثائق التي تضمّنت الأرباح التي جناها من هذه التجارة. فهو -كما أشار في إحدى رسائله- لا يشتري من مدينة «لياج» البلجيكية إلاّ الأسلحة المستعملة، وهي الأسلحة التي تخلَّت عنها الجيوش الأوربية، لضعف أدائها، فيبيعها إلى الأفارقة بخمسة أضعاف ثمنها. واللافت للانتباه أنّ كلّ الرسائل التي بعث بها، في تلك المرحلة، إلى أفراد أسرته، لم تتضمن أيّة إشارة إلى الشعر أو الأدب. فـ«رامبو» الشاعر، الذي فتح أمام اللُّغة الفرنسية آفاقاً استعارية جديدة، قد تواري، إلى الأبد، وترك وراءه تاجراً مغامراً، يقطع مئات الأميال على قدميه، مقتحماً مفازات وجبالاً تتعاوى فيها الأوابد، من أجل ترويج بضاعته، واكتشاف أسواق جديدة. كلُّ



رسائله كانت تدور حول مشاريعه التجارية، وخساراته، وأرباحه، و-ربَّما- عرّج، أحياناً، على رغبته في الزواج والاستقرار، لكنه لم يُشِر إلى منجزه الشعرى الذي بدأ ينتشر في فرنسا، ويقتحم أسوار الجامعات، ليصبح عنواناً للحداثة في أنصع صورها. لقد انطفأ ذلك البركان الذي ملأ هديره فرنسا، وتناثرت شظاياه في كلُّ البلاد الأوربيّة.

أحسّ «رامبو»، خلال رحلاته الطويلة، بآلام في ركبته، ما فتئت تزداد وتيرتها. كل الأدوية المتوفرة في هرر بدت غير ناجعة، فَالاَلام قد تفاقمت حتّى أقعدت «رامبو»، بعد مدّة قصيرة، عن السير، وبات المشّاء الـذي جـاب شـطراً مـن أوربـا، وبعضـاً من الحبشة، على قدميه، غير قادر على المشى. وقد وصل به الأمر إلى استثجار 16 حمّالاً إفريقيّاً، أخذوه على نقّالة، مسافة 300 كلم، قاطعيـن بـه الصحـراء الفاصلـة بيـن مدينـة هرر وميناء زيلع. وفي رسالة بعث بها إلى أمّه، في 30 نيسان، 1891، صَرَّح «رامبو» بأنه، كان لا يقوى على الحراك.. وأنّه كان ينظر إلى ساقه تزداد تورُّماً، ساعةً بعد أخرى.

لم يتمكَّن الطبيب الإنجليزي الذي فحص رامبو من معالجته، واكتفى بدعوته إلى الالتحاق بفرنسا. وفي 9 مايو، 1891، استقلَّ «رامبـو» السـفينة المتّجهـة إلى مرسـيليا، مرفوعـاً على نقّالـة،



متخلِّياً عن تجارته المزدهرة. وما إن وصل إلى فرنسا حتّى دخل أحد مستشفياتها منهوك

رافقت «إيزابيلا» أخاها في أيّامه الأخيرة، وهو يكابد ألماً مبرّحاً تفاقم بعد بتـر ساقه، وقـد سمعته يهتف، في حالات صحوه، باسم خادمه «جمعة»، بل إنّه تحامل على نفسه، ذات مرّة، وقدّم لها مبلغاً ماليّاً، طالباً منها أن تسلّمه إلى الرجل الذي ساعده في مجاهل إفريقيا. كان، في نومه المتقطِّع، يتحدّث، بصوت مرتفع، عن البحر والسفن والقلاع والصواري، وكأنّه يريد أن يستأنف الرحلة التي بدأها قبل عشر سنين. في الساعة الثانية من ظهيرة اليوم العاشر من نوفّمبر، 1891، توفّ*ي* «رامبو» عن سبعة وثلاثين عاماً، بعد إصابته بسرطان العظم. وتقول «إيزابيلا» إن «رامبو» كان يردد، في اللحظات الأخيرة من حياته، باللّغة العربيّة: «الله كريم.. الله كريم» مسترفداً رحمة السماء، بعد أن أرهقه البحث عن المجهول.

ما إن انتهت فترة الحداد، حتّى كتبت «إيزابيلا»، في 19 فبراير، 1892، رسالةً إلى قنصل فرنسا في

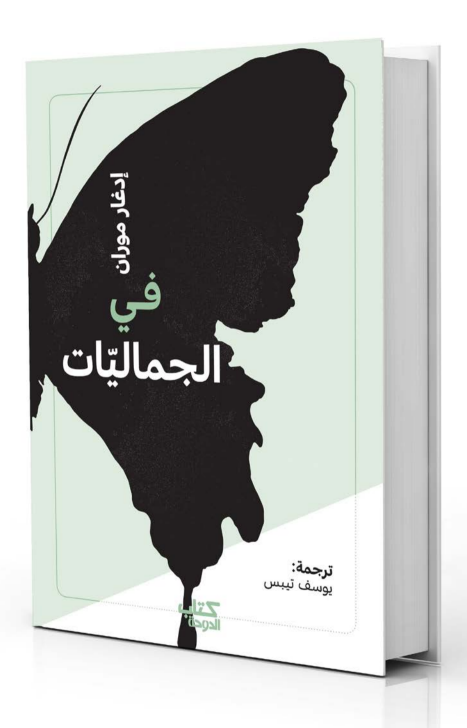
عدن، أرفقتها بمبلغ قدره 3000 فرنك، وطلبت منه أن يبحث عن رفيق «رامبو» في محنته، ويسلِّمه المبلغ المالي. لكن القنصلية لم تتمكَّن من العثور على خادم «رامبو»، ويعتقد بعض كتّاب سيرة الشاعر أنّ «جمعـة» كان قـد تُوفَّى بعد «رامبو» بأشهر قليلة.

جاء في كتاب «رامبو الشاعر والإنسان»، الذي أصدره المركز الثقافي في عدن، أنّ «رامبو» كان يرغب في أن يُدفَن في عدن.. وتصرِّح أخته، مؤكِّدةً هذَّه الرغبة: «لو كان الأمر بيده، لوَدَّ أن يُدفَن في عدن، و-بالتحديد- في المقبرة التي تقع على ساحل البحر، على مقربة من بيته». في عام 1991، تمكّنت السفارة الفرنسية من تحديد البيت الذي كان يسكن فيه «رامبو»، في عدن، مستأنسةً بمذكِّرات «باردي» صاحب الشركة التي عمل فيها الشاعر، فأعادت ترميمه وحوّلته إلى مجمَّع ثقافي، لكنّ الأحداث التي عصفت بالمدينة أجبرت السفارة على التخلّي عن هذا البيت لفائدة مستثمر يمنى، حوّلَه إلى فندق، وكافيتيريا!.

■ محمَّد الغزّي

تمكّنت السفارة الغرنسية من تحديد بیت رامبو فی عدن، فأعادت ترميمه وحوّلته إلى مجمَّع ثقافى، لكنّ الأحداث التى عصفت بالمدينة أجبرت السفارة على التخلَّى عن البيت لفائدة مستثمر يمنى، حوّله إلى فندق، وكافيتيريا

## صدر حديثاً في **كتاب الدوحة**



◆ Doha Magazine 

⑤ aldoha\_magazine 

⑤ @ aldoha\_magazine



## أومبرتو إيكو

# آخر الكلمات

حينما بدأت قصّة غرامي بمدينة ميلانو، كان «أوِمبرتو إيكو» الذي يكبرني بأربعة أعوام، فقط، هو رئيس التحرير الفعلى لدار النشر «بومبياني». سعيت إليه، ورتّبت معه لقاءً، وعرضتَ عليه رسومي. بلحيته الحليقة، وبشرته الفاتحة المناقضة لشعره الدَّاكن، بدت قسماته مريحة، وصوته يشارف، بين الحين والحين، تخوم الزعيق. لم يفقد، قط، تلك النبرة المعدنية الحادّة.

> لم يسفر اللقاء عن شيء، وما يبقى منه، في ذاكرتى، هـو نبـرة الطيبـة التـى لـم يكشـف عنهـا «إيكو» فعلياً، ولكنه -بدلاً من ذلك- فكّر فيها. وقد كان «إيكو» يفكّر في كلّ شيء، سواء أكان شيئاً عليه أن يفعله، أم كان شيئاً يجب أن يُفعل من أجله. وأعتقد أنه فكّر، أيضاً، تفكيراً كثيراً في موته، مثلما فَكّر وخطّط لما سيكون من بعده. جاء لقاؤنا في أعقاب رسالة، بعثها إليَّ في عام 1977، يطلب فيها أصلَ رَسم، رَسَمته له، ونُشر فى «كورييرا دى لا سيرا».

> وأضاف في رسالته: «ومن المؤكّد أنني لا أستطيع أن أقابِل معروفِك هـذا بِـأن أرسـل إليـك مُسَـوَّدة إحـدى مقالاتـى، بمـا فيهـا مـن تصحيحـات بخـطّ اليد؛ فهذه، في أفضل السيناريوهات، لن تكتسب قيمة المقتنيات إلَّا في غضون قرنَيْن، أي بعد قيام

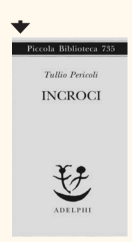
> أصبحنا، بحسب ما باح به لـ«سلفيا باليسترا-Silvia Ballestra»، صديقَيْن حميمَيْن، واتّسعت صداقتنا لتشـمل أبناءنـا وزوجتَيْنـا وأحفادنـا. قضينـا، معـا، وقتاً في ميلانو، ومونت دتشريوني--Monte Ce rignone، وفی بیتنا فی روسارا-Rosara، علی مقربة من أسكولي- Ascoli. وأكثر ما أحبَّه في بيت روسارا هو المسبح الذي كان يقضى الساعات طافياً فيه، فيبقى جسمه عائماً بلا تدخّل منه. أَتَذَكُّـرِ أَنَّهُ كَانَ يُستَرِخَي عَلَى المَّاءَ بِـدُونَ حَرِكَـةَ، تاركاً المويجات الناشئة عن حركة غيره من السابحين تهدهـ د جسمه، برقـة. ولـم يكـن فـي

بیته، فی مونت دتشریونی، مسبح، آنذاك. كان يقول لى: «تكلُّم مع ريناتي في الأمر. قبل لها إنه ليس بالشيء العظيم». لكن زوجته، ريناتا، لم تكن تريد مسبحاً. كان لديها ما يكفيها وقتَ استضافة، جميع أصدقائه، ولم تردْ أن تتولى أمر مسبح أيضا، ثم أقيم له مسبح. «إيكو»، من أكثر الناس الذين قضيت وقتاً معهم،

وأقل هم معرفةً من قبَلي، وهو جدير بالرقم القياسي لأقل الناس حديثاً عن أنفسهم، حتى في رواياته، وحتى لحظة النهاية. وإنني على يقين من أنه أنكر على نفسه متعة عظيمة؛ فمَن ذا الذي لا يـروق لــه أن يتكلّــم علــى نفســه، بــل أن يتشــاكـى في بعض الأحيان؟.

ولأنه لم يكن يحبّ أن يبوح للآخرين، لم يكن الآخرون يميلون إلى البوح له. ما كنت لأحكى له، قَطّ، عن أمر أحزنني أو عن قصّة غرام أوجعت قلبي. كان سيحاول أن يسرّي عني، بالطبع، لكن -ربَّمـا- بـأن يلقـي علـيّ نكتـة. كان فهـم ذهنـه أيسـر من فهم قلبه. كان مهتمّا بالذهن، ومن أجل ذهنه عاش. أمّا الأرواح عنده، فكانت غبيّة، ولعلَّه كان على حقّ؛ فالروح تثير المشاعر لا العقل. الروح تفضى إلى اللامنطق. الروح تهذي.

حدث مرَّةً ـ وقد صرنا كبيرَيْن، في ذلك الوقت ـ أن كنّـا جالسَـيْن علـى عشـب الفنـاء فـى مونـت دتشریونی. قلت: «أومبرتو، هل یکون فی ذهنك شخص، وأنت تكتب؟ في حالتي نعم. يكون في ذهنى قارئ أو اثنان، ليسا ثابتَيْن، طيلة الوقت،



مصدر المقال: بورتریه من کتاب «-Incro ci»، لـ«Tullio Pericoli»، لـ«ci ترجمه إلى الإنجليزية: ،Oonagh Stransky ونَشِر في نيويورك في «رفيو أوف بوكس».

لكنهما أصحاب أو أناس لهم مكانة كبيرة عندي. ماذا عنك؟». لم يكن في ذهنه أحد، قَطّ. قال: «ربّما، هم الذين سيقرؤون عملى بعد بضعة أجيال».

قلت: «وماذا عن النقّاد والملايين من قرَّائك؟»

ألذلك اختار ألّا يتكلَّم عن نفسه؟ هل اعتبرنا (وهو محقٌّ إن فعل) غير جديرين بالإنصات إليه؟

في سنواته الأخيرة، ازداد سماحةً وطيبةً. وصار يبذل الكثير ليعيـن أصدقـاءه. حـدث، ذات مسـاء، أن تحرَّكـت مشـاعرى، إذ رأيته جالساً في مؤخِّرة قاعة، شهدت حفلة تافهة لإطلاق أحد كتبى. كم عشقت ذلك الرجل!؛ وليس ذلك لأن حضوره كان يجعلني أبدو بخير، وكان يعرف ذلك، ويعرف أني أعرفه فحسب، بل لأنه أراد -حقّاً- أن يمنحني هدية حضوره، أيضاً. وحـدث أن عرفنـا نحـن -أصدقـاءه- بمرضـه، وانتابنـا قلـق عميـق

ذات مساء، في منتصف نوفمبر، بعد حفلة إطلاق كتاب «فكرة المسرح - L'idea del teatro»، لـ«جيليو كاميلو--Giulio Camil lo» ، ذهبنا جميعاً إلى عشاء. كان إيكو من بين المتحدّثين الضيوف فيه ، هو والمحرِّرة «لينا بولزوني-Lina Bolzoni»، وقد حضرت ذلك العشاء، أيضاً، «فلور جايجي-Fleur Jaeggy»، ناشرة الكتاب مع «روبرتو كالاسو». طلبت «فلور جايجي» من النادل بعض الزبْد، واستعمال الزبْد على المائدة تقليد أوربي شمالي، لا يمكن أن يُرى مُتّبَعاً في مطاعم ميلانو. كان على «فلور» أن تصرَّ قبل أن يستجيب لها النادل، ويحضر الزبْد. ولـدى رؤيـة الزبْـد، اسـتردَّ إيكـو وعيـه، فجـأةً، كمـن أفـاق مـن إحدى نوبات شروده التي كانت تغوص به في هاوية سريّة، وكنَّا قد اعتدناها؛ فكثيراً ما كان يسمح لأفكاره أن تهيم وهـو جالس إلى المائدة، أو وهو بين أصدقائه، كما في تلك الحالة. تناول ملعقة، فاغترف من الزبْد قطعة هائلة، فُرَدها على قطعة صغيرة من الخبز، ولم تكن «ريناتا» حاضرة في تلك الليلة، فلعبت أنا دورها.

عليه، فصرنا نتناقل فيما بيننا أخبار صحَّته، لكن إيكو نفسه

لم يفصح، قَطّ، عن شيء.

قلت: «أومبرتو، لن تأكل هذا فعالاً». فنظر إلىّ نظرة طفل يخرق القواعد، في سعادة. قلت: «هذا يضرّك».

قَـال فـى عـزّة: «ولهـذا أفعلـه»، مُلقيـاً بالزبْـد فـى فمـه. ونظـر أحدنا في عيني الآخر. تلك كانت اللحظة التي تكلَّمنا فيها، لآخر مرّة، قلت له بعينى: «أنا أفهمك».

مـات فـى فبرايـر التالـى. نصـف سـكّان ميلانـو حضـروا جنازتـه، جنازته الحاشدة. فقد جعلته إجادته لكثير من اللَّغات يتكلم مع العديد من الناس، والكثير منهم، على مدار السنين. في اليوم السابق على جنازته، اجتمعنا في بيته في بيازا كاستيلو-Piazza Castello لنكون برفقة «ريناتا» وأبنائهما وأحفادهما. وفيما كنت أتجوَّل في غرفة المعيشة، استحال علىّ أن أنفصل عنه ذهنيّاً. بدا لى وكأنه حاضر في الصالة،

وفى مكتبه، لكننى لـم أجـد فى نفسى الشـجاعة لرؤيتـه. «هل ستمشى بدون أن ترى نونّو؟»، سألنى حفيده «إيمانويل» وأنا أسير باتِّجاه الباب. صبىّ رزين فى الخامسة عشرة، أمسكني من ذراعي وقادني، عبر ممرّ طويل في القاعة، تصطفّ على جانبيه الكتب. كان إيكو مستلقياً في مكتبه مع مكتبته، محاطـاً بمسـرح كتبـه المـدرج. لوهلـة، ذكّرنـي انضبـاط تابوتـه التامّ بمسبحه. توقّفنا على بعد أقدام قليلة، ناظرين، من الجنب، إلى التابوت المفتوح، فلم أرَ غير جانب وجهه، ونصف بطنه، وطرف حذائه. وجهه بدا ورديًّا، كأنما ألهبته الشمس. قلت: آه، «إيكو» يتظاهر بالموت، وما هو إلَّا طاف على ظهره.



تولیو بیریکولی ▲

■ تولیو بیریکولی □ **ترجمة**:أحمد شافعى

## جان بول دوبْوَا:

# أبطالي خارجون عن المألوف، لأنهم يملكون الوقت

حصل الكاتب الفرنسي «جان بول دوبْوَا»، مؤخَّراً، على جائزة «غونكور» لهذا العام، عن روايته «لا يسكن الناس جميعاً هذا العالم، بالطريقة نفسها» الصادرة عن دار «أولفييه». وتعتبر الجائزة تتويجاً لمسيرته، التي حصد، خلالها، العديد من الجوائز، منها «فيمينا» و«فناك»، عام (2004)، عن رواية «حياة فرنسية»، وجائزة «ألكسندر فياليت» عام (2012) عن «قضيّة سنايدر». كما تَمَّ تحويل روايته الأولى «أنا وكندي» الصادرة عن دار «لوسوي»، عام 1996، إلى فيلم سينمائي عام (1999)، كما حصلت على جائزة ٍ«فرانسٍ تليفزيون» عام (1996).

علم مليساي عمم (١٥٥٥م) على المسيرته مراسلاً رياضياً لجريدة «سود ويست»، ثم مراسلاً سينمائياً لدى جريدة «ماتان دو باري»، ثم مراسلاً عامّاً لجريدة «لو نوفيل أوبسيرفاتور». ألَّفَ ما يزيد على عشرين رواية وكتاب. فيما يلى حوار مع الكاتب حول روايته الفائزة، والمنشور في مجلّة «لير»، عدد أكتوبر الماضي.

تأخذنا روايتك إلى عوالم مختلفة، للغايّة، لاسيّما بيئة السجن، وتمزج بين الدراما والفكاهة. ما الذي شكّل نقطة البداية؟ وكيف عملت على صياغتها؟

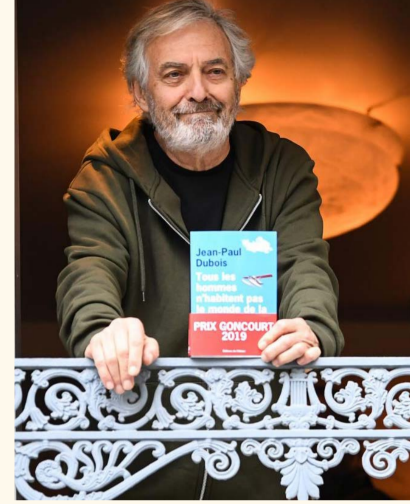
- أردت أن أروي عالـم السـچن، وإمكانـات الخـروج منـه، مـن خـلال مواجهـة مباشـرة ومؤثّرة للسـجينين: «بـول» و«باتريـك»، اللذيـن يتقاسـمان زنزانـة في «مونتريـال». وهكـذا، انطلقـت مـن الداخـل، مـن خـلال شخصية محبوسـة، لا تملـك وسيلة للفـرار سوى اجتـرار حياتهـا السـابقة. يقـوم السـجن بصقـل الكثيـر مـن الأشياء. فالمسـاكنة تفرض قواعـد، يتوجَّب على رجلَيْن، لا يعرف أحدهمـا الآخـر، التقيُّد بهـا، لسـنوات. أشـعر بذهـول شـديد مـن ظروف الحيـاة في السـجن؛ وذلـك لكوني قـد تـردَّدت على هـذه الأماكـن، مـرّات عديـدة، واسـتمعت إلى شـهادات السـجناء. عندما يتم وضع رجلَيْن، لم يختـر أحدهما الآخـر، في مثل هـذا الموقف، يتم وضع رجلَيْن، لم يختـر أحدهما الآخـر، في مثل هـذا الموقف، للتغذيـة والنظافـة، وعلى ماهو جوهري، بسـرعة؛ كالتعامل مع مشـكلات يخلـق طرقـاً للهـروب، ملموسـة وأكثـر إمتاعـا، فـي هـذه البيئـة المرعبـة. إن احتجـاز رجلَيْـن هـو منحهمـا الفرصـة لاسـتعادة كلّ المرعبـة. إن احتجـاز رجلَيْـن هـو منحهمـا الفرصـة لاسـتعادة كلّ ما كانـت تمثّلـه الحريّة.

شيئاً فشيئاً، ومن خلال ذكريات الماضي، نكتشف هاتَيْن الحياتَيْن، حيث يتعارض كل شيء. في مقابل «بول»، البطل، هناك ملاك الجحيم «باتريك هورتون»، العملاق الذي يخشى طبيب الأسنان، ومصفِّف الشعر، والجرذان. من الذي ألهمك هذه الشخصية القويّة والهشّة، في الوقت ذاته؟

- «باتريك» هو تجسيد لأشخاص قابلتهم، ضخام، لكنهم يخافون الجرذان... كان حفيدي «آرثر»، أيضاً، مصدر إلهام لي، فهو يعاني من رهاب الشَّعْر، أيضاً. كان يعتبر أن شَعْره جزء لا يتجزَّأ من جسده، وأن قصَّه مؤلم. وعندما كان طفلاً، كانت والدته هي، فقط، من بإمكانها قص شَعْره، وكنت أجده أمراً استثنائياً. إن كلّ ما أرويه في كتبي ينبع من ذاكرة لم تغادرني، مثل صورة «آرثر» الذي كان يصاب بالذعر والإغماء... شخصية «هورتون» مألوفة، للغاية، بالنسبة إليّ، وهو شخص ودود أيضاً، باستثناء شخصية واحدة غير ودودة، إن بقيّة شخصيات الرواية هم أشخاص، يمكنني قضاء الوقت معهم، بسهولة.

### هل كانت العودة إلى الوراء وسيلة للحفاظ على التشويق المستمرّ، حول «بول هانسن»؟

- اتَّخذ كلّ شيء مكانه، عن طريق الصدفة. في البداية، جاءتني فكرة هذه الشخصية من خلال حارس في مبنى، اعتمد أصحابه على خدمات هذا المراقب الماهر الذي التقيت به في كندا. ثم راكمت شخصية «بول» كلّ الشخصيات الأخرى من حولها. معظمها مستوحى من أشخاص موجودين بالفعل. رواياتي مصنوعة من الذاكرة، ومن الحظّ ومن الصدفة. على سبيل المثال: تحدَّثت، في بداية الرواية، عن كنيسة في «سكايجن» (الدنمارك). في أحد الأيّام، رأيت قصاصة كُتِب عليها «الكنيسة المطمورة». أعدت بناء القصّة الحقيقية لذلك المبنى الذي هجره الكهنة، وهكذا، أنجبَتْ هذه القصّة الاستثنائية شخصية القسّ. إن هذا هو ما أسمِّيه «الملاك الصغير، حارس الكتب».



#### إذن، كان والد «بول» قسّاً دانماركياً، وكانت عظته الأخيرة عنوانا للكتاب؟ ماذا يعنى هذا العنوان؟

- منذ عشرين عاماً، نظراً لأننى متزوِّج من كنديَّة، وأعرف ذلك البلـد جيّـدا، إذ أتـردّد عليـه كثيـرا، طلـب منـي (المتحـف الكنـدي للطبيعـة) إعِـداد كتيّب تاريخي حـول «روبـرت راسـين»، وهـو فنّان أعرفه جيّدا. هـو مجنـون، لكنـه طيِّب القلـب. لقـد قـام «روبـرت» بعـزف مقطوعـات «إيريك سـاتيه» فـي الأوبرا، طوال ثلاثة وعشـرين يوماً وليلة. كان شخصاً رائعاً، رويتُ قصَّته في ذلك الكتيِّب، وعندما أردت العثور على عنوان، لا أعـرف لماذا اخترت «لا يسـكن الناس جميعهم هذا العالم، بالطريقة نفسها». بعد عشرين عاما، وجدت نفسى أضع العنوان نفسه ضمن اقتراحات لعنوان روايتي. بحثت على شبكة الإنترنت، للتأكد من عدم وجوده، ولكـن خـاب أملـي. انهـِرت قبلِ أن أنتبه إلى أن اسـمى موجود أسـفل العنوان، وعندئذ، تذكرت كل شيء. إن هذه هي الطريقة التي أَكُوِّن بِهَا كَتِبِي: إنها طبقات من الصدف والذاكرة... أحبّ هذا العنوان لأنه يحمل رسالة اختلاف وتسامح واحترام. كل شخص يقود قاربه بطريقته الخاصّة؛ أي لا سلطة للمرء على أيّ شخص، ولا سلطة لأيّ شخص علِيه، ويمثّل السجن الحَدّ الفاصل الذي تصير فيه السلطة متحكَمة في كل شيء.

#### يشكُل «بول» مع «وينونا» ثنائياً مذهلاً، «وينونا» امرأة هندية قويّة وقائدة طائرة مائية، بينما هو شخص ضعيف وحسّاس للغاية...

- إنهما شخصان نبيلان، من عالمين مختلفين: هي أكثر ذكوريّةً،

وتتعامل مع الآلات، فقـط. بينما هو عطـوف، للغاية، لأنـه يتعامل مع البشر أكثر. كما أنها تؤمن بالاعتقاد الهندي حول إمكانيّة الحياة مع الأموات، وتجعل «بول» يكتشف هذّه الثّقافة، ثم يصلان إلى الوئام لأنهما متحابّان.

#### ستعلمه حبّ الطبيعة، أيضا؛ ما يمنحنا صفحات جميلة...

- إنه عالمي الخاصّ، ولا أجد صعوبة في وصفه. تسير حياتي اليومية على إيقاع الطبيعة. بالنسبة إليَّ، يتجسَّد هذا العالم، في المقام الأوَّل، من خلال وصف الحبّ الـذي نكنَّـه للحيوانـات، والمحادثات التي يمكن أن نجريها معهـم. أنا أتحدّث إلى كلابي. أعيش بين الأشجار التي زرعها والدي، وعندما تموت إحداها، نتحدث حول الأمر. إنه عالم يسحرك بجماله، لكنه ليس مثاليّا، على الإطلاق. لست ساكن المدينة الذي دُهش من روعة الطبيعة، وأعلم أنه بإمكانها أن تكون مروِّعة. من الضروري الاقتراب من هذه البيئة بوصفك عابرا، دون الرغبة في الهيمنة. أدرك أنني عنصر من بين عناصر أخرى، حيوان من بين حيوانات أخرى. عندما أتحدّث عن هذا «العالم»، أستثنى البشر. منذ سنوات، درست التواصِل بين الأشجار والأنظمة الجذرية والجزيئية... لكن النباتات معقدة، للغاية، ويصعب فهمها. كنت أفضل دراسة الذكاء الحيواني، والترابط والنظم الإيكولوجية، وأنا طفل، بدلا من تعلُّم بعض الأشياء. بدأت تَنشِر بعض البرامج الوثائقية، اليوم، حول هذا الموضوع، تقريباً.

#### لا بدّ أنك حزين، للغاية، في هذا العالم الذي يسيء معاملة الطبيعة...

- لا أستوعب الأمر، لكنني لست ناشطِا بيئيا. حسنا، يعتمـد الأمر على معنى كلمـة «ناشـط». لقـد توقفـت عـن تنـاول اللحـوم في اليوم الـذي ربطـت فيـه بيـن طعمهـا وطعـم الـدم. لـم يكـن النشاط البيئي هـ و مـا دفعني إلى الوعـي، بـل شيء أعمـق مـن ذلك. انطلقت من أشياء بسيطة، للغاية: ربط شرائح اللحم بمعانـاة الحيوانـات، وفـرز القمامة، وغير ذلك. عندمـا يتعلم المرء الاحترام فليس بإمكانه التراجع، أبداً. ترجع المأساة العظيمة إلى ماِ قبل خمسين عاما، عندما لم يتعلم البشر ما كان يجب أن يتعلموه: الترابط والاحترام؛ لأننا نشكل مجموعة واحدة مع بقيّـة الكائنـات. اليـوم، بفضـل جمعيـة «L214»، اكتشـفنا معانـاة الحيوانات. لقد عرفتها منذ الطفولة، حيث كل شيء يبدأ من خلال التربية. على سبيل المثال: يجب إخبار الأطفال أن اللحوم التي يتناولونها تأتى من عجل أخذناه من والدته، وقتلناه بطريقة مروِّعـة. الوعـي لا يأتـي مـن خـلال التجريـد، علينـا أن ننظـر إلـي الواقع كيفما كان. أنا مؤمن بأن كارثة عكسية هي ما سيوقف تقدّم الكارثـة.

#### ألهذا السبب، نشعر ببعض السوداوية في كتبك؟

- إن البشر أصغر من أنفسهم. تحدّثت «إليزابيث دي فونتيناي» (فيلسوف قضيّة الحيوان) عن الموت الوشيك الذي تشعر به الحيوانات. لقد ورثنا، جميعا، هذا الشعور، لكننا نقوم بطمسه. نشعر به، نتعايش معه، لكننا نتهرَّب منه، في أغلب الأحيان، لأنه شعور غير مريح، لكن الحيوانات تشعر به، طوال الوقت. وشخصياتي، مثل الحيوانات التي يعيشون معها، تشعر بالموت



الوشيك. علينا السعي لكي نكون، مثلهم، رجالاً يحاولون، بكلّ طاقتهم، الالتزام بمبادئهم.

#### حتى وإن هبطوا في السلم الاجتماعي، مثل «بول»؟

- التدنى مـن طبيعــة الأمــور. لكــن هنــاك مـا هــو أكثـر مــن مجـرَّد الهبوط: إنها الإهانة والاحتقار. إلى أيّ حَدّ يقبل البشر الإذلال؟ يكفى أن ننظر إلى كلِّ تلك الوظائف الَّتي يشغلها المرء، والتي سيواجه خلالها -وفقا للطبقة الاجتماعية التي ننتمي إليها- هذه المعاناة. في السابق، كنَّا نطلق على هذا الأمر تسمية «الإجهاد فَى العمل»، واليوم نسمِّيه «الإذلال... إلى حَدّ المبالغـة». يتقبَّل الحيوان المعاناة، ولكن هذا لا يعنى أن نتمادي، لأنه سيتمرَّد في لحظة ما. وإذا كان البشر، هنا، اليوم، فالأمر ليس صدفة. كان علينـا أن نغـرق فـى المهانـة، لننهـض مـن جديـد.

#### قمت بحماية نفسك من هذه المعاناة، من خلال مهنة الكاتب. ما علاقتك بالكتابة؟

- هنـاك طـرق عديـدة لممارسـة هـذه المهنـة. بالنسـبة إلـيَّ، لـم يكن الهدف، أبدا، هو الكتابة، بل كان البقاء على قيد الحياة، والعيـش بشـكل أفضـل. الكتابـة هـى الوسـيلة الأكثر متعــة، والأقل غباءً، للعيش. لم يكن المال هو مشكلتي بل الوقت، ولا أبالي بالباقي. الكتابـة هـي شـراء الوقـت لنقـوم بمـا نريـد: العيـش مـعً الكلاب، وتربيـة الأطفـال، وتأليـف الموسـيقى... الكتابة هـي الثغرة التي عثرت عليها في هذا النظام، هي النشاط الـذي مـن شـأنه أن يوفـر لـى مـا يكفـى للعيـش، ويجعلنـى أعمـل لشـهرين أو ثِلاثـة أشهر، ثم العودة، من جديد، متى أردت. وإذا كنت قد تمكنت من كتابة كل هذه الكتب، فذلك لأنني قابلت أشخاصا خارجين عـن المألـوف، أشـخاصا يملكـون الوقـتِ. عندمـا يتجـوَّل المـرء فـى أماكن غريبة، ينتهي بـه المطاف، دائمـا إلى لقاء أشـخاص مثيرين

للاهتمام، مثل «روبرت راسين». لطالما كان العمل الذي يُمنح لى مرتبطا بالمكان الذي أتجوَّل فيه. تجوَّلت لمدّة ثلاثين عاما من حياتي، ومن خلال التجوَّل تتِكوَّن لديك مقاربة مختلفة للوقت وللأخرين، وهنا يكمن الحظَّ.

#### هل هذه هي الطريقة التي كتبت بها روايتك الأخيرة؟

- لـم أكتب هـذه الروايـة فـى حالـة مـن السـعادة، بـل فـى حالـة من السلام، بسهولة وبدون خوف، لكن مع بعـض القلـق، في البدايـة. كتبـت طـوال شـهر مِـارس مـن هـذا العـام، بمعـدِّل ثمانـي صفيحات في اليوم، وأحيانا إحدى عشرة. كنت، دائما، أحتفظ بكل التفايِّصيل التي كتبتها في اليوم السابق، في ذاكرتي. إنها تقنيـة تعلمتهـا بمفـردي، وهـي تمنحنـي سلاسـة فـي عملـي.

#### كتاباتك متخمة بالفكاهة. ما مصدر هذه السخرية والازدراء؟

- لقد تربَّيت بهذه الطريقة. أحبّ الضحك. لديُّ شهية لا تُصَدُّق للسعادة. أقضى ساعات في الضحك مع زوجتي. منذ أن عرفتها، ونحن نمـزح، طـوال الوقـت، مثل الأطفال... إذا لـم أضحك كل يوم إلى درجة البكاء، فسأكون أكثر الرجال تعاسةً، على وجه الأرض. لقد نشأت مع «هارا-كيـرى»، و«لا جـول أوفيـرت»، و«أكتيـال»، و«لی نول»، و«جـوزی آرثـر»، مـن خـلال «لـو بوب-کلـوب» الـذی كنت أتابعه عبر الراديو في عمر الثانية عشرة أو الثالثة عشرة. إنهم أناس يقدّمون مقاربة مختلفة للعالم. روح دعابتهم تعيش بداخلي، وإعادة إنتاجها ليس أمرا معقدا.

#### أميركا حاضرة في معظم أعمالك، لكنك اختِرت كندا، هذّه المرّة. هل أنَّت مستاء من الولايات المتَّحْدة؟

- إنها أكثر بلد، لم أشعر فيه بالراحة. على مدار عشرين عاماً،

قابلت شخصيّات مثل «ترامب». تجوّلت في أماكن خاصّة لمقابلة أشخاص مميّزين، أشخاص على الحافّة، يعيشون حياة غريبة، لكنهم ليسوا بؤساء. كان هناك أشخاص جديرون بالاحترام، وكان هناك، أيضاً، «ترامبيّون»، في كلّ مكان. هذه هي أميركا التي تردَّدت عليها طويلاً. اقتبست منها قصصاً أضحكتني كثيراً، ورويتها لاحقاً. في فرنسا هناك، أيضاً، أشخاص منبوذون، لكنهم ليسوا رؤساء بلديّات أو شركات، باستثناء «باتريك بلكاني» ربّما! على أيّة حال، هم ليسوا مجانين بالقدر نفسه. التقيت بأناس عملوا في «ناسا»، في إدارة صناديق التقاعد، أو على رأس الإدارات العليا، وكانوا يستعدّون لنهاية العالم، في مخابئ صغيرة تحت الأرض. نجد هذا النوع من المجانين في إدارة «ترامب». يتكوّن المجتمع الأميركي من أفراد غريبي الأطوار، تماماً، و-ربّماً خطرين، لكنهم يشغلون مناصب محترمة، ويلقون خطابات رنّانة.

#### ألا يمكن التنبُّؤ بأفعال «ترامب»؟

- من الرائع أن يستيقظ في الصباح، ويقرِّر شراء غرينلاند!، وسوف يستاء إذا لم يتمكَّن من شرائها. إنه عالم طفولي، لا يقدّم لنا أيّة عبرة؛ وهذا ما يثير رعبي. نخلق بأنفسنا هذه الوحوش، من خلال اختيارهم لشغل مناصب عليا. لماذا أنا مفتون بدول الشمال؟ لأن هذه الدول لا تعيش مثلنا؛ تنتخب شخصاً، وإذا ما ارتكب خطأً، ينسحب.

#### أما زلت مصرّاً على ألّا تصوّت في الانتخابات؟

- بلي، مازلت كذلك. المترشَحون لا يجعلونني أرغب في الذهاب إلى صناديـق الاقتـراع. ويعتبرني الناس غير مســؤول، بيِنما أنا أحبّ التصويت، لكن لصالح شخص يمكن أن أكون فخورا به. ربَّتني والدتى، التى تنحـدر مـن عائلـة متواضعـة، للغايـة، علـي احتـرام الآخِرين. الطفولة حاسمة، فهي تمنحك فهما صارخا للعالم. تعلَّمـت كلُّ الأشـياء فـي ذلـك الوقـت: الأشـخاص الصالحـون، والأشخاص الذين ليسوا كذلك ... على سبيل المثال، كان «ميتـران»، الـذي لـم يكـنِ آخـر المعتوهيـن، شـرِّيرا مـن الدرجـة الأولى، و-رغـم ذلـك- أثَّر فـى كثيـراً، قبـل أن يمـوت. لابـدّ أنـهِ قد شعر، بقوّة، بالموت الوشِيك. عندما أرى، اليوم، خمساِ وأربعين درّاجة نارية وخمسا وعشرين سيّارة ترافق شخصا ما لأنه رئيس، أقول لنفسى: لابـدّ أن ضميـر هـذا الرجـل غيـر مرتاح. على عكس رؤساء الـوزراء في السـويد أو النرويـج، الذين يذهبـون للتسـوّق، ويدفعـون بواسـطة بطاقـات الائتمـان الخاصّـة بهـم. اذهبـوا الـي هنـاك، وانظروا كيـف يُعامَل السـجناء، وكيف تتمّ تنشئة الأطفال! إنهم يتربّون في الطبيعة، على ثقافة الإحسان لا المنافسـة، وأن الفشـل ليـس مأسـاة. مسـتوى حضارتهـم أعلـي بكثير من مستوى حضارتنا.

### أُلست مفتوناً بثقافتنا وتاريخنا، وبما يشكِّلنا بصفتنا دولة؛ وهو ما يُعتَبر قدوة؟

- كان أوَّل سؤال جاد طرحته على والدي: «كيف يمكننا أن نكون بدون جنسية؟». كنت طفلاً، ولم أكن أحبّ فكرة الانتماء إلى بلد ما. أشعر بأنني وُلدت هنا عن طريق الصدفة. كنت سأرى العالم، بطريقة مختلفة، لو أنني كنت من مدريد أو إنجلترا. لا أشعر أننى حارس أو وريث لما أنجزه الناس من قبلى. أنا عبء

عائلتي، وأحمل قصَّتها، ولا أبالي بالباقي، ليست تلك مشكلتي.

### أنت متشبِّع بالأدب. ألا تعتقد أن ما كتبه مؤلِّفونا يشكِّلنا،

- لا ينقـذ الكتـاب أيّ شـىء ، أبـدا. الأشـخاص الذيـن يملكـون الوعـى بحياتهم، وبما يحيط بهم، هم من يُنقِذون. أومن بتأثير الانتشار؛ بمعنى أن الحضارات تنتج السعادة أو البؤس، وهو ما يحدث من خلال المعجزات والمصادفات وتلاقح الثقافات. أعتقد أننا نعيش في عصر مظلم، مثلما حـدث قبل الانفجار العظيم. سـيكون هناك تركيز عال للغاز، بحيث يؤدِّي إلى انفجار يمنحنا النور. هكذا، وُلِـد العالـَم ومنـه وُلِـدت الحيـاة. سـتأتى اللحظـة التـي سـنخلق فيها السعادة. ونحن، الآن، في حقبة من البؤس، ولطالما كان هناك أوقات من هذا القبيل... ولم تغيِّر الكتب أو السينما شيئا. وبالمناسبة، أنا عاشق للأفلام؛ فهي تجعلني أنسي أنني مجرَّد نكرة في انتظار الموت الوشيك، لكنها لا تنقذني، أبدا. في زمن والدي، كان هناك عدد قليل جدًّا من الكتب، وكان للثقافة معنى، وكانت فرنسا مكوَّنة من بعـض الكتَّاب الذين اعتُبـروا خالديـن، أمَّا اليومِ، فالثَّقافة هي الحاضرة... ثقافتي عالمية، وتتكوَّن من بعـض مؤلفـي الأفـلام والموسـيقي، مـن جميـع أنحـاء العالـم، مـع أنى لست قارئا كبيرا. وفي رأيي، لا معنى لكون المرء فرنسيا، اليـوم. أصبح العالـم عديـم الهويّـة، وشـاملا... حينمـا أكـون فـي كندا، أنا كندي، وحينما أكون في إسبانيا، أنا أسباني. ميراثي ليس «فلوبيريّا». في المقابل، إذا رأيت منزلي يحترق، فسأبكى: أنا وحياتي وأشيائي وعالمي كلها تحترق. ينتقل الميراث من خلال قنوات، لم نتعلمها في المدرسة أو الجامعة. ليس لديَّ أيّ شيء ضدّ النظام التعليميّ، لكني أعتقد أنه مضيعـة للوقت... لقد بذلت كِل جهـدي كـى لا يذهـب أطفالـي إلـي هنـاك، فأنـا لا اعتـرف، أبـدا، بسلطة المدرسـة. لا ينتقـل التعليـم بهـذه الطريقـة، يجب أن يكون أكثر دهاءً، وينطوي على مزيد من الشمولية. أنا لا أشرح أيّ شيء، ليس لـدي أيّـة قواعـد، ولا أسـتطيع تقديـم حلـول. أعـرف، فقـط، أننـا فـي عصر مظلـم، وأننا بحاجة إلـي تضافر العديد من الأحداث حتى يكون هناك شكل من أشكال النهضة؛ وهو أمر ملحّ، للغاية.

#### أليست هذه الرواية أكثر إشراقاً، وأقلّ تشاؤماً من غيرها؟

- يخبرني الجميع بهذه الملاحظة. رغم أن كتابي السابق ينتهي بالانتحار، إلّا أن نهاية روايتي الأخيرة تُعَدّ من أحلك النهايات. إنها تحكي قصّة رجل ينحدر من شمال «الدانمارك»، ويستقر في «تولوز»، ليعمل وسيطاً عقاريّاً، وهو زوج يعيش حياة رائعة، لكنها قصيرة. ثم تجتاج الخسارة والألم والحزن حياته، ليعود، في النهاية، إلى نقطة البداية. «أنا ابن يوهانس هانسن» إنها الجملة الأكثر فظاعةً في الرواية. في سنّ الستين، يستأنف «بول» مسيرة والده، وصولاً إلى منزل العائلة، وكانت هذه هي الجملة الوحيدة التي تمكّن من قولها. وبذلك، يكون قد أنهى حياته بكونه ابن والده، فحسب، وهو أمر نبيل. لكن، أن يعيش المرء وجوداً كاملاً من أجل هذا، فحسب، هو أمر محزن.

■ حوار: كلير شزال

□ **ترجمة**: أسماء مصطفى كمال



# لا يعيش الناس جميعاً، على الأرض، بالطريقة نفسها

■ فصل من رواية: جان بول دوبُوَا

دخلت سجن «بوردو» في يوم انتخاب «باراك أوباما» نفسه، فَى الرابِع مِن نوفمبِر، عام 2008. كان يوماً طويلاً ومؤلماً، بالنسبة إليَّ؛ إحالتي إلى المحكمة، والانتظار في أروقة قصر العدالة، ومثولى أمام القاضى «لوريمييه»، والذي -رغم الاستجواب المتعاطف- بدا أنه لا يفكِّر إلَّا بكومة من المشاكل الشخصية، وكذلك الدفاع الوهمى لمحاميَّ المكتئب الـذي كان يناديني بـ«جانسـن»، والـذي اختلـق لي «ماضيـاً طويـلاً مـن الأمراض العقلية»، وبدا كأنه يكتشف قضيَّتي، للتوّ، أو يترافع عن قضيّة أخرى، وانتظار الحكم، ثم نطقه المبهم من طرف «لوريمييه»، ومدّة العقوبة، سنتان مع التنفيذ، تضيع في أرشيفات المحكمـة، والمطـر الغزيـر فـى أثنـاء رحلـة العـودة، والازدحام المروري، والوصول إلى السجن، وتحديد الهوية، والتفتيـش المزعـج.. ثلاثـة أشـخاص فى زنزانـة كبيرة تشـبه مرآباً للدرّاجات، «فلتخرس. هنا، تغلق فمك»، فراش على الأرض، فضلات الفئران، مناديـل مسـتخدمة ملقاة في كلُّ مـكان، رائحة البول الخافتة، صينية الوجبة، دجاجة بنِّيّة، ليلة مظلمة. قبل شهر من انتقال «باراك أوباما»، رسميّاً، إلى شقّته في البيت الأبيض، تَمَّ نقلي إلى منزلي الجديد، «الكوندو»، والتي مـا زلنـا نتشـاركها، حتـى اليـوم، أنـا و«باتريـك هورتـون». سـمح

لى هذا الانتقال بالخروج من جحيم القسم «أ»، حيث تمضى ساعات النهار، وأحياناً ساعات الليل، أيضاً، على إيقاعات العنف والاعتداءات. هنا، بفضل أصول وهيئة «هورتون»، أصبحت الحياة مقبولة أكثر، وذلك رغم كوني غير محصَّن، تماماً، ضدّ التجاوزات، ثم إنه عندما يصبح ضيقك بذاتك، وثقل الوقت عبئاً ثقيلاً، يكفى أن تستسلم وتترك نفسك للإيقاع البطىء والعنيد لساعة السجن، وأن تخضع لجَدُولة «برنامج الحياة»: «في الساعة السابعة فتح الزنازين. في السابعة والنصف وجبة الإفطار. في الثامنة الأعمال اليومية. في الحادية عشرة والربع وجبة الغداء. في الواحدة ظهراً الأعمال اليومية. في الرابعة والربع وجبة المساء. في السادسة الأعمال اليومية. في العاشرة والنصف إغلاق الزنازين، ثم النوم. التدخين ممنوع في الداخل وفي الخارج.

ممتلكات غير مرخَّصة: أجهزة اللعب، أجهزة الكمبيوتر، الهواتف المحمولة... يجب أن يتمّ ترتيب السرير قبل الثامنة صباحاً، والتنظيف قبل التاسعة، من كلّ صباح».

إنه شعور غريب جدّاً بالنسبة إليَّ؛ أن أكون مُؤَطَّراً إلى هذا الحَـدّ، ومُجـرَّداً مـن المسـؤولية. لمـدّة سـتّة وعشـرين عامـاً، فى حىّ «أهونتسيك»، على بُعـد أقـلّ من كيلومتـر واحـد مـن

هـذا السـجن، كان مـن المزعـج، للغايـة، فـي البدايـة، أن أجـد نفسى محبوساً بالقرب من منزلي. مارست مهنة المشرف المتعبة للغاية، إنه أمر شبيه بعمل حارس ساحر، أو عامل من الدرجة الأولى، قادر على ترتيب وإصلاح عالم صغير ودقيق، عالم معقَّد من الأسلاك والأنابيب والوصلات والفروع والأعمدة والعدّادات، عالم صغير لعوب لا يسعى إلّا للخروج عن السيطرة، افتعال المشاكل، خلق أعطال يتوجَّب إصلاحها، بشكل عاجل، من خلال قدر كبير من المعرفة والتقنيات والمراقبة، مع قليل من الحظّ، أحياناً. في مبنى «لاكسيلزيور»، تَمَّ تكليفي برعاية، وصيانة ومراقبة حسن سير المبنى المكوَّن من ثمان وستّين وحدة. كان جميع السكّان مُلَّاكاً لشققهم الخاصّة، ويتمتَّعون بحديقة، بها أشجار وزهور، وحمّام سباحة بمياه دافئـة، مملـوء بمئتيـن وثلاثيـن ألـف لتـر من المياه المطهَّرة بالملح، وموقف سيّارات نظيف، تحت الأرض مع مساحة للغسيل، وصالة رياضية، ومدخل مع صالة للاستقبال والانتظار، وصالة للاجتماعات تحت اسم «فوروم»، وأربعة وعشرين كاميرا للمراقبة، وثلاثة مصاعد كبيرة من ماركة «كون».

على مـدى سـتّة وعشـرين عامـاً، أنجـزت عمـلاً هائـلاً، محفِّـزاً ومرهقاً، لأنه لا ينتهى أبداً، وغير مرئى، تقريباً؛ لأنه يتمثّل ،ببساطة، في الحفاظ على التوازن الطبيعي لثماني وستين وحدة تتعرَّض للتآكل بفعل الزمن والطقس والتقادم. تسعة آلاف وخمسمئة يوم من الرعاية، ومن الحراسة والمبادرات، وتسعة آلاف وخمسمئة يوم من الاستطلاعات، ومن عمليّات التدقيق، ومن الجولات فوق السطح، ومن الرحلات إلى الطوابق. مئة وأربعة فصول، خرجت، خلالها، عن صلاحياتيّ من أجل مساعدة كبار السن، ومواساة الأرامل، وزيارة المرضى أو حتى مرافقة الموتى، (حدث ذلك مرَّتَيْن).

أعتقد أن التربية التي نقلها لي «يوهانس هانسن»، وهو قسّ بروتستانتي محترف، ليست بغريبة عن التفاني الذي برهنت عليه، طوال كلّ هذه السنوات، للحفاظ على سير العمل، برمَّته، بشكل جيِّد. ولا يبدو لي، أيضاً، أن العمل بتلك الطريقة،

في صمت، وإنجاز مهامّ يومية بغيضة، بجدِّيّة ودقّة، يتعارض مع روح الإصلاح التي كان «يوهانس» يدافع عنها في كنائسه. لا أعرف أيّ شيء عن الرجل الذي تولّي المهمّة من بعـدى، ووافـق علـى العيـش فـى ذلـك المبنـى، ولا كيـف يبـدو «لاكسيلزيور»، اليوم. أعرف، فقط، أننى أفتقد، بشدّة، ذلك العالم الصغير الخيالي المكوَّن من ثمانية وستِّين وحدة، والقادر على إنتاج تشكيلة لا حصر لها من الأعطال والمتاعب والمعضلات التي يجب حلَّها.

كان يحدث أن أتحدَّث إلى الأشياء والآلات، وكان لـديَّ عيب الاعتقاد بأنها تستطيع أن تفهمني، أحياناً. اليوم، لم يتبقُّ لي سـوى «هورتـون» وأسـنانه.

لقد صرت، اليوم، وأنا الذي سهر على إدارة وحسن سير مبنى «لاكسيلزيور»، لفترة طويلة، مضطرّاً للامتثال إلى «نظام الحياة» المملّ لمسكني الجديد: الساعة الثامنة تبدأ الأعمال اليومية. في الرابعة والربع وجبة المساء. في التاسعة جحيم الحمامات. في العاشرة: إغلاق الزنازين، ثم النوم.

هذا الصباح، وما إن استيقظ «باتريك»، حتى قام بمناداة الحارس من أجل طلب موعد طارئ مع طبيب الأسنان، رغم أنه ما زال يخشاه أكثر من الهجوم المتوحِّش لـ«البانديـدو» (قطَّاع طَّـرُق). لكـن خـدَّه كان قـد انتفـخ فـي الليـل، وصـار الألم مثل الكهرباء، وذرع الزنزانة، جيئةً وذهاباً، في جميع الاتِّجاهات مثل حشرة محاصرة داخل زجاجة. «ألا يزعجك أن ترتِّب سريري هـذا الصبـاح؟ هـذا السـنّ اللعيـن يؤلمنـي حقّاً. لقد ورثت هذا من والدي. هو، أيضاً، كانت أسنانه قذرة. الأمر جينيّ، على ما يبدو.

لا أعرف. عليه ألّا يزعجني بأسئلته الغبيّة، هذا الطبيب اللعين، ليس هذا باليوم المناسب. علاوة على هذا، يبدو أنه يملك رأس «نيكولسون» المجنون. كم الساعة الآن؟ لابدّ أن هذا الوغد ما زال في منزله، يتمايل أمام طبق «الكورن فليكس» اللعين. سأخبرك بشيء: من مصلحته أن يقدِّم لى علاجاً من الدرجة الأولى، هذا «النيكولسون»، وإلَّا، سأقسمه إلى نصفين هذا الوغد، صدِّقني. كم الساعة الآن؟ اللعنة».

لدىّ مقابلة، هذا الصباح، مع «غيتان بروسار»، موظّف إدارة السجن المســؤول عـن دراسـة ملفـات تقليـص العقوبـة قبـل إحالتها إلى القاضي. كنت قد التقيت بـ«بروسـار» مـن قبل، منذ ثلاثـة أو أربعـة أشـهر. كان يشـعٌ مـن جسـده شـىء مـا مريح، وقد عزَّز وجهه المنحوت في قالب «فيغو مورتنسن» وظيفتَه مراقباً عطوفاً.

كانت المقابلة الأولى قصيرة. لم يقم حتى بفتح الحافظة التى تحتوى على أوراق قضيَّتى.

«اجتماعنا اليوم رسمي، تماماً. لتعتبره تواصلاً مبدئيّاً بسيطاً، سيِّد «هانسن». في ضوء الأفعال الخطيرة التي ارتكبتها، يؤسفني أنه من غير الممكن لي أن أدرس أو حتى أطالب، فى هذه المرحلة، بإطلاق سراحك، حتى ولو كان ذلك تحت المراقبة. دعنا نلتق، مرّة أخرى، في غضون بضعة أشهر، وإذا كانت تقارير سلوكُك جيِّدة، فقد نتمكَّن، عندنُذ، من القيام بشيء ما».

لم يتغيَّر «بروسار». انتبهت إلى تفصيلة كانت قد غابت عنّى في المرّة الأولى: عندما لا يتكلّم، يميل «غيتان» إلى شمّ أطراف أصابعه. مع كلّ شهيق، تتمدَّد خياشيمه، ثم تعود إلى شكلها الأصلى، وذلك بسبب اطمئنانها، من خلال تعرُّفها روائح جزيئات مألوفة، بالطبع.

«سأكون صريحاً معك، يا سيِّد «هانسـن». تقييماتـك ممتـازة في كلّ شيء، وتدعم -بالتأكيد- إحالة ملفّك إلى القاضي، مرفقاً بالموافقة. ورغم هذا، يجب عليك أن تقنعني، أوَّلاً، بأنك أدركت مـدى خطـورة أفعالـك، وأنـك نـادم عليهـا بوعـى تامّ. هـل أنت نادم، يـا سـيِّد «هانسـن؟»

لا شكَّ في أنه كان ينبغي عليّ أن أقول ما كان ينتظره مني، وأن أغرق في الاعتذارات، وأعرب عن أسفى العميق والصادق، وأقوم بصياغة عبارات الندم، والاعتراف بأن ما حدث في ذلك اليوم ما زال غير مفهوم، بالنسبة إليَّ، وأن أطلب الصفح من الضحيّة عن المعاناة التي كنت سببها، وأعلن عن توبتي في نهاية المطاف، ثم أخفض رأسى، غارقاً في العار.

لكننى لم أفعل أيّ شيء من ذلك! لم تخرج أيّـة كلمـة من

فمى! لا شيء.. بقى وجهى بدون تعابير كقناع من الحديد، بل إننى وجدت صعوبة بالغة في عدم الاعتراف لـ«فيغو مورتنسـن» بشعوري بأشدّ الأسف، لأنه لم يُتَح لي المزيد من الوقت أو القوّة الكافية من أجل تكسير جميع عظام جسد ذلك الرجل الحقير، المغرور والمثير للاشمئزاز.

«أعترف أنني كنت أتوقّع منك شيئاً مختلفاً، يا سيِّد «هانسن»، أوردّ فعل أكثر ملاءمةً. عندما قرأت ملفّك، ودرست ماضيك، كان من الجليّ، بالنسبة إليَّ، أن مكانك ليس هنا. ومع ذلك، أخشى نظراً لإصرارك على عدم مراجعة أفعالك -أن تكون مضطراً للمكوث هنا، لفترة من الوقت. إنه أمر مؤسف، للغاية، يا سيِّد «هانسن». كلّ يوم تقضيه في هذا السجن هو خسارة كبيرة. هل هناك شخص ما ينتظرك في الخارج؟ «كيف أشرح له أنه، في هذه اللحظة، أحد ينتظرني في الخارج، لكن بجانب الغرفة التي كنّا فيها، كانت «وينونا»، وكان «يوهانس»، و«نوك» (وقد شعرت بأنفاسهم) ينتظرون مغادرته بفارغ الصبر.

عاد «باتريك» من جلسة علاج الأسنان. كان لا يزال تحت تأثير المخدِّر، ويسيل من فمه لعاب أحمر في ثنايا منديل ورقي. كان من الواضح أن لقاءه بـ«نيكولسون» انتهى بشكل سيِّئ. «لقد قام بخلعه ذلك الدنىء. كنت أعرف هذا. اللعنة، لقد حذَّروني. لكن هذا السنّ اللعين لم يترك لي مجالاً للاختيار. أخبرني أنه لا يستطيع أن يفعل شيئاً لإنقاذ سنّى، علاوةً على أنه كان لديّ خُرّاج كبير. أراني تُرَّهاتِ على الصور الإشعاعية، وقال: «إنه هنا. أترى؟ إنه مصاب». قلت له: «لا تزعجني، افعل ما يجب عليك فعله، لكننى أحذِّرك من أننى إذا تألَّمت، فاعتبر أنك ميِّت». كان ما حقنه في لثّتي يكفي لجعل جميع أوغاد القرية، حيث وُلِدت، ينامون. كما ترى، لا أعرف متى سأخرج من هنا، لكننى أقسم لك: إننى حالماً أصير في الخارج، فسأذهب إلى هذا الأحمق، وأقسمه إلى نصفين».

□ ترجمة: أسماء مصطفى كمال

<sup>\*</sup>عنوان الرواية الفائزة بجائزة «غونكور» لعام 2019.

# جيوفاني كيسيب: عربي من رحلة الشتات

في أواخر القرن التاسع عشر، أقلعت سفينة من ميناء مارسيليا كانت قادمة من لبنان ومتوجِّهة إلى كاُرتاخينا دي إندياس، وكان على متنها رجل يدعى يعقوب كاسد (Jacob Quesed) بصحبة زوجته وأبنائه، كان واحداً مَن مئات اللبنانيين والسوريين الذين حلُّوا على الأميركتَيْن، فراراً من حملات القمع، أيَّام الإمبراطورية العثمانية، وكان المهاجرون الأتراك -كما كانوا يسمُّونهم، حينتُذ- يستقرّون في بارانكيا، وكارتاخينا، وسانتامارتا، أو مايكاو، وأغلبهم وصلوا، بشكل خاطئ، إلى كولومبيا، لأن الوجهة الصحيحة والمرغوبة كانت الولايات المِتّحدة، وفي أسوأ الأحوال، المكسيك أو البرازيل أو الأرجنتين، لكن «يعقوب»، جَدّ «جيوفاني كيسيب»، حَل في «كارتاخينا» رفقةً زوجته «بينوت شديد»، وابنين شابَّيْن. في أثناء إجراءات التسجيل البيروقراطية، سيتمّ نقل اسمه مع بعض التحريف، إذ سيقلبون الدال باءً، وستصير، «كيسيد - Quesed» «کیسیب - Quesed».

يقول الشاعر الكولومبي «جيوفاني كيسيب»: «أنا أبتعد عن أيّ أسلوب عصريّ، وعن كل تقليعة للموضة، ولست مهتمّا، البتّة، بوصف الأشياء الأكثر ملامسةً للواقع. أعتقد أن كلُّ قصيدة يجب أن تكون استعارة للـروح: استعارة لروائعهـا العجيبـة ولأهوالهـا المرعبة، لسماواتها، ولهوائها؛ تلك هي تجليات الواقع، التي لا تشـكُلُ نسـيانه، بـل تأكيـده الأعمـق. مـا زال الأنـا الشـعري، بعـد، جـزءًا مـن مملكـة الخرافـات»، هكـذا يتصـوَّر هـذا الشـاعر القريب من عوالم «ماركيز» ورائعته «مائة عام من العزلة»، عالم الشعر المتاخم لعالم الخرافات السحرية العجيبة، هو نفسه عاشها، بشكل ما، من خلال رحلة اغتراب أسلافه فيما يشبه رحلة «مائة عام من العزلة».

كان المهاجرون الأوَّلون من الأصول اللبنانية السورية يمتهنون التجارة المتنقَّلة، ولم يتأخَّروا كثيراً لكي يهيمنوا على التجارة في كل الساحل الأطلسي لكولومبيا، فحملوا معهم ظواهـر جديدة مثل التجارة بالاستدانة، وعروض الفرجة السينمائية... وقد مارس الجَدّ «يعقوب» العديد من المهن، متنقّلا بين العديد من المدن في كولومبيا، بل شدّ الرحال إلى البرازيل، قبـل أن يختـار العـودة، مـع كامـل أفـراد أسـرته، إلـى الجـذور في لبنان، لمَّا كان «لويس إينريكي»، أبو «جيوفاني كيسيب» في عامـه الأوَّل، لكـن، بعد خمسـة وعشـرين سـنة، سـتغادر الأسـرة لبنان لتستقرَّ، من جديد، في كولومبيا، لكن استقرارها هذه المـرّة سـيكون بشـكل نهائـى...

وُلِد «جيوفاني كيسـيب» في قرية صغيرة تدعى «سـان أونوفري»، عـام 1939، فـي محافظـة «سـكري»، وكانـت -حينئـذ- قريـة غيـر موصولة بالشبكة الطرقية، فكان الانتقال منها وإليها يتمّ، بصعوبة، على متن القوارب والأحصنة، ويستغرق ساعات



100 الدوحة ايناير 2020 | 147

طویلة. کان «لویس إینریکی»، والد «جیوفانی» یشتغل فی تجارة المواد الفلَّاحية، وأساساً بالأرز، كما كان يدير قاعة للعـروض السـينمائية، وفـي أوقـات فراغـه يحـاول تعليـم ابنـه اللُّغـة العربيَّـة، ويهتـمّ بصناعـة الدمـي، لكـن ولعـه الكبيـر كان بالفينّ السابع، وبالبيسبول... لكن عائلة «كيسيب» ستكون مضطرّة لمغادرة «سان أونوفرى» في عام 1949، بسبب أحداث العنف بين الحزبَيْن: الليبرالي، والمحافظ في كولومبيا، إذ كانت أسـرته أوَّل أسـرة يتـمّ نفيها من القرية، لأن «لويـس إينريكي» كان ليبيراليًّا، وهكذا، ستسـتقرّ العائلـة فـي «سـينثيليخو» بعـد تلقَّـي الأب لدعوة من طرف أحد إخوته، الذي اقترح عليه الاشتغال معـه بتربيـة الماشـية. هنالـك، سـيكمل «جيوفانـي» دراسـته الثانويـة، أوَّلاً، قبل أن ينتقل إلى «كارتاخينا دي إيندياس»، حيث سيلتقى بالأعمال المؤسَّسة لثقافته الشعَّرية، وسيقرأ الكوميديا الإلهية التي سيكون لها تأثير حاسم في مساراته الشعرية، وسيتناول، أيضا، بالقراءة الحكايات والقصص الكلاسـيكية: (الإخـوة غريـم، بيرولـت، أندرسـن)، و«ألـف ليلـة وليلة»، والشعر الإسباني للعصر الذهبي غراثيلاسو دي لا بيغا، وفرانسيسـكو كيفيـدو، وفـراي لويـس دي ليـون، وسـان خوان دي لا كروث، وأيضاً شاعر الحداثة الشعرية الهسبانية روبين داريو؛ تلك القراءات الأساسية ستشجّعه على الكتابة الشعر ونشر قصائده الأولى في المجلة المدرسية، أوّلا. وبعد إنهاء دراساته الثانوية، سيسافر الفتى إلى بوغوتا، وسيدرس الفلسفة والآداب في جامعة خابيريانا، ويحصل -لاحقاً- على شهادة دراسات عليا في الأدب الأميركي اللاتيني من معهد کارو اِی کویربو، وسوف یمضی علی خطی معلمه «دانتی»، فيسافر إلى إيطاليا ليدرس شعر عصر النهضة، ويحضر دورة تُعـرف باسـم «قـراءة دانتـي».

في عام 1961، سينشر كتابه الأوَّل «Después del paraíso»، وهو كتاب تقليدي، تمَّ تأليفه على نظام أوزان وقوافي السونيت؛ ما جعله يقف بمنأىً عن تيّار اللاشَيْئيّة (الناداييزم) المعاصر له. سنوات بعد ذلك، سينشر ديوانه الشعري الثاني «الوجود ليس خرافة - El ser no es una fábula» ـ (1968).

أول في تأسيس مجلّة «golpe de dados - رمية نرد»، وتعاون مع العديد من المجلّات الأخرى التي كانت تصدر في كولومبيا، وهو أستاذ الأدب في جامعة كاوكا، التي يقدّم فيها محاضراته حتى وقت قريب، وقد حصل منها على لقب دكتوراه فخرية في الفلسفة والآداب، عام 1992. خلال مساره الشعري، قدَّم «كيسيب» العديد من الدواوين والأعمال الشعرية، أهمّها: «ديمومة وأسطورة» (1972)، «غناء الغريب» (1976)، «غزليّات الحياة والموت» (1978)، «استهلالات» (1980)، «موت ميرلين» (1985)، «حديقة وصحراء» (1993)، «رسالة متخيّلة» (1998)، «الهواء بلا نجوم» (2000)، «كتاب المفتون (مختارات)» (2000)، «محرة قمرية» (2004)، «أوراق العرّافة» و «تحـوّلات البستان» (2006). نال العديد من الجوائز والتقديرات، من بينها: حصوله على دكتوراه فخرية في الفلسفة والآداب من جامعة الكاوكا على دكتوراه فخرية في الفلسفة والآداب من جامعة الكاوكا (1992)، وعلى الجائزة الوطنيّة للشعر «خوسيه أسونسيون

سيلفا»، سنة 2004، وجائزة «IX» الوطنيّة للشعر من جامعة أنتيوكيا (2007)، وجائزة «رينيه شار» للشعر الممنوحة لـه من قِبَـل مؤسَّسـة «بروميتيـوس» ومهرجان «مديين» العالمي للشعر (2015).

في استهلاله لـ «رسالة متخيَّلـة» (1998)، كتب «كيسيب» هذه الكلمات التي تنطبق على شعره: «الشاعر لا يخاف من العدم... كلَّما ابتعدتْ عن الواقعي، وجدت حقيقة الشعر، أو ديمومة الخرافات، التي هي الروح. والشاعر الذي لا يجْهَلُ ذلك، يجعل كينونته موضع رهان، لكنه، إذا رغب في الحفاظ على هذه الأخيرة، عليه أن يستسلم للقانون الوحيد الذي يوجِّه الإبداع الشعري: خفقان الهوّة. والهوَّة هي مركز الكون، توجد فيها أبراج النجوم، والوردة، أيضاً، وهي «مرآة الزمن»، شبيهة القمر في استعارة الصُّوفيِّ... بهاء أو هُوَّة، كلمة وموسيقى: فتنة شاملة، نظامُ الرُّوحِ الذي يكشِفُ علم المحبّة، ويفتح أبواب المجهول».

🗖 تقديم وترجمة: خالد الريسوني

## مختارات شعرية

#### سأعشق النسيان

السعدُ في خرابٍ ما رأَتْهُ عينايَ ما رأَتْهُ عينايَ أن أعودَ إلى الزمن المعشوق ها هي ذي تهرب موسيقى الغبار. (لا شيء سيتملَّكُ الحبّ.. إنْ في الحدائق أو في الثلج، يحكي الخيمرُ عن وادي الموت). عن وادي الموت). سعدٌ في خراب ما رأَتْهُ روحي في الافتتان. هل سأعشَقُ النسيانَ هملكةَ الأوراقِ التي عثرتُ عليها؟

#### أغنيّة المرتحل

بفضائلِ الأسحارِ، ترغبُ أن تغَيِّرَ حياتك، ومتشبِّثاً بحبالِ السفينة، ترحلُ بلا وجهةٍ معلومة.

كلُّ شَيْءِ مُوَاتٍ.. تنامُ الجُروفُ السَّحيقة ورصيفُ الميناءِ في الزَّبدِ، وحْدَهُ طائرُ النَّورس ينتظرُ تحت القمر، فوقَ الصاريةِ الرئيسيةِ من المغنى. مع روحك، تمضى وحيداً، وأنت تخلطُ

الأغنياتِ والتَّكهُناتِ التي تتحدَّث عن الغابِ، حيثُ العشْبُ ضئيلٌ، بعيداً عن البلايا، فيك تتسامر.

> في عبورك، سوف ترى الجُزُر التي تمنحُ الصوتَ للحلزون، وسوف ترى بيتَك، الدخان الذي تنشَّقه آخرون في السحَر.

لكن، أواه إذا توقَّفت.. لربَّما هنالكَ ينتهي مصيرُك، من يستطيعُ أن يخلِّصك؟ من سيمنحُك ما تبحث عنه بين الجنِّيِّات؟

صعبٌ أن ترحلَ باتِّجاه الحظِّ.. الإنسان يغلق عينيه، فقط، أمام السماء ويصغي إلى حكايته الشخصية، إذا انكسرَ الافتتان.

لكن، لو ترغبُ في أن تستمرَّ، وَاصِلْ مع السعد، في أحضان قاربك، كلّ شيء لصالحك: السماءُ، والمسافة البعيدة التي تنفتح مثل العشق، مثل الموت.

#### نَشيدُ وردتَيْن

لا تقلُ شيئاً، واستمغ للنجوم.
لربَّما تقول لك شيئاً
عن الوردة التي في بُشتانِك
ووردة الزمان،
تلك التي على قيْدِ الحَيَاةِ أو مَيِّنَةٌ،
في الرِّمَالِ المُحْتَرقَةِ.
لا السَّاحِرَةُ الرَيرَةُ الَّتِي تُنَادِيكَ
كمٰنْذُ وِلادَتِكَ، وَرْدَةٌ مُغْتِمَةٌ
تضيءُ لكَ النِّهايَاتِ وضِفَافَ
تضيءُ لكَ النِّهايَاتِ وضِفَافَ
نَهْرِ أشيرون.
لا تتحدَّث، فأنت وحيدٌ
ولا شَيْءَ غَيْرُ قابِلِ للقَوْلِ، بَعِيدٌ دائِماً

102 **الدوحة** يناير 2020 | 147

عَنِ الأَزْرَقِ الأَعْمَقِ. انْظُرْ، إذنْ، إِنْ كَانَ المَّاءُ يَمْضِي إلى جَزِيرَةٍ حَيْثُ تَنْمُو الوُرُودُ، بِلا حَظِّ أَو مَحْظُوظَةً، واكتُبْ، وَعٰنِّ.. واسْتَمِعْ لِلنُّجُومِ تَتَحَدَّثُ فِي صَفْحَةٍ مَطلوبَة.

#### دُنُوٌّ منَ الموت

الرَّجُلُ يَسْكُنُ فَحَسْب، ضِفَّةً بَعِيدَةً.. يُشَاهِدُ المَسَاءَ الرَّمَادِيَّ وَهُوَ يَهْوِي.. يَنْظُرُ إِلَى الأَوْرَاقِ البَيْضَاء.

> وَجْهٌ تَائِهٌ لِلعِشْقِ يُغَنِّي وَيُحَرِّكُ عَجَلَةَ الحَظِّ الَّى تُدْنِيهِ مِنَ الَوْتِ

غَرِيبٌ فِي كُلِّ شَيْءٍ. النَّعِيمُ يَلْعَنُهُ والرَّجُلُ وَحِيدٌ يَتَحَدَّثُ وَحْدَهُ عَنْ مَمْلكَةٍ لا وُجُودَ لَهَا.

#### حَجَرُ أَلِمَاس

لَوْ كُنْتُ أَسْتَطِيعُ أَنْ أَهَبَكِ الضَّوْءَ الَّذِي لَا يُرَى فِي الزُّرْقَةِ العَمِيقَةِ للأشمَاكِ. لَوْ كُنْتُ أَسْتَطِيعُ أَنْ أَهَبَكِ تُفَّاحَةً دُونَ جَنَّةِ عَدْنِ الضَّائِعَةِ، زَهْرَةَ عُبَّادِ الشَّمْسِ بلا بَتلاتِ وَبِلا بَوْصَلَةِ ضَوْءِ تَرتَفِعُ سَكْرَى، نَحْوَ سَمَاوَاتِ العَشِيِّ ، وَهَذِهِ الصَّفْحَةَ البَيْضَاءَ الَّتي تَسْتَطِيعِينَ قِرَاءَتَهَا كَمَا يُقْرَأُ الخَطِّ الهِيرُوغْلِيفِيُّ الأوْضَحُ والأَجْلَى. لو كُنْتُ أَسْتَطِيعُ أَنْ أَهَبَكِ كَيْفَ

تُغَنَّ، فِي أَبْيَاتٍ فَاتِنَةٍ، أَجْنِحَةٌ بِلا طَائِدٍ، تَحْلِيقٌ بِلا أَجْنِحَةٍ دَائِماً، فَسَوْفَ تَكُونُ كِتَابَتِي، رُبَّمَا، مِثْلَ حَجَرِ الأَلَاسِ، حَجَرٌ مِنْ ضَوْءٍ دُونَمَا لَهَبٍ، وَجَنَّهُ فِرْدَوْسِ سَرْمَدِيَّة.

#### أَرْوَاحٌ خَفِيَّةٌ

الَكْتَبَةُ وَحِيدَةٌ. قَمَرٌ وَأَرْوَاحٌ خَفِيَّةٌ عَلَى الْعَتَبَاتِ، وَغِنَاءٌ يُعْلِنُ عَنْ ذَاتِهِ مُمْكِناً فِي ذَهَبِ الأَوْرَاقِ. خُذْ دَهْشَةَ المَوْتِ والسَّمَاءِ خُذْ دَهْشَةَ المَوْتِ والسَّمَاءِ عَبْرَ المُوسِيقَى، الَّتِي عُثِرَ عَلَيْهَا، يَتَحَقَّقُ اللَّيْلُ الَّذِي يُضِيءُ الوَرْدَةَ فِي الظَّلام. الَّذِي يُضِيءُ الوَرْدَةَ فِي الظَّلام. وَخَطَوَاتٌ وَأَجْنِحَةٌ عَلَى العَتَبَاتِ، وَحَدِيثٌ مُعْتِمٌ وَشَيِّقٌ عَلَى العَتَبَاتِ، وَحَدِيثٌ مُعْتِمٌ وَشَيِّقٌ لِلْحَنْاتِ، وَحَدِيثٌ مُعْتِمٌ وَشَيِّقٌ لِلْحَنْاتِ، وَحَدِيثٌ مُعْتِمٌ وَشَيِّقٌ إِلَى الغَابِ عَبْرَ المِنْسَجِ، ثُمَّ يَلُقُنَا. إلى الغَابِ عَبْرَ المِنْسَجِ، ثُمَّ يَلُقُنَا. كَيْفَ نَحَوَّلَ البَيْتُ؟، وَأَيْنَ نَحْنُ؟ كَيْفَ نَحَوَّلَ البَيْتُ؟، وَأَيْنَ نَحْنُ؟ أَرْوَاحٌ خَفِيَّةٌ، وَقَمَرٌ وَحْدَهُ عَلَى الجُدْرَان.

#### أَرَق

يَجْلُبُ مَعَهُ أَغْصَانَ الأَرَقِ،
مِثْلَ صَافِرَةٍ مِنْ زُجَاجٍ
تُعْلِنُ عَنْ أَجْنِحَةِ الشِّتَاء.
لَمْ أَكُنْ، قَطُّ، حَدُّ قَرِيباً مِنَ المَوْتِ،
وَلَمْ أَكُنْ، قَطُّ، قَدْ عَرَفْتُ أَنَّ خَلْفَ المُوسِيقَى
يُمْكِنُ أَنْ تَكُونَ السَّمَاءُ المُعَاكِسَةُ
تَائِهَةً بَيْنَ العَوْسَجِ والسِّنْدِيَان.
أهِيَ الحَيَاةُ مُخَادِعَةٌ، إِذَنْ؟
بُسْتَانٌ بَئِيسٌ،
جُسْتَانٌ بَئِيسٌ،
وَتَصِيرُ الرَّاحَةُ اللَّيْلِيَّةُ بَعِيدَةَ الْمَنالِ؟

#### غَزَلِيَّةُ المَوْت

جِدُّ دَانٍ قَلْبُك مِنَ العُثُورِ عَلَى أَوْرَاقِ الخَريفِ.

غِنَاءُ الجُدْجُدِ فِي الحَدِيقَةِ

لرُبَّمَا يُهَيْمِنُ الوَقْتُ الذَّهَبِيُّ فِي الوَهَدَاتِ.

وَقَدْ يَكُونُ النِّسْيَانُ القَاتِلُ الافْتِتَانَ الأَنْقَى. وَبَعْدُ، سَوْفَ تَأْتِي الوَرْدَةُ اللايُتَلفَّظُ بِهَا مُحَلِّقَةً.

النَّظْرَةُ لَدَيْكَ، جِدُّ دَانِيَةٍ مِنَ الْكُشُوفِ إلَى الأبد. مَنْ يَسْتَطِيعُ أَنْ يُغْمِضَ العَيْنَيْنِ فِي تِلْكَ السَّمَاءِ؟

لرُبَّمَا يُحَوِّلُكَ التُّرَابُ إلَى قَمَرٍ مَجْهُولٍ، وَيَتِيهَ شَخْصٌ مَا، ثُمَّ لا يَعُودُ تَحْتَ ضَوْءِ ذَاكَ القَمَرِ.

قصيدةٌ لِتَذَكُّرِ أليسْيَا فِي الْمِرْآة

عصيده يعدير اليسيا في الجراه هُنَا الأَسْطُورِيُّ وَالوَاقِعِيُّ. حِكَايَتُنَا تَبْدُو، للعِيَانِ، مُتَمَاثِلَةً مَعَ حِكَايَةِ تِلْكَ الفَتَاةِ العَجِيبَةِ الَّتِي اقْتَحَمَتِ الِرْآةَ. كَانَتْ، دَائِماً، عَلَى وشْكِ أَنْ تَخْتَفِي لكِنْ لا أَحَدَ كَانَ يَتَلَقَّظُ بِتِلْكَ الصِّيغَةِ الَّتِي قَدْ تُعِيدُهَا إلى عالَم التُّرَابِ.

لَا تْوِيدْلِيدُومْ وَلَا تْوِيدْلِيدِي، لَا الْلِكَةُ وَلَا الْلِكُ الْأَحْمَرُ. كُلُّ مَا كَانَ عَلَيْهَا أَنْ تَقُومَ بِهِ هُوَ أَنْ تَسْتَيْقِظَ. لرُبَّمَا نَحْنُ مُجَرَّدُ حِكَايَةٍ وَرُبَّمَا، دُونَ أَنْ نَنْتَبِهَ -أَبَداً- إلى ذَلكَ،

وَرُبَّمَا، دُونَ انْ ننتبِه -ابَدا- إلى ذلك سَفِينَةُ عُولِيسَ

أَوْ عَنْدَلِيبُ كِيتْس

او عندییب پینس در از از آاه زیران از از آ

(هَذَا الطَّائِرُ غَيْرُ الْمَنْذُورِ لِلمَوْتِ).

وَلْنَقُلْ، إِذَنْ، إِنَّ مَا كَانَ نَشِيداً مِنَ الأُودِيسَةِ

سَوفَ يَسْتَمِرُّ فِي أَنْ يَكُونَ نَحْنُ،

دُونَ أَنْ يَتَخَلَّى عَنْ أَنْ يَكُونَ لِتِلْكَ الْاسْبَابِ بِلادَ العَجَائِبِ.

وَيُمْكِنُ لِشَخْصِ مَا أَنْ يَتَعَرَّفَ إلينا،

حِينَمَا سَيَسْتَمِعُ إِلَى الحِكَايَةِ الَّتِي لَمْ تُكْتَبْ بَعْدُ،

فِي حِكَايَةِ القَلْعَةِ وَحِكَايَةِ القَمَرِ ٱلْضَاعَفِ،

وَفِي حِكَايَةِ اللَّعْبَةِ الْكُسُورَةِ

الحِكَايَةُ فِي النِّهَايَةِ، لَّا مَرَّتْ غَيْمَةٌ فَوْقَ رَأْسِ أَلِيسْيَا رُبَّمَا، نَحْنُ ظِلالُ تِلْكَ الزُّرْقَةِ فِي يَدِهَا.

# في مسار الرواية العربيّة منعطفات بارزة

جاوزتْ الرواية العربيّة الحديثة منذ بداياتها، المئةَ سنة، مُتلكِّئةً، مُتعِثِّرةً، باحثةً عن بداية تشُدُّها إلى مدارٍ مُجتمعيٍّ يحتضنها ويُغذِّيها بموضوعاتٍ وقضايا تُوطِّد الصِّلة بينها وبين جمهورٍ قارئ مُحتمَل...

سأتجاوز هنا مسألة تحديد أوَّل رواية أهلَّتْ علينا في

نهايـة القـرن التاسـع عشـر أو مطلع القرن العشـرين،

لأنَّ السبْقَ في هذا المجال لا يُضيء شيئا، ولأن الأمرَ يتعلَّـق بـ«بدايـات» تتعاقـب وتتقاطـع لتُبلـور عناصـر بدايـة هـي دائمـاً مُركّبـة وجدليـة. إلّا أنّ محاولـة إبـراز المحطات والمُنعطفات الأساس في مسار الرواية العربيّة الحديثة تظلّ مرتبطة بما يقتضيه منطق المُثاقفة، أي البدء بالتأثّر السطحي بالنموذج الوافد مع الاستعمار والبعثات، كما تمَّ ذلك في نهاية القرن 19؛ ثم مرحلة التراكم والاقتراب أكثر من روايــة «الآخــر»، عبْــر الترجمــة الســريعة ومــا يُنشــر مـن ملخصـات فـي الصحـف والمجــلات، تمهيــدا لبَلورة أكثر ستتضح معالمها مع إنشاء الجامعات والمعاهد العليا، وإرسال الطلاب والدارسينَ العرب إلى أوروبا... وبالتّوازي، كانت المجتمعات العربيّة تعرفُ خلخلةً في بُناها المجتمعيّة وفي مجرى القيم والسلوكات، من خلال تفتيح العيون على «صنــدوق العجائــب» الــذي شــيّدته أوروبــا، خــلال الهجْعـةِ الطويلـة لـ«مُـدن الملـح» طـوال قـرون. ولأنّ الروايـة، فـي شـكلها الحديث، شـكلّ منفتـح علـي كلّ الأجناس التعبيريّـة ويسـتوعبُ «نثْريـة» الحيـاة وأسئلتها الوجوديّة على السواء، ويتفاعل مع هيكلة الدولـة ومؤسَّسـاتها ويلتقـط صـوتَ الفـرد وهـو يُحاور ويُصارع القوانين اللاجمة لرغباته ونزواته، فإن بدايات الرواية العربيّة الحديثة منذ أوائل القرن العشرين، وجـدتْ في فضاء مصـر واتسـاع طبقـات

خصباً لَبَذُر البُذور وتحقيـق النَّمـوّ واليُنـوع... لكن السؤال الذي يستوقفنا اليوم، وقد قطعت الروايـة العربيّة ما ينيـف على قرن من الزمن وتخايلتْ

مجتمعها، وسبْقها إلى الاحتكاك بأوروبا، مجالاً



محمدبرادة

للنضوج وشهدتْ لها جائزة «نوبل» بالعالميّة والشّبوب عن الطوق، هو: كيف نميِّز المُنعطفات البارزة في هذه الرحلة التي بوّأتْ الرواية مكان الصدارة في القراءة والإنتاج والتفاعل النقديّ؟ أو بعبارة ثانية، ما هي اللحظاتُ البارزة التي جعلت الرواية العربيّة تُوطَّد علاقتها بحقـل الرواية العالميّة وتستوعب الأسس الفَنيّة والجماليّة، وتتعدَّى مرحلة الاقتباس والتصادى إلى مرحلة الاستنبات الواعى الذي يجعل الإبداع الروائي تعبيرا جماليا عن علائق وصراعاتِ وتأمُّلات في التاريخ والوجود؟

لمُحاولة الإجابة عن هذا التساؤل البعيد المدي، نقتصر على استنطاق الحقل الروائي في مصر، لأكثر من سبب، آخذين في الاعتبار، بخاصّةِ، حجمَ المجتمع المصرى وتسارع التصنيف الاجتماعي اللذيْن جعلا من مدينة القاهرة فضاءً لتفريخ «الرومانيسك» (=المـادّة الحياتيّـة الخـامّ التـى نصنع منها الوقائع السرديّة) ودمْجه في السيْرورة اليوميـة ليصبح شـخصيّة تمشـي علـي قدميْـن عبْـر الحارات والأسواق والإدارات العموميّـة والمقاهـي والكباريهات... من هذه الزاوية، يمكن أن نلتقط ثلاث لحظات إبداعية اضطلعت بإرساء مداميك الروايـة العربيّـة واغتنـتْ فـى الآن نفسـه بمـا أنتجـه روائيون وروائيات ينتمون إلى الفضاء العربيّ. هذه اللحظات الثلاث نشير إليها على النحو التالي: - تجربة نجيب محفوظ الذي استطاع، كما يرى كثيرٌ مـن النُقَـاد، أن يختـزل بإنتاجـه مـا حققه روائيـون كثر في أوروبا خلال القرنيْن الثامن والتاسع عشـر؛ إذ إنه أصرّ على أنْ ينطلق من بدايات الرواية الكلاسيكيّة (الواقعيّة، التاريخيّة، رواية الأجيال)، على الرغم من أن الروايـة العالميّة في أربعينيـات القرن الماضي

كانت قد تخطَّتْ تلك الأشكال واستكشفت مناطق جديدة للسرد والدلالات. فكأنّ نجيب محفوظ ملاً ذلك الفراغ ومهَّد الطريق أمام جيل الستينيات ليرتاد مجال التجديد والحداثة. وبطبيعة الحال، لم يتوقَّف محفوظ عند تلك التجربة التدشينية وحقَّق تحوُّلات في مساره الإبداعي.

- وهناك لحَّظة جيل الستيَّنيات في مصر التي قفزت بالرواية إلى مستوى أكثر رحابة، حرَّرها من حَرْفيّة الواقعيّة ونمطيّة السرد الخَطَّى، وَوَصلُها بتقنيات التضمين والكولاج والميتا - نصّ، والفانطاستيك واستنطاق الذات ونزواتها وغرائزها المكبوتة، على نحو ما حقَّقه صُنع الله إبراهيم، أو استيحاء الشكل السرديّ العربيّ القديم وتوظيف مستوياته اللّغويّـة والتاريخيّـة على نحو ما أنجره جمال الغيطاني. بذلك استطاعت الرواية العربيّة أن تمُدُّ جسوراً جديدة مع الكتابة الروائية في العالم، مستفيدة من مرحلة جديدة في المُثاقفة شملتْ التعليمَ الجامعي وانتشار وسائط الإعلام والسينما المُتقدِّمة، ونموّ وعى جديد في العالم الثالث يُصـرّ علـى تصفيـة الاسـتعمار والإمبرياليـة، واكتسـاب المعرفة القادرة على فتح بوّابة حقيقيّة نحو الحداثة وكشر قيود الحكم الأوتوقراطي. وممّا عزّز تجربة التجديد في الأدب والرواية آنذاك، هزيمة الجيوش العربيّة سنة 1967 أمام إسرائيل، ما نبّه المبدعين العرب إلى هشاشة الأنظمة والأيديولوجيات السائدة، ودفعهم إلى التحرُّر من «وصاية» السياسة التي وظفتْ قدسية المُتخيّل الوطنيّ ومزاعمها في تحرير فلسطين... وهذا ما جعـل الأدب العربـيّ يسـتعيد حرّيتـه فـي التجريـب وارتيـاد مناطق المسكوت عنه، بعيداً عن التمجيد والطنطنة الفارغة.

- واللحظّة الثالثة نتلمّسها في تجربة مُميّزة تجسدُها روايات إدوار الخراط، ولها امتدادات في الفضاء العربيّ تشكِّل أفقاً للرهان وترسيخ الرواية في وصفها مجالاً للمعرفة والمتعة واستكناه الأسئلة الصعبة. استطاع الخراط منذ نشر روايته الأولى «رامة والتنين» سنة 1980، أن يُنجز نصوصاً تختلف عن الواقعية الكلاسيكيّة والجديدة، وأن يتحرَّر من المُتخيّل المحصور في

المرئي والمحسوس والملموس، ليجعل من الرواية جنساً تعبيرياً يسعى إلى امتصاص جميع الأشكال والثيمات، ويُوسّع درجة الرؤية لتشمل الوعي المُتحوِّل وتُلامس الأسئلة السريّة التي تنبع من الذات المُعذَبة بلغزية الوجود وتناسُل الكوابيس وشبوب العواطف. الرواية عند الخراط، تشبه الدنيا في تكوينها: لا تقبل التجزيء وتحتاج إلى لغة كثيفة من طين الأرض وشعريتها، تستطيع التقاط أسئلة الأنسنيّة المُهدّدة باستمرار، والغوْص في مجاهل الكينونة والذاكرة (Humanisme)...

هذه المحطَّات البارزة في مسار الرواية العربيّة على امتداد ما يفوق المئة سنة، تُجسّد ثلاث طرائق في الإبداع الروائي، تبلورتْ بوضوح لـدى روائييـن مصرييـن، وتعضَّـدتْ ولا شـكّ، بنصـوص ينتمى كتابها إلى أقطار عربيّة أخرى (جبرا إبراهيم جبرا، الطيب صالح، فتحى غانم، إميل حبيبي...). ومن النافل القول بأن هذا الرصد لا ينفى وجود نماذج أخرى من روايات تتوخَّى التسلية واستجلاب النوم، أوْ تقصد إلى الوعظ الأخلاقيّ واجترار سردياتٍ ماضوية... ويتوقَّف استجلاء هذا الجانب من استهلاك الرواية على تحقيقات سوسيولوجيا الأدب التي تتيح تحديد أصناف القُرَّاء ومستواهم الثقافيّ، وقياس مدى تأثير الرواية في شحذ الوعى وتجديد المُتخيّل داخل الفضاء العربيّ. لكن غيابَ مثل هذا المرصد السوسيولوجي في الجامعات والمعاهد العربيّة، جعل مسار الرواية خاضعاً للتقديرات العشوائية ولتقلّبات مزاج القُرَّاء، وأهواء الناشرين. وهذه مسألة تتصل في نهاية التحليل بهشاشة الحقل الأدبيّ العربيّ الـذي لـم يسـتطع بعـد أن يُحقَـق شـروطاً تضمن استقلال الكُتَّاب والمُبدعين، وتُساعدهم على تشييد علائق مادية ومعنوية تدعم الحوار والتسانُد الضّرورييْن بين المبدعين والقُرَّاء والناشرين. ذلك أن الوضع الاعتباري المَصُون داخل حقل أدبى له استقلاله ومُقوِّماته، هو ما يفتح طريق التجدُّد والتحوُّل، لتظلُّ الرواية أداةً للكشـف والتنبؤ والاسـتبصار.

## حتى لا يظلّ المرء فريسة لنفسه!

# كيف نتعامل مع الأغبياء؟

إنه لأمر مثير للسخرية أن يعتقد الفرد الواحد منا بأنه ذكي، أو من سلالة الأذكياء، وأن يدّعي السلامة من الفخاخ التي ينصبها له الغباء، عندما يتربّص به -خلسةً- في مختلف محطّات حياته اليومية. فالغباء شيء غير متوقّع، وغير مرغوب فيه؛ يتأسَّس على خيبات الذكاء وهزائمه المتوالية، ويطارد الآذانَ بضجيجه الذي يصل إلى أبعد مدى؛ في أقصى الأماكن، التي لا يُسمع فيها للذكاء صوت ولا صدى.

> لا منـاص مـن الإقـرار بـأن الأغبيـاء قـد وُجـدوا منـذ الأزل، وسيظلون موجودين بيننا، بالضرورة، دائما وإلى الأبد، فهل بإمكاننا إيجاد طرق وقائية أو دفاعية تسعفنا في التعامـل مع هـذه الشـريحة الغريبة من النـاس التـي يحلو لنا أن ننعتهـا بـ«الأغبياء» من الذين يقطعون رقاب المعنى، ويطلقون العنان للتفاهات، ويشوّشون على البنيـة الذهنيـة للمجتمـع؟ وهـل بمقـدور الفلسـفة التوصُّـل إلـي حلول نهائيـة واضحة لهـذه المشـكلة الملحّـة؟ وإلى أي حـدّ يمكن العيش، بسلام، مع هـذه الفئـة التـي تجتـاح، بغبائهـا، كلُّ ما يقـف فى طريقهـا؟... تلـك أسـئلة يتناولها، بالدراسـة والتحليل، الباحث «مكسيم روفر (١٠) -Maxime Rov ere»، في مؤلَّفه «كيف نتعامل مع الأغبياء؟-حتى لا يظل المرء فريسة لغبائه- «?Que faire des cons Pour ne pas en rester un soi-même»، الصادر عام (2019)، عن دار «فلاماريون»، والـذي يقـرّ، في صفحاته الأولى، في غير تردُّد أو مواربة، بأنه لـو كان يملـك الجـواب الحاسـم في اللحظـة التي طرح فيهـا هـذه الأسـئلة، سـيصير، بـلا شـكَ، واحـداً مـن الأغبياء! وتجنباً للوقوع في هذه الورطة، بـذل الكاتب ما في وسعه لكشف طلاسم الغباء بوصفه ظاهرة متَّسعة تتَّسم باختلاف عواملها ومجالاتها، وتستعصى على الكبح والضبط، لأنها متفشّية في كل مكان، لا تعرف قيودا أو حدودا.

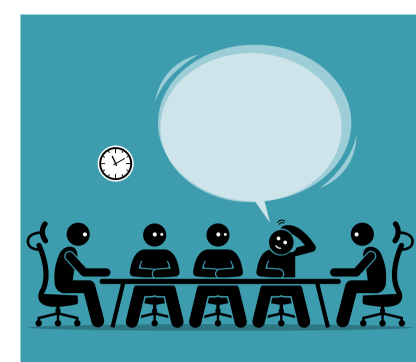
> يستهلَّ الكاتب حديثه عن الغباء، من زاوية فلسفية، حيث يؤكِّد أن تخصيص قدماء الفلاسفة مباحثهم لدراسة التجربة الفريدة لقوى الذكاء،

بالدرجة الأولى، أفضى بهم إلى النظر إلى الغباء على أنه مشكلة ثانوية لا تستحق أن تؤخذ مأخذ الجدّ. ومع ذلك، فإن جهودهم المتميِّزة في فهم واستكشاف مختلف الدلالات الثانوية خلف كلمة مناقضاً للذكاء؛ وذلك لأن كلَّا من الغباء والذكاء-مناقضاً للذكاء؛ وذلك لأن كلَّا من الغباء والذكاء-حتى في المقاربة الأكثر اتساعاً- يتعرّفان بالأساس وفق تناسب عكسي؛ «ففي اللحظة التي يكفّ فيها وفق تناسب عكسي؛ «ففي اللحظة التي يكفّ فيها ولهذا السبب، نعت قدماء الفلاسفة خصومهم ولهذا السبب، نعت قدماء الفلاسفة خصومهم بأوصاف تكاد تكون كلّها سلبية، إذ تفترض، دوماً، بشخصاً أقلّ ذكاءً؛ على المستوى النظرى.

وعلى الرغم من أن قدماء الفلاسفة لم يُغنَوا بالتأليف في تاريخ الغباء، فقد تنبَّهوا، باكراً، إلى أن الغباء يشكِّل عقبة من العقبات التي تحول دون اكتساب المعرفة، وحاجزاً يقف أمام كلِّ سموّ خلقي، وفي وجه كلّ نقاش هادف، و-بالجملة- هو معضلة تزيد من تعقّد الحياة الاجتماعية المشتركة، حيث تتمظهر مشكلته الأساسية في أشكال مختلفة تُتداول بين الناس تحت مسمَّيات شيّ، نذكر منها: الآراء والأحكام المسبقة، والخرافة، والتعصُّب، والعواطف، والدوغمائية، وادّعاء المعرفة، والعدمية...

ولكي نسمّي الأشياء بمسمّياتها الحقيقية، يرجِّح الكاتب أن جوهر الإشكال لا يكمن في الغباء ذاته، بقدر ما يكمن في الأغبياء أنفسهم. وفي الواقع،





كيفما كان التعريف الـذي نرتضيـه للغبـاء، لا بـدّ مـن أن نخلـص إلى النتيجة التالية: استناداً إلى كلُّ الوسائل الممكنة والمتخيَّلة، واستنجاداً بكلُّ القوى البشرية وغير البشرية، يجب مكافحة الغباء والقضاء عليه. والسؤال الذي يطرح نفسه في هذا الصدد، هـو: مـن الذي يسـتطيع أن يقـول: إن علينا أن نتخلُّـص من الأغبياء؟ ينتشر الغباء في كلّ الأرجاء، ومعه حاملوه، ومبدعو أشكاله، وصانعو فرجته من الأغبياء الحقيقيين الذين يعترضون حياتنا اليومية، سواء من الذين نلتقيهم صدفة في وسائل النقل الجماعية أو من الذين نصطبح بوجوههم، يوميّاً، في العمل، أو من الذين يعيشون معنا في العائلة؛ صغيرة كانت أم كبيرة. وربَّما اجتازوا معنا جزءاً من الطريق، وتقاسموا معنا لحظات غامـرة مـن السـعادة فـي صداقاتنـا وقصـص حبِّنا...وهكـذا، يعـدّ الأغبياء من زاوية فلسفية، مشكلة أكثر تعقيداً وأهمِّيّة من الغباء نفسه. فالسلوكات الغبية التي تبدو للكثيرين بأنها عدوانية، تطرح إشكالاً نظريّاً بالغ التعقيد يتَّخذ شكلاً دائرياً؛ فالغباء ينتهى من حيث بدأ، ثم يعود إلى صاحبه.

وفي الواقع، عندما يجد المرء نفسه في مواجهة شخص غبيّ، فإن شيئاً ما ينبثق في داخله، بشكل فوري؛ شيء قادر على تجريده من ذكائه (والذكاء، هنا، بمعناه الواسع الذي يفيد الاستعداد للفهم). وما علينا، إذن، سوى أن نتقبّل، بصدر رحب، الفكرة الآتية: إن أقرَّ المرء بانتمائه إلى فئة الأغبياء، فلن يواجه، أيّ شخص، بل سيجد نفسه في مواجهة وضعية تحول، تماماً، دون قدرته على الفهم، إذ من السمات الرئيسة للغباء: امتصاص قدرتك على التحليل، وإجبارك على أن تتكلَّم لغته، وتشاركه لعبته، باختصار: هو يدفعك إلى الإقامة على أرضه؛ يعلَّق الأمر -إذن- بفخّ لا يمكن الإفلات منه.

ينبه الكاتب إلى أن كتابه هـذا يعالج ظاهـرة الغبـاء بنـاءً علـى

الواقع؛ وعليه ينبغي مكافحة هذه الظاهرة، بوصفها مشكلة خلُقية، وسياسية، واجتماعية. ولا يتأتَّى ذلك إلّا من خلال إرساء أساليب حياة مشتركة تمنع الشباب من أن يصيروا أغبياء. بيد أن الجهود المبذولة على نطاق واسع، لتحسين تطوير الذكاء، ينبغي ألّا تحجب عنّا حدودها وآفاقها، إذ يخضع استخدام الأليّات المضادّة للأغبياء، وإثبات مدى نجاعتها، لعدد كثير من العوامل. وعلى الرغم من أن الجهود المبذولة من طرف العلوم الإنسانية وأصحاب النوايا الحسنة لمكافحة الغباء، لها مشروعيتها ومصداقيتها، يتفلّت ويذوب، ويثبت حضوره، بقوّة، في مختلف الممارسات الإنسانية.

ويخاطب الكاتب قارئه بقوله: لو كنتَ على أكبر قدر ممكن من الإرادة وحسن النيّة، وكيفما كان العالم الذي تعيش فيه، فسوف تلتقي، دوماً، بالضرورة، عدداً من الأغبياء! فالغباء شيء أبعد ما يكون عن الثبات، لم تؤثّر فيه التغيُّرات التاريخية؛ لأنه يتميَّز بمقاومة دقيقة جدّاً، يعارض بها الأغبياء كلَّ ما نهم بفعله لتحسين موقف معيّن، حتى ولو كان هذا الموقف خاصاً بهم؛ من ثَمَّ، الأغبياء، دوماً، في معارضة شديدة لكلّ ما تبذله من مجهودات، فهم يسعون، جاهدين، إلى إغراق حججك في مماحكات لا حصر لها، وإلى مجابهة اللطف بالعنف والتهديد، وإلى القضاء على المصلحة المشتركة، بارتياد نوع من العمى من شأنه أن يقوّض دعائم مصلحتك، بل يبدد حتى مصالحهم

وفقاً لما سبق، ليس الغباء مجرَّد ترسُّبات للتطوُّر الإنساني، يعدِّر تخليصها من شوائبها، فحسب، بل -على العكس من ذلك- يُعَدّ الغباء أحد المحرِّكات الرئيسة للتاريخ، إنه قوّة استطاعت -على الرغم من عماها- أن تحقِّق انتصارات كبيرة في الماضي، وستحظى بانتصارات أكبر في المستقبل، و-بعبارة أوجز وأدق- يكمن السرّ وراء هذه القوّة الدائمة التي لا يمكن التغلُّب عليها، في ما يأتي: الأغبياء عنيدون، لا يكلّون، وهم يصرّون على المضيّ قدُماً في درب الغباء!.

يخلص الكاتب إلى أن كلّ غباء يفضي إلى غباء مماثل؛ فالذين يسعون إلى التخلُّص من الأغبياء أو إلى تشبيه خصومهم بالأغبياء، يسهمون -إذن، وبشكل فعّال- في الرفع من الغباء السائد؛ ولهذا السبب لا نستطيع الاقتراب من الأغبياء إلّا باستخدام مرآة عاكسة قد تدفعنا إلى التسليم بأننا أكثر غباءً. لقد علَّمنا الأغبياء أنه لا يوجد خبير يستطيع القضاء على الغباء، وأن أقصى ما يمكن للمرء فعله، في هذا المقام، هو ارتجال أصناف المراوغات لمواجهة هذه الظاهرة الغريبة والفوضوية.

■ فيصل أبو الطُّفَيْل

#### هوامش

<sup>-</sup> مكسيم روفر: كاتب ومؤرِّخ للفلسفة ، وأستاذ سبق له أن درّس في المدرسة العليا للأساتذة ENS ، في مدينـة ليـون الفرنسية ، ثـم فـي الجامعة الأسـقفية الكاثوليكيـة ، PUC في ريـو دي جانيـرو بالبرازيـل. مـن مؤلفاته: عشيرة سبينوزا ، (فلاماريـون) ، 2017.

### تمكّن من تحليل الأحداث الاجتماعيّة والسياسيّة فلسفة الهندسة المعماريّة

بعيداً عن النظريّات الكلاسيكيّة التي يرجعُ تاريخها إلى أفلاطون وفيتروفيوس، يقترحُ «لودجر شوارت Ludger Schwarte» في كتابِه «فلسفة الهندسة المعماريّة» قراءة فريدة للمعمار من منظور فلسفة سياسيّة، بغض النظر عن النظرةِ الجماليّة أو الرمزيّة.

لقد اعتبر ميشيل فوكو «Foucault» الهندسة المعماريّة تكنولوجيا القوة.. ففي كتابيه «المراقبة والمعاقبة» و«تاريخ الجنون في العصر الكلاسيكيّ»، أوضح «فوكو» كيف أن تقنيات القوة الحديثة استثمرت المجال المعماريّ، سواء في المدارس أو المستشفيات أو المصانع أو السجون التي تمَّ تصميمها كأدواتٍ تأديبية. ويشير المُؤلِّف إلى أن الخط الذي رسمه «فوكو» ما يزال واضحاً إلى أن الخط الذي رسمه «فوكو» ما يزال واضحاً العظيمة، وانتهاء بالقصور الفرنسيّة في القرن السابع عشر. لقد حوَّلت تلك الأبراج المُحصَّنة السابع عشر. لقد حوَّلت تلك الأبراج المُحصَّنة إلى سجون للفتك والتعذيب بدل إعادة التأهيل وإرساء تربية اجتماعيّة وأخلاقيّة.

لقد أثار موقف «فوكو» لُودجر شوارت، الذي حاول أن يفهم دور الهندسة المعماريّة في حركات التحرُّر، معتبراً المساحات العامّة مسارح للعمل الجماعي، وبالتالي فإن السؤال هو معرفة ما إذا كان التكوين الخاصّ بها يسمح بالتفاعلات المدفوعة بالأحداث والتجارب الإبداعية. ففي شوارع باريس خلال العصور الوسطى، كان من المستحيل على المئات أو حتى الآلاف من الناس التجمُّع لإدراك بعضهم البعض وتشكيلٍ حركة بهذا الحجم. يقول لودجر: «يجب علينا أوّلاً تحليل هذه الأماكن ممّا تسمح به جسدياً. ثانياً، دراسة الأماكن المخصَّصة للانضباط أو السيطرة أو حتى الإهانة -لأن بنية المدينة في هذه الأبعاد هي عنف رمزيّ- تستدعي ردود فعل عنيفة».



ينطلق المُؤلِّف من ملاحظة مفادها أن الثورة



لودجر شوارت ▲



الفرنسيّة وقعت في الشوارع والساحات التي بنيت قبل أقلّ من قرن من الزمان من حدوثها، وأن الجماهير الثورية لا يمكن أن تتجمَّع في هذه الأماكن العامّة الجديدة لو لم تكنْ موجودة أصلاً. تدفع هذه الملاحظة المُؤلِّف للبحث عن العلاقة القائمة بين الهندسة المعماريّة والديموقراطية؛ وهي علاقة تقوده أيضاً للبحث عن أنواع المساحات التي تجعل أنواعاً مُعيَّنة من الأفعال أو الأحداث ممكنة أو مستحيلة، خصوصاً إذا استحضرنا أن مسار التاريخ يعتمد على بناء الفضاء.

يطرح المُؤلَف في ثنايا كتابه عدداً من التساؤلات، من قبيل: كيف تُفهم المدينة وتستحوذ على شكلها الملىء بالحياة المزدحمة بالبشر والقوى غيـر المرئيـة التـي تحرّكهـا؟ وهـل يمكـن لعمـارة القرن الثامن عشر أن تساعد في فهم الثورة الفرنسية؟ يجيب الفيلسوف الألماني من خلال تقديم قراءة تنبش في تطوُّر التقاليد المعماريّة وتستجيب للتغييرات التي تعبر عنها كلّ من الفنون والميتافيزيقيا من الإغريق إلى العصر الحديث. بمعنى أن الهندسة المعماريّة العظيمة «تنطـوى علـى فلسـفة قائمـة بذاتهـا»، مثـال ذلـك ساحة «أغورا - Agora»، وهي ساحة دائريـة كان المزارعون بأثينا يلتقون فيها منذ عام (406 ق.م)، ولكنها لم تكن حكرا عليهم، بل كانت موضع التقاء الفلاسفة أيضاً. تشكل «أغورا - agora» اليونانيـة، مركـز القـوة الجماعيّـة للمدينـة، إنهـا المكان العمومى الذي كانت تُتخذ فيه القرارات الأساسية في المجتمع الإغريقي القديم.

ذهب «فوكو» إلى أن باريس في قرن الثورة انتقلت إلى نموذج «مجتمع السيطرة»، لكن فكرة



شوارت تجاوز هذا النهج من خلال تصوُّر العمارة كمجموعة من المساحات الديناميكيّة التي شيدتها التجارب الجماعيّة، والمُعرَّضة لعدم الاستقرار، وغير المُتوقَّعة، والتي تخلق كذلك الظروف لبروز الديموقراطية. يقول شوارت: «وإذا كان التاريخ يجعل الثورة من القصر الملكي بداية، فيجب على المرء أيضاً أن يذهب إلى مطاعم القرن الثوري، والحمامات العامّة، والمحاكم حتى يتسنّى له إجراء تحليل رصين لمساحات جديدة من السلوك الاجتماعيّ. لقد استجابت شبكات الجسور والساحات في باريس خلال القرن الثامن عشر لأيديولوجية التنوير: المساحات الطبيعيّة والمضيئة التي يهيمن عليها النظام العامّ والنظافة».

كما لـم يكـن مـن الضـروري انتظار العنـف الثـوري حتى تولـد هذه المساحات. فمنـذ سـنة 1749، دعا «فولتير - Voltaire» إلى الاحتجـاج علانيـة، لأنـه منـذ القـرن الثالـث عشـر كانـت الأماكـن الوحيـدة الموجـودة في باريس هي السـاحات الملكيـة، إضافة إلى ساحة قصر بلديـة باريس، أو ساحة التحريـر، والتـي كان اسـمها في السابق وحتى 1803 ميدان الإضراب «Place de Grève»، وهي «مبنـى وقح في مـكانٍ صغيـر لإعـدام المجرميـن»، في حيـن أن المناطـق الضخمـة في المدينـة وجميع سـاحات العاصمـة لم يكن المناطـق الضخمـة في المدينـة وجميع سـاحات العاصمـة لم يكن ظهـور لكتلـة منفتحـة وذات دوافع سياسـيّة، والتي شـهدت خروج حشـود غفيـرة مـن الأماكـن المغلقـة إلـى الميادين والشـوارع. لقد حشـود غفيـرة مـن الأماكـن المغلقـة إلـى الميادين والشـوارع. لقد

استلزم ذلك وجود مساحات عامّة مبنية حديثاً. ومن المؤكّد أن امتداد هذه الأماكن لم يسبب وحده اندلاع الثورة، لكنه أسهم بشكل أو بآخر في تشكيل الأحداث الثورية.

### الفضاء والحدث

تشكل هذه الدراسة محاولة لاستكمال تحليل أسباب إعادة إعمار الفضاء ودوافعه في المناسبات الاجتماعيّة؛ كما أنها تحاول أيضاً فهم المُتطلّبات والشروط والاحتمالات الخاصّة بأبرز الأحداث الاجتماعيّة، حيث تنبع مساحة ظهور الإمكانيات الملموسة للعمل من تكوين أشياء مختلفة: إن المربعات الحضرية والشوارع والقصور الملكية كان لها تأثير حاسم باعتبارها مساحات عامّة سمحت باتخاذ المواقف والإجراءات والمظاهرات. لقد تمكّن سكَّان باريس من التعبير عن أنفسهم كموضوع سياسيّ، وهذا يعنى بطبيعة الحال أنه كان هناك في السابق أعدادٌ كبيرة من الناس في الحيّز الحضريّ للعاصمة؛ ولكن هؤلاء السكّان لـم يتمكّنوا من الظهور إلّا في ظلّ ظروفِ عامّة ملائمة أملتها مسألة التوزيع الطوبوغرافي للمدينة. ويشكِّلُ عدد الأشخاص وتوزيعهم شرطاً مسبقاً وضرورياً، ولكنه ليس شرطاً كافياً لإظهار الصفات التي يمكن أن تكون لها آثارِ ثورية. وهكذا يتحوَّل الفضاء الحيوي إلى طاقـة ثوريـة، حيث تتدفـق الحشـود وتجتمع وتتحـرَّك وتحتج. يقول المُؤلِّف: «إنه من المعلوم أن شكل الكائنات الحيّة وحركتها وتحوُّلها مشروط ببيئتها، ولكن في الوقت نفسه تتحوَّل هذه



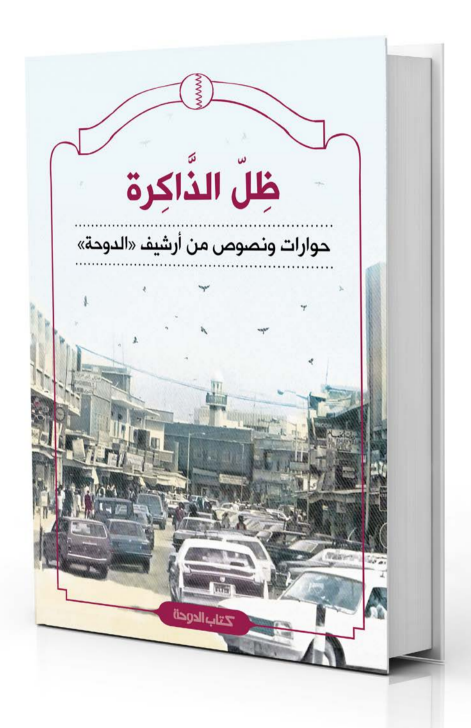
الظروف أيضاً عن طريق التعديل التلقائي. وهذا الترابط يعطي الشكل لمجالات العمل بسبب بنيتها غير المتجانسة، وتسود قوانين محدَّدة داخل هذه المجالات التي يمكن أن تختلف بشدّة عن بعضها البعض». وإذا أريد لمجالات العمل أن تكون ذات صلة بالهندسة المعماريّة، فإن المسألة هي تحليل الاعتماد المتبادل للبيئة ومجال العمل من حيث ظهورها وعوامل تشكيلها. ويضيف قائلاً: «نحن لسنا مجرَّد منتجات للبيئة، بل نحن أيضاً نغيّر المناخ الذي نعتمد عليه (...)، وكما تُظهر العديد من الأعمال الاستثنائية فإن حدود أحاسيسنا البشريّة وتعبيراتنا تتميّز بأفق الاستثنائية فإن حدود أحاسيسنا ولغتنا. وهذا الأفق لا يمكن أن يتكشَّف إلّا من خلال مبانينا ولغتنا. وهذا العالم من الحياة لا يزال هشاً وديناميكياً في الآن ذاته. ويتوقَّف استقراره في الأماكن، ويمكن أن يوفِّر أسس حياة ناجحة، فالفضاء يبني البنية والنماذج في هذا العالم الذي نعيش فيه».

يحاول لودجر شوارت في فلسفته الحديثة للهندسة المعماريّة التقاط اللحظات الدقيقة التي تكون فيها التجمُّعات الشعبيّة محتشدة في الدوارات وحتى في أماكن غير متوقَّعة، وذلك في ارتباط بما تسمح به الأشكال المعماريّة التي تحيط بنا. يقول: «إن المطعم أو الحمام أو المسرح هي مساحات سياسيّة، كما أن الجلوس على طاولة في مقهى لإلقاء خطاب هو عمل معماريّ رئيس. وبالمثل، فإن العديد من الأماكن مثل ميدان «ألكساندر رئيس. وبالمثل، فإن العديد من الأماكن مثل ميدان «ألكساندر كي القاهرة أو ميدان التحرير في القاهرة أو ميدان كلساندر الاستقلال في تونس أو ميدان «ميدين - Maidan» في كييف... كلّها مستلهمة من هذه المباني الباريسيّة. وبدون وجود هذه الأماكن، لم تكنْ المظاهرات الجماهيريّة التي أثارت الثورات

قد حدثت. يقول المُؤلِّف: «إن هدف مقاربتي الفلسفيّة في الهندسة المعماريّة هو تحديد الدور الذي لعبته في المناسبات الاجتماعيّة. بالطبع، لم يؤدِّي امتداد المساحات العامّة بالتأكيد إلى حدوث الثورات من تلقاء نفسها. إن الادعاء بأن ذلك سيكون خطأ فادحٌ، وعلى العكس من ذلك، فإن تلك المساحات هي مجرَّد حاويات مُحايدة. لكن هذه المساحات بالتأكيد أعطت شكلاً للأحداث، ومن ثَمَّ مكَّنت الثورة من الاندلاع والتحقُّق. وبالتالي فإن العمارة ليست مسرح الثورة، بل قوتها؛ هي تصوُّر لإمكانيات جديدة، وجعل ذلك ممكناً».

إن المكان فضاء مثير للاهتمام، لأن وظيفته تطوّرت بطريقة متناقضة وفقاً للزمن والقوى. ويفتح المكان خيارات للحركة وقمع أساليب الاستيلاء المختلفة، ويحوِّل التعايش إلى اتحاد. وبالتالي، فإن مدينة «بيزا» الإيطالية مثلاً هي مظهر من مظاهر الحركات الجمهورية التي تشهد على إنبات السيادة الشعبيّة. وبعد ذلك، ظهر عنصر معماريّ جديد في الساحة، وهو النصب المركزي؛ وقد لُوحظ وصول التماثيل في هذه المدينة على وجه التحديد في لحظة الانتقال من الدستور الجمهوريّ الى الدستور الجمهوريّ الى الدستور الأميريّ، وذلك بعد احتلال وسط الميدان. يختم لودجر بقوله: «إذا كانت فرنسا أو ألمانيا ديموقراطيات حقيقيّة، فيجب أن يكون هناك في كلّ قرية أو تجمع سكّاني مكان للقاء بين المواطنين». إن الهندسة المعماريّة ليست ديكوراً بسيطاً أو إعداداً عشوائياً. إذ لا يمكن للمرء أن يصف الأحداث الاجتماعيّة والسياسيّة ويحلّلها دون اللجوء إليها.

### صدر في **كتاب الدوحة**



f Doha Magazine @aldoha\_magazine @aldoha\_magazine



# خليل بيدس الرائد المنسي

ما قدَّمه «خليل بيدسٍ» للأدب العربي، وما حَمَله من فكر منفتح وواعٍ، وما امتلكه من مواهب قصصية وترجمية، يجعله رائداً على أكثر من صعيد.

> كثيـراً مـا يجـد الباحـث فيمـا كُتـب عـن أحـوال العـرب الثقافيـة، أواخر القرن التاسع ومطلع القرن العشرين، مقولات تحصيلية وتحديـدات تاريخيـة وإحصـاءات توثيقيـة تُشـير، بمجملهـا، إلـي أنّ المشهد الثقافي العربي، عموماً، والأدبي، تحديداً، كان، آنذاك، في طور النشأة والتكوُّن، أدباً وفكراً وصحافة، وأنه كان يسير سيراً وئيداً إلى أنْ بلغ مرحلة التبلور والتمكين، وذلك بعد انتهاء الحرب العالمية الثانية.

> بيـد أنّ مـا تقدّمـه لنـا الأرشـفة الإلكترونيـة، فـي مواقـع كثيـرة فـي الشبكة العنكبوتية، أمر مهمّ؛ كونه يكشف لنا الكثير، وقد يُمدّنا بحقائق تقلب ما لدينا من تخمينات بنيناها على الظنّ والاحتمال، أو تدحض بعض محصّلات، كان مؤرِّخو الأدب الحديث قد انتهوا إليها؛ تلك المحصّلات التي استمرَّت الدراسات والأبحاث اللاحقة

> وبوجـود الأرشـفة الرقميـة، سيغدو اختبـار كثيـر ممّـا لدينـا مـن محصّلات وتوصُّلات عن النهضة الأدبية العربيّة في العصر الحديث، وفحص مدى دقتها، أمرا ضروريا، وتثويرا للمعطيات ووقوفا على المسارات الصحيحة التي كان عليها الواقع الثقافي العربي. ولعلَّنا، بالاستعادة، سندحض ما كان يشاع عن الثقافة العربيّة، وأنها كانت في أواخر القرن التاسع وليدة تحبو، أو قاصرة لم تشبّ عن الطوق.

> واحدة من المجلَّات التي تمَّت أرشفة أعدادها كاملةً، هي مجلَّة «النفائس العصرية»، لمنشئها «خليل بيدس»، وقد صدر العدد الأوّل منها في القدس بفلسطين، عام 1908، واستمرَّت إلى عام 1923. ونظرة استقصائية في أعداد هذه المجلَّة ستضع أمامنا صورة مختلفة عمّا كان قد رسمها لنا مؤرِّخو الأدب العربي عن العقدَيْن: الأوَّل والثاني من القرن العشرين داخـل فلسـطين، فـالأدب كان ذا وتيرة عالية؛ شعراً ومقالات وقصصاً، وكذلك كان الفكر والترجمة والتاريخ؛ بمعنى أن هناك واقعاً ثقافياً ، الأدب فيه ليس وليدا يقلد الكبار، بل هو كائن حرّ يقف على قدمَيْن ثابتتَيْن.

> وليس أدلَّ على ذلك الحال ممّا كان يُنشَر في مجلة «النفائس العصرية» من مقالات ثقافية تُربّى ذوق الجمهور القارئ، وتزيد وعيه بما حوله، مقيمة جسورا ثقافية للتواصل مع العالم، من روسيا إلى أميركا، تارةً بنشر القصص إدراكاً لأهمِّية الفنّ السردي،

وباعـه فى تنميـة الوعـى وتربيـة الـذِّوق، وتـارة ثانيـة، بتعريـب أعمال قصصية عالمية (بالتصرُّف) إلى اللغة العربيَّة، ونشرها على أجزاء، أو تخصيص عدد من أعداد المجلَّة لها، وتارة ثالثة بالتنبيه إلى الخطر الداهم الذي كان يتهدَّد العرب الفلسطينيين، وتارةً رابعة بنشر رسائل مستشرقين ومفكرين غربيِّين.

وفي هذا كلُّه ما يشبه الحرب الثقافية التي «تدور رحاها بيـن المتحدِّثين باسم الغرب، والمتحدِّثين باسم العالم الإسلامي، والعربي» (المثقّف والسلطة، إدوارد سعيد، ص 193).

وخليـل بيـدس (1875 - 1949)، الـذي درس فـي مـدارس الجمعيــة الروسية في «السمينار» في الناصرة، واحد من أولئك المحاربين الذين كانت له صولات ثقافية، أهمُّها إنشاؤه مجلة «النفائس العصرية» بوصفها مجلَّة تاريخية أدبية فكاهية، كما هو مثبَّت على غلافها، وكانت تُعنى بمقالات متنوّعة لشعراء فلسطينيين وغير فلسطينيين، وكتاب ومثقَّفين مثل محمَّد إسعاف النشاشيبي، وعلى الريماوي، وحليم دموس، وقسطاكي الحمصي، كما تنشر فيها قصائد كبار شعراء العربيّة، مثل حافظ إبراهيم، والرصافي، وخليل مطران، ومقالات عربيّة وأخرى مترجمة عن اللغات: الروسية، والألمانية، والإنجليزية، والفرنسية.

وكان «بيدس» مثقَّفاً، ذا وطنية عالية، بسببها حُكم عليه بالإعدام أو السجن لفترة طويلة، حتى أن كتابه «حديث السجون» ألُّفه داخل السجن، وألف خارجه أربعة وأربعين كتابا، منها «ديوان الفكاهة» المنشور في القاهرة، عام 1924، وكتبٌ في اللُّغة والنحو والتاريخ والسياسة، بالإضافة إلى كتبٌ مدرسية، وكلها ضاعت ونهبت من قبَل المحتلين، عام 1948.

«بيـدس»، هـ و المترجـم المرمـوق الـذي أتقـن اللغتَيْـن: الروسـية، والإنجليزية، فترجم رواية «شـقاء الملوك» للكاتبة الإنجليزية «مارى كورلى»، ونقلها منه «جورافسكايا» إلى الروسية، ثم نشرها «بيدس» متسلسلةً في أعداد مجلّته «النفائس العصرية».

ووعيـه بأهمِّيـة الانفتـاح علـى الشـعوب، وفاعليـة فـنّ القـصّ فـي غرس الجمال والأخلاق، جعلاه يمتهن الاثنين: القصّ، والتعريب، فمارس الكتابة السردية مستنداً إلى دعامتين: الأولى ما تراكم من الإرث السردي العربي القديم، والثانية التأثيرات الفنَيّة للسرد الكلاسيكي العالمي. وعلى الرغم من أن الدكتور ناصر الدين الأسد كان قد عدَّ «بيدس» رائد القصّة الحديثة في فلسطين، بلا منازع، فإنه استدرك استدراكاً علمياً مهمّاً، قائلاً: «ولسنا نعني بالريادة، هنا، أن خليل بيدس كان أوّل من كتب القصّة في هذا البلد، ولا أنه ابتدأ هذا الفنّ ابتداءً، على غير مثال، دون أن تسبقه جهود تمهّد له، وتنتهي إليه؛ فذلك أمر مخالف لطبيعة الأشياء» وهذه الجهود، سنتمكّن من التعرّف إليها، من خلال تصفُّح أعداد المجلّات العربيّة التي أرشفتها المواقع الإلكترونية، لندرك فحوى مقصد «الأسد» العلمي الذي لم يتعمَّق فيه بعض مؤرِّخي السردية العربيّة، وواضعي موسوعاتها المتعجِّلة، للأسف.

وظلَّ الدارسون والباحثون يهتمّون بريادة «خليل بيدس»، بينما نجدهم يحجمون عن النظر في بواكير القص العربي التي سبقت عصر «بيدس» بنصف قرن، تقريباً. وهذا الأمر لا ينبطق على فلسطين وحدها بل يشمل بلداناً عربيّة أخرى، منها العراق وسوريا.

وصارت الريادة بمنزلة غشاوة تحول دون التأشير على حقيقة الدور الثقافي الطليعي الذي لعبه «خليل بيدس»، وهو يحاول نشر النتاج الثقافي، والأدبي، والتعريف به خارج الوطن العربي، من خلال علاقته بالمستشرقين الغربيين، ثم إن الريادة نفسها صارت موضع شد وجذب بين مؤرِّخي الأدب العربي، ودارسيه. فمؤرِّخو الأدب الفلسطيني يذهبون إلى ما ذهب إليه د. ناصر الدين الأسد، من أن رواية «الوارث» (طبعة «دار الأيتام السورية» القدس، 1920)، هي أوّل رواية فلسطينية، بينما يذكر البحّاثة محمَّد عمر حمادة، في كتابه «موسوعة أعلام فلسطين في القرن العشرين»،



خلیل بیدس ▲

(طبعة سورية، 2000) أن رواية «الطبيب الحاذق» التي نشرت في جريدة لبنان، في بيروت، عام 1898، ثم طُبِعت طبعة مستقلّة، ونشرت عام 1899، هي التي امتلك «بيدس» بها الريادة، فلسطينيّاً. وإذا استندنا إلى هذا القول فإن رواية «زينب»، لمحمَّد حسين هيكل، لن تكون هي الرائدة عربيّاً، كما يتردَّد دائماً، علماً بأن الباحث عبد الرحمن ياغي كان قد عَدَّ رواية «أمّ الحكيم»، لمحمَّد بن الشيخ التميمي، المكتوبة في القرن التاسع عشر، هي أوّل رواية فلسطينية.

هذا إذا لم تكن رواية خليل الخوري «وي، لست بإفرنجي» والمنشورة في جريدة «حديقة الأخبار» (بيروت، عام 1858) هي الأسبق كما هو مذكور في مصادر أخرى.

ليسٍ هـذا فحسب؛ بـل إنّ موقعـاً عربيّـاً يذكـر أن لخليـل بيـدس عملاً روائيـاً واحـداً هو «الحسـناء المتنكّـرة»، عـام 1911. وهذا الخلط بيـن التعريب والتأليـف نجـده، أيضـاً، إزاء روايـات مثـل «مذكّـرات من بيـت الموتى»، و «المقامـر والعـرش والحـبّ» التـي نُسـبت إلـى «بيـدس»، والصحيح أنـه عرَّبهـا عـن الروسـية، ونَشَـرها فـي مجلّته «النفائـس العصريـة».

أمّا رواية «الحسناء المتنكّرة»، فمن تأليف «أميل سلفاري» الكاتب الإيطالي، وقد عرَّبها «خليل بيدس»، ونشرها ملحقةً في المجلّد الثالث من مجلّة «النفائس العصرية»، سنة 1911، ثم نشرت مستقلّة، في طبعة ثانية، في القدس، عام 1925. وتتضمَّن هذه الرواية تفاصيل المواقع الحربية التي نشبت في جزيرة قبرص بين العثمانيين والبنادقة، في عهد السلطان سليم الثاني.

والذي يتصفّح هذا العدد من المجلّة، سيجد أن «خَليل بيدس» ختمها بكلمة نقدية، قائلاً: «لمّا كانت هذه الرواية موضوعة في كتاب كبير يشتمل على 263 صفحة، لم نرَ بدّاً، في أثناء تعريبها، من مخالفة الأصل، والإيجاز الكثير في أماكن كثيرة منها؛ لكي لا يملّ القارئ».

وقد نُشر، في عدد تشرين الأوّل، 1910، من مجلّـة «النفائـس العصريـة»، روايـة «أهـوال الاسـتبداد»، وكتب تحـت العنـوان «تأليف العلّامـة الروسـي الشـهير الكونـت «ألكسـي تولسـتوي»، عَرَّبهـا مـن اللُّغـة الروسـية- بتصـرُّف- خليـل بيـدس».

ولعـل الذي حمـل المؤرِّخيـن الفلسـطينيين، وقبلهـم ناصـر الديـن الأسـد، على الاهتمـام بروايـة «الوارث»، هـو طبيعـة موضوعها، الذي عـدّه بعضهـم ضمـن أدب المقاومـة. لكننـا نـراه، فـي خانـة الأدب الواقعـي الـذي يعالج مسـائل اجتماعية تتعلَّق بقصّة حبّ نشـأت بين شـابّ عربـي، وشـابّة يهوديـة تسـتغلّ هـذا الحـبّ، وتحـاول مصـادرة ثروتـه لصالحهـا، بحبائل ومكائد، سـتنقلب عليها، فـي النهاية، ويظلّ البطـل وريثـاً لعمّـه، وقـد حافـظ على ثروتـه.

وقد أعيد طبع هذه الرواية، عام 2011، في إطار إحياء الثقافة الفلسطينية المنهوبة، دون التركيز- بشكل كاف- على جهود «خليل بيدس»، ودوره الطليعي في الثقافة الفلسطينية، لاسيَّما ما ترجمه من قصص روسية لكلِّ من دستوفسكي، وبلنسكي، وتشيخوف، وتورجينف، وأغلبها تتحدَّث عن الشخصية اليهودية، فضلاً عن تناس لروايات «خليل بيدس» الأخرى، التي سبقت «الوارث»، وكذلك مجموعاته القصصية الضائعة مثل «مسارح الأذهان»، و«آفاق الفكر» التي طبعت في القاهرة، عام 1924.

# من رسائل البلغاء لمحمد كرد علي والمعلق المعمد كرد علي والمعرف المعرف المعر

ابذلْ لصديقكَ دَمَكَ ومالكَ، ولمعرفتكَ رفْدَكَ ومَحْضَرَكَ، وللعامَّة بشرَكَ وتَحتُّنكَ، ولعدوّك عَدلك، واضنَنْ بدينك وعِرْضكَ عنْ كلَّ أَحَد. إن سَمِعتَ منْ صاحبك كلاماً أو رَأياً يُعجبُك فلا تَنْتَحلهُ ترَيُّناً به عند الناس، واكتف من التزيُّن بأن تجتني الصوَّاب إذا سَمِعتهُ، وتَنْسُبَهُ إلى صاحبه. واعلمْ أن انتحالَكَ ذلكَ سَخْطةٌ لصاحبك، وأن فيه - مع ذلك - عاراً، فإن بلَغَ ذلكَ بكَ أن تُشير برأي الرَّجل، وتتكلّم بكلامه، وهو يَسمْعَ، جَمَعت مع الظلم قلَّة برأي الرَّجل، وتتكلّم بكلامه، وهو يَسمْعَ، جَمَعت مع الظلم قلَّة الحياء؛ وهذا منْ سوء الأدَب الفاشي في الناس. ومن تمام حُسْن الخلّم والخدّ والأدَب الفاشي في الناس. ومن تمام حُسْن ورأيك، وتنسب إليه رأيهُ وكلامَهُ وتُزيِّنهُ - مع ذلكَ - ما استطعت. ورأيك، وتنسب إليه رأيهُ وكلامَهُ وتُزيِّنهُ - مع ذلكَ - ما استطعت. لا يكوننَّ من خلقُك أن تَبتدي حديثاً، ثمَّ تقطعهُ وتقولَ: «سَوْفَ..» كأنَّكَ رَوَّاتَ فيه بعد ابتدائه، وليكن تروِّيك فيه قبل التفوُّه؛ فإن كأنَّكَ رَوَّاتَ فيه بعد ابتدائه، وليكن تروِّيك فيه قبل التفوُّه؛ فإن احتجانَ الحديث، بعد افتتاحه، سُخْفٌ.

أخزنْ عقلك وكلامَكَ إلَّا عند إصابة الموضع، فإنه ليس في كلَّ حين يحسُنُ كلُّ الصواب، وإنما تمام إصابة الرَّاي والقول بإصابة الموضع فإن أخطاك ذلك أدخلتَ المحنة على علمك، حتى تأتي به- إن أتيت به في غير موضعه- وهو لا بهاءَ، ولا طلاوة لهُ. لِتَعرفِ العُلماء، حين تجالسُهُم، أنَّكَ على أن تسمع أحرصُ منك على أن تقول. إن آثرتَ أن تفاخر أحداً ممَّن تستأنسُ إليه في على أن تقول. إن آثرتَ أن تفاخر أحداً ممَّن تستأنسُ إليه في لهو الحديث، فاجعل غاية ذلك الجدَّ، ولا تعدوَنَّ أن تتكلّم فيه بما كان هزلاً، فإذا بَلغَ الجدَّ أوْ قاربَهُ فَدعْهُ، ولا تخلطَنَّ بالجدِّ هزلاً هجَّنتهُ، وإن خلطت بالهزل جداً كدَّرته، غير أني قد علمتُ موطناً واحداً، إن خلطت بالهزل جداً كدَّرته، غير أني قد علمتُ موطناً واحداً، إن قدرت أن تستقبلَ فيه الجدَّ بالهزل أصبتَ الرأيَ، وظهرتَ على الأقران؛ وذلك أن يتوردك متورّد بالسفه والغضبِ، فُتجيبهُ إجابة الهزل المُداعبِ برُحْب من الذَّرع وطلاقة من الوجه وثبات

إِن رَأيت صاحبك مع عدُوِّكَ فلا يغضبنَّك ذلكَ، فإنمَا هُو أَحَدُ رَجلَينِ: إِن كان رجلاً من إخوان الثَّقة فأنفعُ مواطنه لكَ أقربُها منْ عَدُوّكَ لشرِّ يَكفُّهُ عنكَ، وعورة يستُرُها منكَ، وغائبة يَطلعُ عليها لك، فأمَّا صديقُكَ فما أغنَاكَ أن يحضرهُ ذُو ثقتكَ. وان كانَ رَجلاً من غير خاصّة إخوانك، فبأيّ حقّ تقطعهُ عن النّاس،

وتُكلّفهُ أن لا يُصاحبَ، ولا يُجالسَ إلّا من تهْـوى؟. تحفَّـظْ، في مجلسـكَ وكلامك، من التَّطاوُل على الأصحاب، وطِبْ نفسـاً عـن كثيـر ممَّا يَعرضُ لـكَ فيه صَـوابُ القَول والـرَّأي، مُدَاراة؛ لئلاً يظـنّ أصحابـك أنّ ما بك التطـاوُل عليهم.

إذا أقبلَ إليكَ مقبلٌ بؤدِّه، فسَرَّكَ ألّا يُدبر عنكَ، فلا تنعِم الإقبال عليه والتفتُّحَ لهُ؛ فإن الإنسان طُبعَ على ضرَائب لـؤم، فمنْ شأنه أن يرحل عمَّن لصقَ به، ويَلصقَ بمَنْ رَحَلَ عنهُ.

لا تُكَثَرنَ ادَّعاء العلم في كلّ ما يَعرضُ، فإنكَ، منْ ذلكَ، بينَ فَضيحَتيْن: إمَّا أَن ينازعُوك فيما ادَّعيت فيُهجَم منك على الجهالة والصَّلَف، وإمَّا أَلَّا ينازعُوكَ ويُخَلَّوا الأُمُور في يَديَك فينكشف منك التصَنُّعُ والمَعْجزةُ.

استحْيِ الحياءَ كلَّهُ مَن أن تخبر صاحبك أنكَ عالم، وأنهُ جاهل، مصرِّحاً أو معرضاً. وإن استطلت على الأكفاءِ فلا تثقنَّ منهم بالصفاء. إن آنستَ من نفسك فضلاً فتحَرَّجْ أن تذكره أو تبديهُ، بالصفاء. إن آنستَ من نفسك فضلاً فتحَرَّرْ لكَ في قلوب النّاس واعلم أن ظهوره منكَ، بذلكَ الوجه، يقرّرُ لكَ في قلوب النّاس من العَيب أكثر ممّا يقرّرُ ذلك منَ الفضل، واعلمْ أنك إن صبرتَ ولم تعجل ظهرَ ذلك منك بالوجه الجميل المعروف، ولا يخفينً عليك أنّ حرصَ الرَّجل على إظهار ما عنده وقلَّة وقاره في ذلك، بابٌ من البخل واللوم، وأن من خير الأعوان على ذلك السخاءَ

إن أحببُتَ أن تلبس ثوبَ الوقار والجمال، وتتحلّى بحلية المودَّة عندَ العامَّة، وتلك الجُدَدَ الذي لا خَبارَ فيه ولا عثارَ، فكن عالماً كجاهل، وناطقاً كِعَيِّ. فأمَّا العلم فيُرشدُك، وأمَّا قلّة ادِّعائه فينفي عنكَ الحسَدَ، وأمَّا المنطقُ- إذا احتجت إليه- فسيبلغُ حاجتك، وأمَّا الصَّمتُ فيكسبكَ المحبّة والوقار.

وإذا رأيت رجلاً يُحدِّث حديثاً قد علمتهُ، أو يُخبر خُبراً قد سمعته، فلا تشاركهُ فيه ولا تتعقَّبه عليه؛ حرصاً على أن يعلمَ الناسُ أنك قد عَلمتهُ؛ فإن في ذلك خفَّةً، وشُحّاً، وسوء أدَب، وسُخفاً.

قد عَلمته؛ فإن في ذلك خفة، وشحّا، وسوء ادب، وسَخفا. ليعرف إخوانك والعامَّة أنَّكَ إن استطعتَ أن تكُون إلى أن تفعلَ ما لا تقولُ أقربَ منكَ إلى أن تقولَ ما لا تفعلُ فعلتَ؛ فإن فضلَ القول على الفِعل عار وهجنة، وفضلَ الفعل على القَول زينة، وأنت حقيقٌ، فيما وعدتَ من نفسك أو أخبرت صاحبك عنه، أن

تحتجن بعض ما في نفسك إعداداً لفضل الفعل على القول، وتحرُّزاً، بذلك، عن تقصير فعل إن قصَّر، وقلَّما يكون إلّا مقصّراً. احفظْ قول الحكيم الذي قال: لتكن غايتك، فيما بينك وبين عدوّك، العَدْل، وفيما بينك وبين صديقك الرّضى؛ وذلك أن العدوّ خضْم تضربه بالحُجَّة، وتغلبه بالحُكّام، وأن الصديق ليس بينك وبينه قاض فإنما حُكمه رضاه.

اجعل عامّة تشبُّئك فِّي مُؤاخاةِ من تَوْاخي ومُواصلة من تواصلُ، ووطِّنْ نفسكَ على أنّهُ لا سبيل لك إلى قطيعة أخيك، وإن

> ظهر لك منهُ ما تكرهُ؛ فإنهُ ليس كالمرأة التي تطلِّقها إذا شئت، ولكنه عرضك ومروءتك، فإنما مُرُوءة الرجلُ إخوانهُ وأخدانهُ،

فإن عَثر الناسُ على أنكَ قطعتَ رجلًا من إخوانك، وإن كنت مُعذراً، نزل ذلك عند أكثرهم بمنزلة الخيانة

للإخاء والملال. وإن أنتَ صبرتَ، مع ذلك، على

مُقارَّته على غير الرضى، عاد ذلك إلى العيب والنقيصة.

دلك إلى الغيب والنفيصة. فالاتّنادَ الاتئادَ، والتثبُّت

التثبُّت، إذا نظرت في حال من ترتئيه لإخائك، فإن كان من

إخوان الدين فليكن فقيهاً ليس

بمراءٍ ولا حريصٍ، وإن كان من إخوان

الدنيا فليكن حرّاً، ليس بجاهل ولا كذّاب ولايث يّب ولا مثن نوع؛ في ان الجام الله أم الله

ولا شـرّير ولا مشـنوع؛ فـإن الجاهـل أهـل لأن يهـرب منـه أبـواه، وإنّ الكذّاب لا يكـون أخاً صادقاً، لأن

تحرَّز منْ سُكْر السلطة، وسُكْر العِلم، وسُكْر المنزلة، وسُكْر المنزلة، وسُكْر الشباب؛ فإنهُ ليسَ من هذا شيء إلّا وهوّ ريح جنّة تَسلب العقل، وتذهب الوقار، وتصرف القلب والسمع والبصر واللسان عن المنافع.

اعلم أنّ انقباضك عن الناس يكسبك العداوة، وأن تفرُّسك

لهم يكسبكَ صديق السوء، وفسؤلة الأصدقاء أضرّ من بغض الأعداء؛ فإنك إن واصلت صديق السوء أُعْيتك جرائره، وان قطعته شانكَ اسمُ القطيعة، وألزمك ذلك من يرفع عيبك ولا ينشر عذرك، فإن المعايب تَنْمى، والمعاذير لا تَنْمى.

ٱلْبِسَ للناسِ لِباسَيْن، ليسَ للعاقلَ بُدُّ منهُما، ولا عيشَ ولا مروءةَ

إِلَّا بهما: لباس انقباض واحتجاز، تلبسه للعامّة فلا تلفينَّ إلّا متحفِّظاً متشـدِّداً متحـرِّزاً مسـتعدِّاً،

نَ إلا متحفظا متشددا متحرِّزا مستعداً، ولباسُ انبساط واستئناس، تلبسهُ للخاصَّة من الثقات فتتلقّاهُ م ببناتِ صدرك، وتفضي إليه م، بموضوع حديثك، وتضع عنك مؤنة الحذر والتحفُّظ فيما بينك وبينهم. وأهلُ هذه الطبقة الذين هم أهلها قليلٌ؛ ذا ال أو لا يُدخ ل أحداً وينا

لأن ذا الرأي لا يُدخِل أحداً من نفسـه هـذا المُدخـل إلّا بعـد الاختبار والسَّبر والثّقة بصدقِ النصيحـة ووفـاءِ العقل.

النصيحة ووفاء العقل.
اعلمْ أن لسانك أداةٌ مغلَّبة،
يتغالب عليه عقلك وغضبك
وهـواك وجهلك، فكلٌ غلب
عليه مستمتع به وصارفُهُ في
محبَّته، فإذا غلب عليه عقلك
محب أشـياء ما سَـمَّيتُ لـك فهـو
لعـدُوكَ، فإن اسـتطعت أن تحتفظ
به فلا يكون إلَّا لك، ولا يسـتوليَ عليه
أو يشـاركك عـدوُّك فيـه، فافعـلْ.

إذا نابَتْ أخاك إحدى النوائب، من زوال نعمة أو نُـزُول بليّـة، فاعلـم أنـك قـد ابتُليـت معـهُ؛

إمَّا بالمواساة فتشاركه في البليّة، وإمَّا بالخذلان فتحتمل العار، فالتمس المخرج عند اشتباه ذلك، وآثر مُرُوءتك على ما سواها، فإن نزلت الجائحة، التي تأبى نفسك مشاركة أخيك فيها، فأجمِلْ؛ فلعلَّ الإجمال يَسعَك، لِقِلِّتهِ في الناس. إذا أصاب أخاك فضْل فإنه ليس في دُنُوّكَ منه، وابتغائك مَوَدَّته، وتواضُعك له مذلّة، فاغتنم ذلك، واعملْ فيه.

محمد کرد علي ▲

إِذَا كَانَت لَكَ عَند أحد صَنيعة، أو كَان لَكَ عَليه طَوْل فَالتَمِسْ إِذَا كَانت لَكَ عَليه طَوْل فَالتَمِسْ إحياء ذلك بإماتته، وتعظيمه بالتصغير، ولا تقتصرنَّ في قلَّة المنّ على أن تقول: «لا أذكره، ولا أصغي بسمعي إلى من يَذْكره»؛ فإن هذا قد يستحيى منهُ بعضُ من لا يُوصف بعقل ولا كرم،

ولكن احذر أن يكون في مجالستك إيّاه وما تكلِّمهُ به أو تستعينهُ عليه أو تجاريه فيه شيءٌ من الاستطالة، فإن الاستطالة تهدم الصنيعة، وتكدِّر المعروفَ.

احترسْ من سَوْرة الغضب، وسَوْرة الحَميَّة، وسَوْرة الحقد، وسَوْرة الجهل، وأعدد، لكل شيء من ذلك عدّة، تجاهده بها، من الحلم والتفكّر والرويّة وذكر العاقبة وطلب الفضيلة. واعلم أنك لا تصيب الغلبة إلَّا بالجهاد، وأن قلَّة الأعداد لموافقة الطبائع المتطلَّعة هو الاستسلام، وأنه ليس أحد إلَّا فيه من كلُّ طبيعة سوء غريزة، وإنَّما التفاضل بَيْنَ الناس في مغالبة طبائع السوء. فأمَّا أن يَسلم أحدٌ من أن تكون فيه تلك الغرائز فليس في ذلك مطمع، إلَّا أن الرَّجُل القويَّ- إذا كابَرَها بالقمع لها كلُّها، كلَّما تطلُّعت- لـم يلبـث أن يميتها حتى كأنها ليسـت فيـه، وهي، في ذلك، كامنة كمُونَ النَّار في العُودِ، فإذا وجَدَت قادحًا من غيـر علـة أو غفلـة اسـتورَتْ كمـا تسـتوري عنـد القـدْح، ثـم لا يَبـدأ ضرُّها إلَّا بصاحبها كما لا تبدأ النار إلَّا بعُودها الذي كانت فيه. ذلل نفسَك بالصبر على جار السوء، وعشير السوء، وجليس السوء؛ فإن ذلك مالا يكاد يخطئك، فإن الصبر صبران: صبر الرجل على ما يكرهُ، وصبرهُ عمّا يحبّ؛ فالصبر على المكروه أكثرهُما، وأشبههما أن يكون صاحبُـهُ مضَطرًا. واعلـم أن اللئـام أصبر أجسادا، والكرام أصبر نفوسا، وليس الصبر الممدوح بأن يكون جلـدُ الرجـل وقاحـاً أو رجلـهُ قويّـةً على المشـى أو يـدهُ قويّة على العمل؛ فإنما هذا من صفات الحمير، ولكن أن يكون للنفس غُلوبا، وللأمور محتمِلا، وفي الضرّ متجمِّلا، ولنفسه، عند الرأى والحفاظ، مرتبطاً، وللحزم مُؤثراً، وللهوى تاركاً، وللمشقَّة التي يرجو عاقبتها مستخفّاً، وعلى مجاهدة الأهواء والشهوات مؤاظبا، ولبصره بعزمه مُنفذا.

حبِّبُ إلى نفسك العلم حتى تألفهُ وتلزمهُ، ويكون هو لهوك ولذّتك وسلوتك وبُلغَتك. واعلم أن العِلْمَ عِلْمان: علم للمنافع، وعلم لتزكيه العقل، وأفشى العلمين وأجداهُما أن ينشط له صاحبهُ من غير أن يحرِّضَ عليه علمُ المنافع. وللعلم الذي هو ذكاء العقول وصقالها وجلاؤها فضيلة منزَّلة، عند أهل الفضل، في الألباب.

عَـوِّدْ نفسـكَ السـخاء، واعلـم أنهُمـا سـخاآن: سـخاوة نفـس الرجلُ بما في يديه، وسـخاوته عمَّا في أيدي الناس، وسخاوة نفـس الرجل بما في يديه أكثرهما وأقربهما من أن تدخل فيه المفاخرة، وتركـه ما في أيدي الناس، أمحضُ في التكرُّم، وأنزهُ في الدنس، فإن هو جمعهما فبـذلَ وعفُّ، فقد استكمل الجود والكرَمَ.

لَيكن ممّا تصّرفُ به الأذى والعذاب عن نفسك ألّا تكون حسوداً، فإن الحسد خلق لئيم، ومن لؤمه أنهُ يؤكلُ بالأدنى فالأدنى من الأقارب والأكفاء والخلطاء، فليكنْ ما تُقابِلُ به الحسد أن تعلم

أن خير ما تكون، حين تكون مع من هو خير منك، وأن غنما لك أن يكون عشيركَ وخليطكَ أفضلَ منكَ في العلم، فتقبسَ من علمه، وأفضل منكَ في القوّة، فيدفع عنك بقوَّته، وأفضل منك في المال فتفيد من ماله، وأفضل منك في الجاه، فتصيب حاجتك بجاهه، وأفضل منك في الدّين، فتزداد صلاحاً بصلاحه. ليكُـنْ ما تنظـرُ فيه من أمر عدُوِّك وحاسـدك أن تعلـم أنَّهُ لا ينفعك أن تخبر عدوَّك أنك له عدوّ، فتنذره نِفسك وتؤذنه بحربك، قبل الإعداد والفرصة، فتحملهُ على التسلُّح لك، وتوقد نارهُ عليك. اعله أن أعظم خطرك أن تُرىَ عدوَّك أنك لا تتَّخذهُ عدوّاً، فإن ذلك غرّة لهُ وسبيل لك إلى القدرة عليه، فإن أنت قدَّرت فاستطعت اغتفاراً لعدواته، عن أن تكافئ بها، فهنالك استكملت عظيم الخطر، وإن كنت مكافئاً بالعدواة والضرر فإيّاك أن تكافئ عداوة السرّ بعداوة العلانية، وعداوة الخاصّة بعداوة العامّة؛ فإن ذلك هو الظلم والعارُ. واعلم- مع ذلك- أنـهُ ليس كل العـداوة والضرر يكافاً بمثله؛ كالخيانة لا تكافأ بالخيانة، والسرقة لا تكافأ بالسرقة. ومن الحيلة في أمرك مع عدوِّك أن تصادق أصدقاءه، وتواخى إخوانـهُ فتدخل بينه وبينهم في سبيل الشقاق والتجافي، فإنه ليس رجل ذو طرق يمتنع من مؤاخاتك، إذا التمست ذلك

لا تدعْ، مع السكوت عن شتم عدوِّك، إخصاء معايبه ومثالبة، واتِّباع عوراته، حتى لا يشذّ عنك من ذلك صغير ولا كبير، من غير أن تشيع عليه، فيتَّقيك به، ويستعدّ له، أو تذكره في غير موضعه، فتكون كمستعرض الهواء بنَبْله، قبل إمكان الرمي. لا تتَّخذ اللعن والشتم على عدُوّكَ سلاحاً؛ فإنه لا يجرحُ في نفس، ولا في مال، ولا دين، ولا منزلة.

منهُ، وإن كان إخوان عدُوِّك ذوى طرق فلا عدوَّ لك.

إن أردت أن تكون داهياً، فلا تحبَّنَّ داهياً؛ فإنهُ من عُرِف بالدهاء خاتلَ علانيةً، وحَذره الناسُ حتى يمتنع منهُ الضعيف، وإنّ من أرب الأريب دَفْن إربه ما استطاع، حتى يُعرَف بالمسامحة في الخليقة والطريقة، ومن إربه ألَّا يؤارب العاقل المستقيم له الذي يطَّلع على غامض إربه، فيمقته عليه.

إن اردت السلامة فأشْعِرْ قلبك الهيبة للأمُور، من غير أن تظهر من الهيبة، فيفطِ منك الهيبة، فيفطِ ن الناسُ لهيبتك ويجرِّئهم عليك، ويدعو ذلك إليك منهم كلَّما تهاب، فاشعَبْ لمداراة ذلك من كتمان المهابة وإظهار الجراءة والتهاون طائفة من رأيك. وإن ابتليت بمجازاة عدُوّ محالف، فالزَمْ هذه الطريقة التي وصفت لك من استشعار الهيبة وإظهار الجراءة والتهاوُن، وعليك بالحذر في أمرك والجراءة في قلبك؛ حتى تملأ قلبك جراءةً، ويستفرغ عملُك الحذر.

إن مـن عـدُوِّك مَـنْ تعمـلُ فـي هلاكـه، ومنهـم مَـنْ تعمـل فـي البعـد عنـه، فاعرفهـم علـى منازلهـم. ومـن أقـوى القـوَّة لـك علـى عدُوِّك، وأعـز أنصـارك فـي الغلبَـة أن تحصـي علـى نفسـك العيوب

والعورات، كلَّما أحصيتها على عدوِّك، وتنظر عند كلُّ عيب تراه أو تسمعهُ لأحد من الناس، هل قارفت مثله أو مشاكلهُ، فإن كنت قارفت منه شيئاً فأحْصه فيما تحصى على نفسك، حتى إذا أحصيت ذلك كلَّهُ فكابر عدُوَّك بإصلاح عيوبك وتحصين عوراتك، وإحراز مقاتلك، وخُذْ نفسك بذلك ممسياً مُصْبِحاً فإذا آنستَ منها دفعاً لذلك أو تهاوناً به فاعدُد نفسك عاجزاً ضائعاً جانباً مُغورا لعدوِّك ممكنا له من رميك، وإن حصل من غيوبك بعض ما لا تقدر على إصلاحه من أمر قد مضى يعيبُك عند الناس، ولا تراهُ أنت عيباً، فاحفظ ذلك وما عسى أن يقول فيه قائل منْ حَسَبِكُ أو مثالب آبائك أو عيب إخوانك، ثمَّ أجمل ذلك كلُّهُ نصب عينيك، واعلم أن عدوَّك مريدك بذلك، فلا تنقل عن التهيُّو له والإعداد لقوَّتك وحجتَّك وحيلتك فيه، سرّاً وعلانية. فَأُمًّا الباطل فلا تروعـن بـه قلبـك، ولا تسـتعدُّنَّ لـهُ، ولا تشـغلنَّ به فإنه لا يَهُولك ما لم يقع، وإذا وقع اضمحلّ.

اعلم أنهُ قلّما بُدهَ أحد بشيء يعرفه من نفسه، وقد كان يطمع في إخفائه عن الناس، فيعيِّرهُ به معيِّر عند السلطان أو غيره، إلا كاد يشهد به عليه وجهه وعيناه ولسانهُ للذي يبدُو منهُ عند ذلك، والذي يكون من انكساره وفتوره، عند تلك البدهة، فاحذر هذه وتصنّع لها، وخذ أهبتك لبغتانها.

اعلم أن من أوقع الأمور في الدّين، وأنهكها للجسد، وأتلفها للمال، وأضرّها بالعقل، وأسرعها في ذهاب الجلالة والوقار، الغرام بالنساء، ومن البلاء على المُغرم بهنَّ أنه لا ينفكَ يأجمُ ما عنده، وتطمحُ عيناهُ إلى ما ليس عندهُ منهنَّ. وانَّما النساء أشباه، وما يُرى في العُيُون والقلوب من فضل مجهولاتهنَّ على معروفاتهن، باطل وخدعة، بل كثير ممَّا يرغبُ عنهُ الراغبُ ممًّا عندهُ أفضل ممَّا تتوقُّ إليه نفسهُ. وإنما المترغَبُ عمّا في رحله منهن إلى مافي رحال الناس كالمترغّب عن طعام بيته إلى مافي بيوت الناس، بل النساء أشبه من الطعام بالطعام، وما في رحال الناس من الأطعمة أشدّ تفاضلا وتفاوتا ممّا في رحالهم من النساء. ومن العجب أن الرجل الذي لا بأس في لبسه، يرى المرأة من بعيد متلفَّفة في ثيابها، فيصوّر لها في قلبه الحسن والجمال، حتى تعلق بها نفسه من غير رؤية ولا خبر مخبر، ثمّ لعله يهجم منها على أقبح القبح وأدمّ الدّمامة، فلا يعظه ذلك عن أمثالها، ولايزال مشغوفاً بما لم يذق حتى لو لم يبقَ في الأرض غير امرأة واحدة لظنَّ أن لها شأنا غير شأن ماذاق، وهذا هو الحمقُ والشقاء. ومَنْ لم يحم نفسه ويظلفها ويجلها عن الطعام والشراب والنساء، في بعض ساعات شهوته وقدرته، كان أيسر ما يصيبه من وبال أمره انقطاع تلك اللذَّات عنه بخمود نار شهوته، وضعف عوامل جسده. وقل من تجد إلا مخادعاً لنفسه في أمر جسده عند الطعام والشراب والحمية والحواء، وفي أمر مروءته عند الأهواء والشهوات، وفي أمر

دينه عند الرّيبة والشبهة والطمع.

إن استطعت أن تُنزل نفسك دون غايتك، في كلُّ مجلس ومقام ومقال ورأى وفعل، فافعل، فإن رَفعَ الناس إيّاك فوق المنزلة التي تحطُّ إليها نفسك، وتقريبهم إيّاك في المجلس الذي تباعدت عنه، وتعظيمهم من أمرك ما لم تعظم وتزيينهم من كلامك ورأيك ما لم تزيَّن، هو الجمال.

لا يعجبنَّك العالمُ ما لم يكن عالما بمواضع ما يعلم. إن غلبت على الكلام وقتاً فلا تغلبَنّ على السكوت؛ فإنه لعلَّه يكون المراء، واعرْفه، ولا يمنعنَّك حذرُ المراء من حسن المناظرة والمجادلة. واعلم أن المماري هو الذي لا يحبّ أن يتعلّم، ولا يُتَعلّم منه، فإن زعم زاعم أنه إنما يجادل في الباطل عن الحقّ، فإن المجادل وإن كان ثابت الحجّة ظاهر البينة- يخاصم إلى غير قاض، وإنما قاضيه الذي لا يعدو، بالخصومة، إلا إليه، عدل صاحبه وعقله فإن آنسَ أو رجا من صاحبه عدلا يقضى به على نفسه، فقد أصاب وجه أمره، وإن تكلم على غير ذلك كان مماريا.

إن استطعت أن لا تخبر أخاك عن ذات نفسك، بشيء إلا وأنت محتجنٌ عنه بعض ذلك؛ التماسا لفضل الفعل على القول واستعداداً لتقصير فعل إن قصَّر، فافعل. واعلم أن فضل الفعل على القول، وفضل القول على الفعل هُجنةٌ، وأن إحكام هذه الخلة من غرائب الخلال.

إذا تراكمت الأعمال عليك فلا تلتمس الرَّوْح في مدافعتها، بالروغان منها؛ فإنه لا راحة لك إلَّا في إصدارها، وإن الصبر عليها هو ما يخفَّفها، وإن الضجر منها هو ما يراكمها عليك، فتعهَّد من ذلك، في نفسك، خصلة قد رأيتها تعتري بعض أصحاب الأعمال؛ أن الرجل يكون في أمر من أمره فيردُ عليه شغل آخر، ويأتيه شاغل من الناس يكره تأخيره، فيكدِّر ذلك بنفسه تكديرا يفسد ما كان فيه وما ورد عليه، حتى لا يُحكم واحدا منهما، فإن ورد عليك مثل ذلك فليكن معك رأيك الذي تختار بـه الأمـور، ثـم اختـر أوْلـي الأمرَيْـن بشـغلك بـه حتـي تفـرغ منه، ولا يعظمَنّ عليك فوت ما فات، وتأخير ما تأخّر، إذا أعملت الرأى معمله، وجعلت شغلك في حَقَّه.

اجعل لنفسك، في كل شيء، غاية ترجو القوّة والتمام عليها، واعلم أنك إن جاوزت الغاية في العبادة صرت إلى التقصير، وإن جاوزتها في حمل العلم صرت من الجهّال، وإن جاوزتها في تكلف رضى الناس والخفَّة معهم في حاجاتهم، كنت المُصنَّع

اعلم أن بعض العطيّة لؤم، وبعض البيان عيٌّ، وبعض العلم جهل، فإن استطعت أن لا يكون عطاؤك خوراً، ولا بيانك هذراً، ولا علمك جهلا، فافعل.

اعلم أنه ستمرّ عليك أحاديث تعجبك؛ إمّا مليحة وإمّا رائعة، فإذا أعجبتك كنت خليقاً بأن تحفظها، فإن تحفظها فإن الحفظ

مُـوكَلٌ بمـا راع، وسـتحرص علـى أن تُعَجِّب منهـا الأقوام، فإن الحرص على ذلك التعجُّب من شأن الناس، وليس كلّ معجِب لك معجِباً لغيـرك، وإذا نشـرت ذلك مرَّةً أو مرَّتَيْن، فلم ترَه وقعَ من السامعين موقعـه منـك، فازدجـر عـن العَـوْد؛ فإن العجب من غيـر عجيب سـخفٌ شـديدٌ، وقد رأينا من الناس من يعلق الشيء ولا يقلـعُ عـن الحديث بـه، ولا يمنعـه قلّـةُ قبـول أصحابـه له مـن أن يعـود، ثـم يعـود.

إيّاك والأخبار الرائعة، وتحفَّظُ منها؛ فإن الإنسان من شأنه الحرص على الأخبار، لا سيَّما ما راع منها، فأكثر الناس من يحدّث بما سمع، ولا يبالي ممَّن سمع؛ وذلك مفسدة للصدق ومَزراة بالرأي، فإن استطعت ألّا تخبر بشيء إلّا وأنت به مصدّق، وألّا يكون تصديقك إلّا ببرهان، فافعل.

ولا تقلّ كما يقول السفهاء: أخبرُ بما سمعت؛ فإن الكذب أكثر ما أنت سامع، وإن السفهاء أكثر مَنْ هو قائل، وإنك، إن صرت للأحاديث واعياً وحاملاً، كان ما تعي وتحمل عن العامّة أكثر ممّا يخترع المخترع بأضعاف.

انظر مَنْ صاحبت من الناس من ذي فضل عليك بسلطان ومنزلة، ومَنْ دون ذلك من الخلصاء والأكفاء والإخوان، فوطّنْ نفسك في صحبته على أن تقبل منه العفو، وتسخو نفسك عمّا اعتاص ممّا قِبَله، غير معاتب ولا مستنطئ، ولا مستزيد؛ فإن المعاتبة مَقْطَعة للودّ، وإن الاستزادة من الجشع، وإن الرضى بالعفو والمسامحة في الخلق مقرّب لك كلّ ما تتوق إليه نفسك، مع بقاء العرض والمودّة والمروءة.

اعلم أنك ستُبتلى من أقوام بسَفَه، وأن سَفَه السفيه سيطلع لك منه، فإن عارضته أو كافأته بالسفه فكأنك قد رضيت ما أتى به، فاجتنب أن تحتذي مثاله، فإن كان ذلك عندك مذموماً فحقِّق ذمَّك إيّاه بترك معارضته، فأمّا أن تذمّه وتمتثله فليس ذلك لك.

لا تصاحبَنَّ أحداً، وإن استانست به أخا قرابةٍ أو أخا مودّةٍ، ولا والداً ولا ولداً، إلّا بمروءة؛ فإن كثيراً من أهل المروءة قد يحملهم الاسترسال أو التبذّل على أن يصحبوا كثيراً من الخلصاء بالإذلال والتهاون، ومن فقد من صاحبه صحبة المروءة ووقارها أحدث له، في قلبه، رقّة شأن وخفّة منزلة.

لا تلتمس غَلَبة صاحبك والظفر عليه بكل كلمة ورأي، ولا تجترئن على تقريعه وتبكيته بظَفَرك إذا استبان، وحجَّتك إذا وضحت؛ فإن أقواماً يحملهم حبّ الغلبة وسَفَه الرأي، في ذلك، على أن يتعقَّبوا الكلمة بعد ما تنسى، فيلتمسوا فيها الحجّة، ثم يستطيلوا بها على الأصحاب، وذلك ضعف في العقل ولؤم في الأخلاق.

لا يُعجبَنَّك إكرام من يكرمك لمنزلة أو سلطان؛ فإن السلطة

أوشك أمور الدنيا زوالاً؛ ولا يعجبَنَّك إكرامهم إيَّاك للنسب؛ فإن الأنساب أقلَّ مناقب الخير غَناءً عن أهلها في الدين والدنيا، ولكن إذا أُكرِمت على دين أو مروءة فليعجبك ذلك؛ فإن المروءة لا تُزايلك في الآخرة.

اعلم أن الجبن مقتلة، وأن الحرص محرّمة، فانظر فيما رأيت أو سمعت: أمَنْ قُتِل في القتال مقبلاً أكثر، أم مَنْ قُتِل مدبراً؟ وانظر: مَنْ يطلب إليك بالإجمال والتكرّم، أحقّ أن تسخو إليك نفسك بطلبته، أم مَن يطلب إليك بالشرّه؟.

اعلم أنه ليس كل مَنْ كان لك فيه هوًى، فذكره ذاكرٌ بسوء، وذكرته أنت بخير، ينفعه أو يضرّه، فلا يستخفنَّك ذكر أحد من صديق أو عدوّ إلّا في موطن دفع أو محاماة؛ فإن صديقك إذا وثق بك في مواطن المحاماة لم يحفل بما تركت ممّا سوى ذلك، ولم يكن له عليك سبيل لائمة، وإن الأحزم في أمر عدوِّك ألّا تذكره إلّا حيث يضرّه، وألّا تَعُدَّ يسيرَ الضرّ ضرّاً.

اعلم أن الرجل قد يكون حليماً، فيحمله الحرص على أن يقال جليد، والمخافة أن يقال مهين، على أن يتكلَّف الجهل، وقد يكون الرجل زمِّيتاً فيحمله الحرص على أن يقال لَسِنٌ، والمخافة من أن يقال عَيّ، على أن يقول في غير موضعه، فيكون هذراً، فاعرف هذا وأشباهه، واحترس منه كلّه.

إذا بدهك أمران، لا تدري أيُّهما أصْوَب، فانظر أيُّهما أقرب إلى هواك، فخالفه؛ فإن أكثر الصواب في خلاف الهوي.

ليجتمع في قلبك الافتقار إلى الناس، والاستغناء عنهم، فيكون افتقارك إليهم في لين كلمتك، وحسن بِشْرك، ويكون استغناؤك عنهم في نزاهية عِرْضك وبقاء عزّك.

لا تجالس أمرًا بغير طريقته؛ فإنك إن أردت لقاء الجاهل بالعلم، والجافي بالفقه، والعيّ بالبيان، لم تزد على أن تضيّع عقلك، وتودي جليسك؛ بحملك عليه ثقل ما لا يعرف، وغمّك إياه بمثل ما يغتمّ به الرجل الفصيح من مخاطبة الأعجمي الذي لا يفقه. واعلم أنه ليس من علم تذكره عند غير أهله، إلّا عادوه يفقه. واعلم أنه ليس من علم تذكره عند غير أهله، إلّا عادوه أن كثيراً من اللهو واللعب الذي هو أخفّ الأشياء على الناس ليحضره من لا يعرفه، فيثقل عليه ويغتمّ به. ليعلم صاحبك أنك حدبٌ على صاحبه، وإيّاك إن عاشرَك امرُوَّ ورافقك أن لا يرى منك بأحدٍ من أصحابه وأخدانه رأفة؛ فإن ذلك يأخذ من القلوب مأخذاً، وإن لطفك بصاحب صاحبك أحسن عنده موقعاً من لطفك به بنفسه.

اتِّقِ الفرح عند المحزون، واعلم أنه يحقد على المنطلِق، ويشكر للمكتئب.

اعلم أنك ستسمع من جلسائك الرأي والحديث تنكره وتستجفيه من محدّثٍ عن نفسه أو عن غيره، فلا يكونَّن منك التكذيب ولا

التسخيف لشيء ممّا يأتي به جليسك، ولا يجرِّنْنَك على ذلك أن تقول: إنَّما حدّث من غيره؛ فإن كلّ مردود عليه سيمتعض من الرّد، وإن كان في القوم مَنْ تكره أن يستقرّ في قلبه ذلك القول لخطأ تخاف أن يعقد عليهم أو مضرّة تخشاها على أحد، فإنك قادر على أن تنقض ذلك في سرّ، فيكون أيسر للنقض وأبعد للبغضة. واعلم أن البغضة خوف، والمودّة أمنٌ، فاستكثر من المودّة صامتاً؛ فإن الصمت يدعوها إليك، وناطقاً بالحسنى؛ فإن المنطق الحسن يزيد في ودّ الصديق، ويَسُلّ سخيمة الوغر. واعلم أن خفض الصوت وسكون الريح ومشيَ القصد من دواعي المودّة، إذا لم يخالط ذلك بأوّ، ولا عجبٌ. أمّا العجب فهو من دواعي المقت والشنآن.

تعلّم حسن الاستماع كما تتعلّم حسن الكلام، ومن حسن الاستماع إمهال المتكلّم حتى يقضي حديثه، وقلّة التلقّت إلى المحواب والإقبال، بالوجه والنظر، إلى المتكلِّم، والوعي لما يقول. واعلم أن المستشار ليس بكفيل، والرأي ليس بمضمون، بل الرأي كلّه غَرَر، لأن أمور الدنيا ليس شيء منها بثقة، ولأنه ليس شيء من أمرها يدركه الحازم إلا وقد يدركه العاجز، بلربّما- أعيا الحَزَمة ما أمكن العَجَزة، فإذا أشار عليك صاحبك برأي، فلم تجد عاقبته على ما كنت تأمل، فلا تجعل ذلك عليه لوماً وعذلاً. تقول: أنت فعلت هذا بي، وأنت أمرتني، ولولا أنت ولا جَرَم- لا أطبعك، فإن هذا كلّه ضجر ولؤم وخفّة، وإن كنت أنت المشير فعمل برأيك، أو ترك، فبدا صوابك، فلا تمتنت في تركه ضرراً. تقول: ألم أقل لك؟؛ ألم أفعل؟؛ فإن هذا مجانب لأدب الحكماء.

اعلم، فيما تكلَّم به صاحبك، أن ممّا يهجِّن صوابَ ما تأتي به، ويُذهِب بهجته، ويزري بقبوله، عَجَلتك في ذلك، قبل أن يفضي إليك بذات نفسه. ومن الأخلاق السيِّئة، على كلّ حال، مغالبة الرجل على كلامه، والاعتراض فيه، والقطع فيه. ومن الأخلاق التي أنت جدير بتركها، إذا حدَّثَ الرجل حديثاً تعرفه، ألّا تسابقه إليه، وتفتحه عليه، وتشاركه فيه، حتى كأنك تظهر للناس بأنك تريد أن يعلموا أنك تعلم من مثل الذي يعلم، وما عليك هو أن تهنيَّه بذلك وتفرده به؛ وهذا الباب من أبواب البخل، وأبوابه الغامضة كثيرة.

وإذا كنت في قوم ليسوا بُلغاء ولا فُصحاء، فدعِ التطاول عليهم في البلاغـة أو الفصاحة.

اعْلَم أن بعض شدّة الحذر عونٌ عليك فيما تحذَر، وأن شدَّة الاتِّقاء تدعو إليك ما تتَّقي.

إن رأيت نفسك تصاغرت إليها الدنيا، ودَعَتْك إلى الزهادة فيها، على حال تعذّر منها عليك، فلا يغرنّك ذلك من نفسك على

تلك الحال؛ فإنها ليست بزهادة، ولكنها ضجرٌ واستخذاءٌ وتغيّرُ نفس عند ما أعجزكَ من الدنيا، وغضبٌ منك عليها ممّا التوى عليك منها، ولو تمّمت على رفضها، وأمسكت عن طلبها، أوشكت أن ترى من نفسك من الضجر والجزع أشدّ من ضجرك الأوَّل بأضعاف، ولكن إذا دعتك نفسك إلى رفض الدنيا، وهي مقبلة عليك، فأسرع إجابتها.

اعرف عورتك، وإيّاك أن تعرّض بأحد فيما شاركها. وإذا ذُكِرتْ من أحد خليقتُه فلا تناضل عنه مناضلة المدافع عن نفسه فتُتَّهم بمثلها، ولا تلحّ كلّ الإلحاح. وليكن ما كان منك من غير اختلاط؛ فإن الاختلاط من محقِّقات الريب. وإذا كنت في جماعة قوم أبداً، فلا تعُمَّنَّ جيلاً من الناس أو أمّةً بشتم ولا ذمّ؛ فإنك لا تدري؛ لعلّك تتناول بعض أعراض جلسائك، ولا تعلم!، ولا تذمّنَ مع ذلك اسماً من أسماء الرجال أو النساء بأن تقول: إن هذا لقبيح من الأسماء، فإنك لا تدري لعلّ ذلك موافق لبعض جلسائك في بعض أسماء الأهلين والحرم!، ولا تستصغرن من هذا شيئاً، فكلّه يجرح في القلب، وجرح اللسان أشدّ من جرح اليد.

اعلم أن الناس يخدعون أنفسهم بالتعريض والتوقيع بالرجال، في التماس مثالبهم ومساويهم ونقيصتهم، وكلّ ذلك أَبْيَنُ عند سامعيه من وضح الصبح، فلا تكوننَّ من ذلك في غرور، ولا تجعلَنَّ نفسك من أهله.

إنى مخبرك عن صاحب، كان أعظم الناس في عيني، وكان رأس ما أعْظُمَه عندى صغرُ الدنيا في عينه. كان خارجاً عن سلطان بطنه؛ فلا يشتهي مالا يجد، ولا يكثر إذا وجد، وكان خارجاً من سلطان فرجه، فلا يدعو إليه مؤنةً، ولا يستخفُّ له رأياً، ولا بدناً، وكان خارجاً من سلطان الجهالة فلا يقدم إلَّا على ثقة أو منفعة، وكان أكثر دهره صامتاً، فإذا قال بزّ القائلين. كان يُرى متضعَّفاً مستضعَفاً، فإذا جاء الجدّ فهو الليث عادياً. وكان لا يدخل في دعوي، ولا يَشْرَك في مراء، ولا يدلي بحجّة حتى يجد قاضياً عدلاً، وشهوداً عدولاً. وكان لا يلوم أحداً على ما قد يكون العذر في مثله حتى يعلم ما اعتذاره. وكان لا يشكو وجعاً إلَّا إلى من يرجو عنده البرء، ولا يصحب إلَّا من يرجو عنده النصيحة لهما جميعاً. وكان لا يتبرَّم، ولا يستخَّط، ولا يتشهّى، ولا يتشكّى، ولا ينتقم من الولى، ولا يغفل عن العدو، ولا يخصّ نفسه دون إخوانه بشيء من اهتمامه، بحيلته وقوَّته. فعليك بهذه الأخلاق إن أطقت (ولن تطيق)، ولكنَّ أخذ القليل خيرٌ من ترك الجميع. وبالله التوفيق.

## مفهومُ الشِّعرِ أَمِ الشِّعرُ المفهومُ؟

«القصيدةُ سرٌّ، وعلَى القارئِ أَن يبحثَ عنْ مفتاحٍ». (مالارْمِيه)

منذُ عمَاي الأَوَّل، «اشْتكَ» كثيرٌ منَ القرَّاءِ بسببِ غموضِ وعدمِ فهمهم شِعري! فأضطرُّ إلى شرح رُوْيتي الشِّعريةِ، لاَ شِعري، لأَنَّ الشَّرحَ يفسِدُ الشِّعرَ، مِن أَجلِ قراءَتهِ بأسلوبٍ مُغايرٍ تماماً لأَنَّ الشَّرحَ يفسِدُ الشِّعرَ، مِن أَجلِ قراءَتهِ بأسلوبٍ مُغايرٍ تماماً لما أَلِفوهُ فِي التَّعليم المدرسيِّ والجامعيِّ؛ شرحُ القصيدةِ بيتاً بيتاً (بلْ هوَ تشريحُ للقصيدةِ)، المناسبةُ، الأَفكارُ، العواطفُ. هذَا الفعلُ التَّسريحُ كانَ يُمقِتني كثيراً؛ لأَنَّه يُعدِمُ بوحشيَّةٍ الجمالَ الكلِّيَ للقصيدة، كمَا تفتِيتُ وردة، علَى الرَّغم مِن أَنَّها قدْ تكونُ نظماً، لاَ شِعراً. هذَا إِشكالٌ مؤرَّقٌ لكثيرينَ «يتعاطونَ» الشِّعرَ بدونِ شك. لذَا يقِفُ السُّؤالُ: «مفهومُ الشِّعرِ أَم الشِّعرُ الشَّعرُ الشَّعرُ الشَّعرِ أَم الشَّعرُ أَم الشَّعرُ أَم الشَّعرِ أَم الشَّعرِ أَم الشَّعرِ أَم الشَّعرُ أَم بالفهم ؟ بشعرهِ أَم بقارئه ؟ وظلَّ الشَّؤالُ- العبارةُ الأَخيرةُ يَعني: بمَنْ يضحِّي؟

يُ بِنظَرِةٍ إِلَى الوراءِ، نَرِي أَنَّ الشِّعرَ ارتبطَ بِدايةً بالنُّطقِ/ الشَّفاهةِ، ثمَّ كَانَ الإِنشادُ، ذلكَ أَنَّ الأَمرَ تعلَّقَ بأَكثرَ مِن جانبٍ؛ الأُميَّةُ والتَّعلُّم/ الشَّفاهةُ والكتابةُ، وغيرُهما.

مِـن هـذَا؛ كانَ لاَ بـدَّ أَن يضحِّـي الشَّـاعرُ بمفهـومِ الشِّـعرِ لِتصـلَ رسـالتهُ - قصيدتـهُ، بسـاع واحِـدِ؛ اللِّسـان.

حينَ كتبَ الشَّاعرُ المُجدِّدُ (أَبو تمَّام) شعراً مُغايراً تماماً لِما كانَ سائداً آنذاكَ، وأَنشدَهُ/ أَلقاهُ أَمامَ مُستمِعينَ، انبرَى لهُ مَنْ يقولُ: «لماذَا لاَ تقولُ مَا يُفهم؟» وكانَ جوابُ الشَّاعرِ: «ولماذَا لاَ تَقْدِه مِ؟»

ثمَّ كَانَ أَن «جَاءَ رِجَلٌ إِلَى الشَّاعِرِ أَبِي تَمَّامَ وَهَ وَ يَحْمَلُ بِينَ يَدَيِهِ وَعَاءً، وَقَالَ لَهُ: أَعْطَنِي قَلِيلاً مِن ماءِ الملامِ الَّذي جاءَ فِي قَولِكَ: «لاَ تسقني ماءَ الملامِ فإنَّني/صبُّ قَدِ استعذبتُ ماءَ بُكاثي». فردَّ عليهِ أَبو تمَّام قَائلاً: هَلِ قَرأَتَ قَولَهُ تَعَالَى: {وَاخْفِضْ لَهُمَا جَنَاحَ الذُّلِّ مِنَ الرَّحْمَةِ}؟ قَالَ: نعمْ. فقالَ أَبو تمَّام: إذاً لاَ أَعْطيكَ مِاءَ الملام حِتَّى تأْتِيني بريشةٍ مِن جناح الذُّلِّ».

هذه اللَّغةُ كانَ لهَا أَثرُها الجليُّ/ المَقنَعُ فِي تَكُوينِ شُعريَّتي منذُ بداياتِها؛ شعريَّتي التَّي جَعلتني أَنفَرُ، طَبقاً لفَهمي لمفهوم الشَّعرِ، منْ شرحِ الشَّعرِ بعدَ خروجِ قصيدةٍ لِي مِن فضائِها الدَّاخلِيِّ الذَّاتِ القارئةِ.

كانتْ أسئلتي دائما:

لماذَا الفهمُ أَوَّلاً؟ ماذَا بعدَ الفهمِ؟ لماذَا يصرُّ القارئُ أَن يكونَ/

يظلَّ متلقِّياً فقطْ؟ معَ أَنَّنا نعرِفُ «جرائمَ» التَّلقِّي الَّتي تُرتَكبُ باسمِ التَّعليمِ، والَّذي لاَ يعدُو كونهُ تَلقيناً؛ إِفراغُ محتوًى فِي محتوِّى آخر.

كيفَ يُفهَمُ الإبداعُ بِشكل آليِّ؟! لاَ أَفهمُ!

إِنَّ قَارِئَ الشِّعِرِ الْأَذنِيةِ الَّذِي لاَ يِزالُ يِسأَلُ: لمَاذَا لاَ تَقُولُ مَا يُفْهَم؟ أَردُّ بِكلِّ تَفَهُم وبراءَةِ: حينَ تَفهِمُ الموسيقَى.

إِنَّ كلِّ الفنونِ الإِبداعيَّةِ تحترمُ الإِنسانَ؛ قارئاً/ مُستمِعاً/ مُشاهِداً/ مُفعِّلا كلَّ حواسِّه فِي سَعِيها إلى رُقيٍّ عقلهِ، ورفعة ذوقه، مُفعِّلا كلَّ حواسِّه فِي سَعِيها إلى رُقيٍّ عقلهِ، ورفعة ذوقه، تحريضاً علَى إِنسانيَّتهِ وتثبيتاً لهَا، وحضاً علَى القتالِ الأَبيضِ مِن أُجلِ امتلاكِ حرِّيَّتهِ فِي الرَّأْيِ والتَّعبيرِ عنهُ، وقراءةِ الحياةِ ووجوده فِيها قراءةً إِبداعيَّةً/ واعيةً، دونَ جبرٍ أَو إِكراهٍ. يقولُ الشَّاعرُ أُنسي الحاج: «أَكتبُ كيْ أُبرهنَ أَنَّ القارئُ موجودٌ. لمْ أُقابلهُ، إِنَّه أَناء إِنَّه أَنتم». وفِي الدِّراساتِ الحديثةِ: «لاَ نصُّ دونَ قارءً».

إِذاً، لَا تَوجدُ كتابةٌ متعاليةٌ، كمَا يطرحُ الكثيرُ، علَى القارئِ المطلوبِ. أَنا أَبحثُ عنْ قارئِي؛ قارئِي الَّذي أُريدُ منهُ أَن يعلُوَ عنِ الكلامِ الرَّفِّ اللهُ عنِ الكلامِ الرَّفِّ اللهُ الْعَلَمِ اللَّعْةِ الَّتِي عنِ الكلامِ الرَّفِّ اللهُ الفَارِغِ الفَقيرِ إِلَى الكلامِ اللَّعْةِ الَّتِي تدركُ مخيلتهُ، فيصيرُ عندي شاعراً بفعلهِ القِرائيِّ. أُريدُ منهُ أَن يُنشئَ نصّاً آخرَ؛ نصَّهُ هوَ، لاَ أَن أُفرضَ عليه نصِّي، كأَنَّه لوحُ قانونٍ، أَو نظامٍ، أَو دستورٍ. هذَا مَا أَعتقِدهُ حقَّاً طبيعيّاً لهُ، ولذَا أَكتبُ نصِّى الخَاصِّ بي، بدون أَن أُنازعَهُ علَيْهِ أَبداً.

لستُ ضدَّ فهم الشِّعرِ الإبداعيِّ، ولكنْ أَن لاَ يكونَ الفهمُ هوَ النَّتيجةُ الوحيدةُ من حديثي. النَّتيجةُ الوحيدةُ منهُ. هذَّا مَا أَرجو أَن يُستخرَجَ مِن حديثي. أَنا ضدُّ كتابة شعريَّةٍ تُقرأُ بالأُذنينِ وحدَهما أَو بالكفَّينِ، إِذْ أُراها أَنّها كُتبتْ لتلكَ الأَعضاءِ فقط! ومَا أَن تغادرَ هذهِ الأَعضاءُ مكانَ حضورِها، حتَّى يغيبَ رنينُ تصفيقِها معَها. لهذَا لاَ يؤمنُ الشَّاعرُ بُول شَاوُول بأن يتسلَّقَ منصَّةً كيْ يُلقىَ منها شِعرَهُ.

ُوبِما أَنَّني صُدُّ تَلْكَ الكتابةِ الشِّعْرَيَّةِ سَيِّئَةٍ (...)، فَأَنا معَ كتابةٍ شَعريَّةٍ تُقرأُ بوعيٍ/إدراكِ/حواسِّ/مُخيِّلةٍ إنسانيَّةٍ عاملةٍ/فاعلةٍ. إنَّ خسارةَ قرَّاءٍ مقابلَ القبضِ علَى الجمالِ بالنَّواجذِ، لهي أَقلُّ فداحةً مِن خسارةٍ كبيرةٍ؛ خسارةِ الشِّعرِ والشَّاعرِ معاً!

■ محمَّد حِلمي الرِّيشة

f Doha Magazine aldoha\_magazine @aldoha\_magazine

