## زينة المعنى

(الكتابة، الخطّ، الزخرفة)

ۑۅڛڣۮؘؾۨۅڹ

#### كتاب الدوحة 50

#### يوزع مجاناً مع العدد 93 من مجلة الدوحة يوليو 2015

### زينةالمعنى

(الكتابة،الخطّ،الزخرفة)

يوسفٰذَنُّون

الناشر:

رارة الثقافة والفنون والتراث - دولة قطر رقم الإيداع بدار الكتب القطرية : الترقيم الدولى (ردمك) :

لوحة الغلاف: من مقتنيات متحف الفن الإسلامي - الدوحة - قطر الإخراج والتصميم: علاء الألفى - مجلة الدوحة

المواد المنشورة في الكتاب تُعبِّر عن آراء كتَّابها ولا تُعبِّر بالضرورة عن رأي الوزارة أو المجلة.

#### المحتويات

| تمهيــد ــــــــــــــــــــــــــــــــــ |
|--------------------------------------------|
| الكتابة فجر التاريخ                        |
| تراث الإسلام في قبّة الصخرة 41             |
| الزينة الخطّية                             |
| الزخرفة العربية الإسلامية                  |
| تاريخ الخطوط المغربية                      |
| فن الخطّ العربي وأثر الرقمنة فيه118        |

هذه مقالات متفرّقة حوّل الكتابة والخطّ والزخرفة، فرّقتها الأزمنة والأمكنة، وجمعها هذا الكتاب. لعل القارئ يجد فيها متاعاً وبغية.

#### تمهيد

هذه إضمامة تعالج بعض الجوانب في اللغة المنظورة التي يمثِّلها فنّ الخطّ العربي، فيها طرف من القديم، وفيها تعريج على الحديث، تستعرض بتركيز شديد مسيرة الكتابة منذ ترعرعها في ثنايا الأزمان الغابرة إلى حدودها المعاصرة، والوقوف عندها بلمسات حانية لبعض جوانبها، ببعض التفاصيل، يليها التعرُّض لحقبة مغربية تتمتّع بالخصوصية التي تحتاج إلى إلقاء بعض الضوء على الجوانب المميّزة فيها، على أقلّ تقدير، لرصدها.

ثم التعريج على أثر خالد في صلبها، هو ثالث الحرمين وأولى القبلتين ومسرى سيّد الخلق أجمعين صلى الله عليه وسلم، الذي تُشَدّ الرحال إليه وتهفو النفوس لزيارته، له حضور في تاريخ الخط العربي والثقافة الخطّية والدينية بوصفه أهمّ شاهد على بزوغ نور الإسلام فجراً بنصوصه القرآنية الكريمة وعمارته الفريدة التي قارعت الخطوب وصمدت عند الكوارث والنوازل، وأثريّته الملهمة وفسيفسائه النادرة وحواريات متونه الهادئة.

يتواصل البحث في الإضافات الضبطية للخطوط العربية منذ العصر

الأموي، سواء في الشكل (علامات الإعراب) أو في الإعجام (النقط للتفريق بين الحروف) في الزينة الخطّية، كذلك علامات الضبط اللغوية مضافاً إليها التحوّل إلى الزينة الخطّية التي تتواصل مع التقاليد الفنية السائدة في الوقت الحاضر في فن الخطّ العربي والتي تشكّل تكاملاً فنياً في اللوحات الخطّية.

واختُتِم البحث قبل الأخير بإلقاء الضوء على الزخرفة العربية في مراحلها التي استفادت من الإرث الحضاري الإنساني السابق للإسلام والمحيط بها، فحلّقت في سماء الإبداع إلى آفاق ليس لها حدود، ظاهرة فنية سبقت فيها شعوب الأرض وتميزت فيها؛ ألا وهي «التجريدية» التي حوّلت الزخارف النباتية إلى زخرفة توريقية هي قمّة في التجريد، استفادت من الطبيعة، وأبدعت فيها طبيعة جديدة عانقت الزخرفة الهندسية مؤلّفة تناغماً متفرّداً لم يكن مسبوقاً، فاعترف القاصي والداني بخصوصيّتها، فحملت لدى الدارسين الغربيين للحضارة العربية اسم العروبة، فسمّيت بدلارابسك).

كما لم يهمل البحث في ثناياه تأثيرات التقنية الحديثة وأثرها على فن الخطّ العربي، فعالجها بوصفها أداة جديدة تساعد على إسباغ الحداثة على الطرق والوسائل التي يمكن أن تقدّم عوناً كبيراً للخطّاطين وغير الخطّاطين للاستفادة من تقنياتها المتقدّمة، يستفيد منها الخطّاط المجيد ومثله الخطّاط المستفيد، تلبس لباس الحداثة وتمثّل مستجدّات هذا الزمان، نعمة سانحة في عباب بحر متلاطم

الأمواج من كل حدب وصوب بكلّ من سوانح الذكرى وبوارق الإلهام، تغذّ السير في ركب مسيرة هذا الفنّ الصاعد مستنطقة كل ما استجدّ من مخترعات هذه الأيام من أجل خدمته.

كلها وغيرها بحوث قد وجدت سبيلها إلى الخطّاطين والباحثين، ويؤمل في هذا الكتاب أن يكون لهم مرجعاً، وكذلك للأجيال القادمة، في هذا الفن وفي غيره، للاستفادة بما فيه من معلومات تحضّ على التواصل والعمل في هذا الميدان. والله الموفق.

زينة المعنى \_\_\_\_\_\_

#### الكتابة فجرالتاريخ

مضت آلاف السنين، بل ملايينها، إلى أن خلق الباري - عَزّ وجلّالإنسان العاقل الأوّل الذي علّمه الله ما لم يعلم، علّمه سبل التحضر
بصورة تدريجية، واستغرق ذلك مئات السنين، وكانت إحدى وسائل
التحضُّر عنده الكتابة التي بدأت باستعمال الرموز والتي من أقدمها
ما أطلق عليها الآثاريون «الرموز الطينية الكروية - Token» والتي
اكتُشفت في موقع (جرمو) في شمال العراق(1)، وتعود آثارها إلى
الألف السابع قبل الميلاد، وكانت هذه الكرات تحوي في داخلها
تماثيل صغيرة لأغنام بأعداد محدودة، استدلَّ منها الآثاريون على
أنها سندات تبادل الأمانة بين الراعي ومالك الأغنام، تشير إلى
عدد القطعان المودّعة لدى الراعي، توالت بعدها الرموز والعلامات
بشتّى الوسائل في مختلف بقاع العالم.

#### العصر الشبيه بالكتابي

<sup>1-</sup> تقع قرب جمجمال، في الطريق بين مدينة كركوك والسليمانية في شمال العراق.

تحوّلت العلامات والرموز إلى رسوم، فكانت الرسوم الأولى مادّية؛ أي أنها تشير إلى رسم المادة نفسها للتعبير عنها، فرسم النجم يرمز إلى النجم الذي في السماء، وكذلك رسم الإنسان يشير إلى الإنسان، والرأس إلى الرأس. وهكذا وُجدت هذه الرسوم في الطبقة الرابعة من حفريات مدينة الوركاء(1)، التي تعود إلى منتصف الألف الرابع قبل الميلاد، بعدها تطوّرت الكتابة المادية وحاولت التعبير عن الجانب المعنوي، فكانت المرحلة الثانية هي الكتابة المرسومة مادّياً ومعنوياً، فمثلاً صار النجم يدل أيضاً على السماء أو الإله، وصارت القَدَم تدل على المشي أيضاً.. وهكذا. أشكال ورسوم تلك المرحلة: (الشكل 1).

#### الكتابات المقطعية

وتُعَدّ هذه المرحلة أولى المراحل الكتابية المعبّرة بشكل يقترب من الكمال، بقيت الرسوم، وصارت، بدلاً من التعبير عن الرسم المادي أو المعنوي، تعبّر عن المقطع الأوّل من الكلمة المرسومة، فمثلاً رسم الرأس صار يعبّر عن المقطع الأوّل من كلمة الرأس أي عن مقطع (رَ) أو (را) فقط، وصار رسم العين يعبّر عن المقطع (عَ) وهكذا مع بقية الرسوم. وكانت هذه النقلة قد سادت في الكتابات العراقية لدى السومريين والأكاديين والبابليين والآشوريين والكلدانيين والإخمينيين وغيرهم، وسُمّيت (الكتابة المسمارية) حديثاً، لأن

<sup>1-</sup> مدينة الوركاء الأثرية تقع في جنوب العراق.

رسوم خطوطها تحوَّلت إلى شكل مسامير نتيجة لاستعمال قلم له رأس مزوّى في رسمها<sup>(1)</sup>. (الشكل 1)، ومثلها الكتابة المصرية القديمة (الهيروغليفية)، فهي الأخرى كتابة مقطعة إلا قليلاً، ورسومها بقيت ذات صلة برسومها الأصلية، وقد تحوّلت كتابتها إلى رموز في كتبها المتطوّرة عنها، وهي<sup>(2)</sup> الديموطيقية، ومثلها الهيراطيقية؛ (الشكل2)، وبقيت هذه الكتابات على وصفها إلى أن انقرضت، وتُشتقّ منها الكتابة الأوغاريتية<sup>(3)</sup> المسمارية، التي تحوَّلت إلى أن تتكوّن من (32) حرفاً، وقد سادت في منطقة اللاذقية السورية.

#### الكتابة الأبجدية

هي مرحلة الكتابة الأخيرة التي استمرّت، في مختلف أنحاء العالم، حتى الوقت الحاضر، في كل البلاد، ما عدا الكتابة الصينية<sup>(4)</sup> والكتابة اليابانية لازالتا تعتمدان رسوم الكلمات، وقد تحوَّلتا إلى رموز وعلامات ، وبقيتا على حالهما حتى هذا الوقت، وقد جرت محاولات لتطويرهما، لكنهما لم تخرجا عن مجالهما الذي يعتمد على الرموز لكل كلمات اللغة<sup>(5)</sup>.

<sup>1 -</sup> تطور رموز الكتابة المسمارية، ولتسون، تاريخ اللغات السامية. مصر 1929، ص 35.

<sup>2-</sup> شعبان عبدالعزيز خليفة، الكتابة العربية في مرحلة النشوء والارتقاء، العربي للنشر والتوزيع، القاهرة 1989، ص 23.

<sup>3 -</sup> المرجع السابق

 <sup>4 -</sup> كتابة صورية صينية قديمة ترمز إلى الجبل والقمر والشمس وتطورها، قصة الألفباء، ص 25.

<sup>5-</sup> خليفة ،الأسماء العربية للحروف، المرجع السابق ص70. بفكرة أوسع

## اَلْكِ اللهِ اللهِ اللهِ الله العالمة القديمة)

|               |     |                  | -                                   |                                     |                        |                                  |
|---------------|-----|------------------|-------------------------------------|-------------------------------------|------------------------|----------------------------------|
|               | ,   | Meaning          | Outline<br>Character,<br>B. C. 4500 | Archaic<br>Coneiform,<br>B. C. 2500 | Assyrian,<br>B. C. 700 | Late<br>Babylonian,<br>B. C. 500 |
| الشمس         | 1.  | The sun          | $\Diamond$                          | $\Rightarrow$                       | <b>4</b> T             | ্ধ                               |
| الله . سما.   | 2.  | God, heaven      | *                                   | *                                   | <b>&gt;&gt;</b> \      | **                               |
| جبل           | 3.  | Mountain         | <b>{&lt;</b>                        | <b>{&lt;</b>                        | *                      | *                                |
| انسان         | 4.  | Man              |                                     | D<br>P                              | 聯                      | 兹                                |
| <b>ن</b> ور   | 5.  | Ox               | $\Rightarrow$                       | #>                                  | <b>#</b>               | 其                                |
| سمكة          | 6.  | Fish             | V                                   | 媝                                   | #                      | <b>H</b>                         |
| قلب           | 7.  | Heart            | $\Diamond$                          | ♦                                   | <b>₹</b>               | 钳                                |
| ید            | 8.  | Hand             | T T                                 | 耳                                   | 耳                      | 闰                                |
| يد وذراع      | 9.  | Hand<br>and arm  | 340                                 | 阿                                   | EA                     | 赵                                |
| رجل           | 10. | Foot             | $\bowtie$                           | M                                   | F                      | H                                |
| سنبلة         | 11. | Grain            | <b>&gt;&gt;&gt;&gt;-</b>            | <b>M</b>                            | *                      | <b>*</b>                         |
| قطعة من الخشب | 12. | Piece<br>of wood |                                     | Ħ                                   | Ħ                      | Ħ                                |
| ئبكه          | 13. | Net              |                                     | <b>#</b>                            | <b>&gt;</b> TIT        | भ्रमा-                           |
| سياج          | 14. | Enclosure        |                                     |                                     | 口                      | 口                                |
|               |     |                  |                                     |                                     |                        |                                  |

الشكل (1) الكتابة المادية والمعنوية وتحوّلها إلى رموز مسمارية.



الشكل(2) الكتابة الهيروغليفية والهيراطيقية والديموطيقية.

أما الكتابة الأبجدية فهي التي تعتمد على رسموم الحروف بعد تحليل المقاطع إلى حروف وحركات، وقد أهملت الحركات في الغالب. وقد تباينت الآراء في أصل الكتابة الأبجدية، إلا أن المرجَّح أنها نشأت من الكتابة السينائية القديمة (الشكل 3) التي يُقَدَّر أنها كانت في منتصف الألف الثاني قبل الميلاد، وأن مخترعيها هم عمّال مناجم الفيروز من الجزريين (الكنعانيين أو اليمنيين) الذين جلبهم المصريون، ولعلهم تأثّروا بالكتابة الهيروغليفية التي كانت فيها بعض أصوات الحروف، أو -ربّما- تأثّروا بما وصلت إليه الكتابة الأوغاريتية (الشكل 4)، فتوصّلوا إلى تحليل المقاطع، فانتهت بهم إلى أصوات الحروف الأبجدية، وقد حفظت لنا الكتابة اليونانية أكثر أسمائها العربية(1) (الشكل 5)، كما أن كلمة (حرف) تثبت ذلك، فالحرف هو حافّة الكلمة المرسومة كما هو مثبت في (الشكل 5)، فحرف الميم - على سبيل المثال- هو حرف كلمة ماء، والرسم، هو موج الماء (m)، فأهملت بقية الجملة لأنها معروفة من الرسم وبقي الحرف المطلق على كل الأشكال التي كانت معروفة في وقتها.

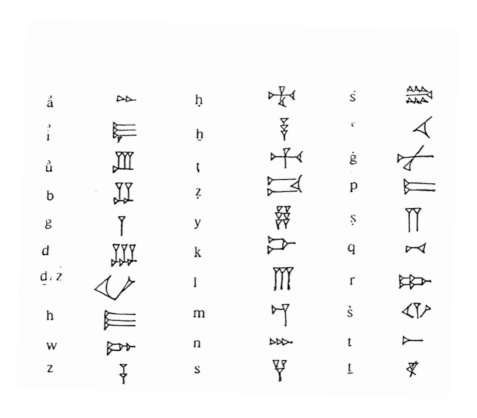
وقد تفرّعت هذه الكتابة إلى فرعين: شمالي وجنوبي، وكان الفرع الشمالي ممثّلاً في الكتابة الكنعانية التي نشرها الفينيقيون (كنعانيّو صور وصيدا على الساحل الشرقي للبحر المتوسط)، وعنهم أخذها اليونانيون، ومنها تفرّعت كل الكتابات الأوروبية، مثل الروماني،

<sup>1-</sup> الأبجدية السينائية ومقارنتها بالعربية الجنوبية (المسند) والفينيقية والأوغاريتية.

| الهاو" جا<br>بالعربية | ممأنيها                            | اساق*ها<br>بالفیدایه      | الانفي .<br>السينائية                    | الا فيا.<br>الفيفيانية        |
|-----------------------|------------------------------------|---------------------------|------------------------------------------|-------------------------------|
| الف                   | <sub>ئور</sub>                     | الف                       | 100                                      | X                             |
| با                    | بت                                 | ببت                       | บบอ                                      | 1 9                           |
| جيم                   | بیت<br>جمل                         | جيمل                      | ルー ( ) ( ) ( ) ( ) ( ) ( ) ( ) ( ) ( ) ( | 7                             |
| دال                   | اب                                 | دالت                      | 1 × × 1                                  | 1 4                           |
| ٠١٨                   | شباك ?                             | دالت<br>•<br>و او         | 4                                        | 7                             |
| واو                   | دبوس ?                             | واو                       | -                                        | Y                             |
| زاي                   | ملاح ؟<br>حيط<br>حية ؟<br>يد<br>كف | زبن<br>حبت<br>ط <u>بط</u> | = (?)                                    | =                             |
| -ل-                   | حبط                                | حبت                       | \( \) \( \) \( \)                        | #                             |
| ځاه                   | حية ا                              | طبط                       |                                          | ⊕                             |
| ياه                   | بد                                 | يود                       | @ ¥                                      | 7                             |
| کاف                   | كف                                 | کاف                       | 965                                      | , ,                           |
| لاء                   | مساس                               | ٧.٤                       | 960                                      | 0                             |
| •م<br>نون             | باه                                | •يم<br>نون                | \$ / \$                                  | 1 2 1                         |
| نون                   | الله الله                          | نون                       |                                          | 1                             |
| ــبن                  | دهامه ?                            | المك ا                    |                                          | *                             |
| عين<br>فاء            | ءين<br>ذ                           | عبن<br>فا                 |                                          | °                             |
|                       |                                    | 1                         | 388                                      | 1 2 1                         |
| <b>ص</b> اد<br>قاف    | سنارة ?<br>اذن ?                   | صادي                      | 1000                                     | 1                             |
|                       |                                    | قوف<br>د ش                | 5000<br>188                              | 4                             |
| را.<br>سن             | رأس<br>سن                          | ریش<br>مین                | (,0,)                                    | X タフヘラY X H 田 元 Y 6 ファキョント・マッ |
| ئين<br>نا،            | سن<br>علامة                        | ئبن<br>ئاو                | <u>ယ</u>                                 | ×                             |
| .0                    |                                    | ,,,                       | +                                        | ^ .                           |

الشكل (3) الكتابة السينيائية (القديمة)

كتابة صورية حرفية اكتشفت في شبه جزيرة سيناء، تعود إلى النصف الأول من الألف الثاني قبل الميلاد، وقد ابتكرها عمّال المناجم الساميين، وتُعدّ \_ في رأي كثير من العلماء \_ أصل الكتابات الهجائية كونها جزءاً من الكنعانية المبكرة، فيها كثير من الكلمات العربية اليمنية القديمة. .



(الشكل 4) الألفباء الأوغاريتية

| رسمه في الكتّاباتِ الدُّوربية | رسمه في المسيناثية المبكرة | أصله    | ۱ سمه | الحرف |
|-------------------------------|----------------------------|---------|-------|-------|
| رأس المؤرز المحيوان الأكسف    | ひひひ                        | رأس تؤر | أليف  | ١     |
| B                             |                            | بیت     | با د  | ب     |
| G                             | سنام الجمل                 | جمل     | حيح   | ج     |
| \/\                           | 0                          | وتد     | واو   | و     |
| À1,                           | @ <u>m</u>                 | ید      | یاء   | ي     |
| k                             | + y                        | کف      | كاف   | اع    |
| М                             | ~~~                        | ماء     | الحيم | 7     |
| N                             | ك نوع سالسك                | ىۈن     | ىۈن   | ن     |
|                               |                            | علمه    | سين   | س     |
| O                             | 000                        | عين     | عين   | ع     |
| P                             | <b>₩</b>                   | فحم     | فاء   | ف     |
| R                             | <b>ស្</b> ស្ស              | رأس     | راء   | ر     |

الشكل (5) بعض الحروف اليونانية ورسومها وتسمياتها العربية.

واللاتيني، ثم الفروع الأخرى مثل الإسباني، والألماني، والفرنسي، والإنجليزي، والروسي، وغيرهم، أما الفرع الثاني الرئيس من الفينيقي فهو الآرامي الذي تفرّعت منه جميع الكتابات المعروفة الآن، وغير المعروفة أيضاً، ومنها الكتابات الإخمينية والبارثية، والبهلوية، والسنسكريتية، والرهاوية، والتدمرية، والحضرية، والنبطية المبكرة، والعبرية الحديثة، والمندائية (كتابة الصابئة)، والميسانية، والسريانية، والنسطورية (التي تسمّى الكلدانية)، وغيرها.

أما الفرع الجنوبي فهو الخطّ المسند (المعيني، والسبئي، والحِمْيري في اليمن، ومنه، في شمال الجزيرة العربية، الثمودي، واللحياني، والصفوي، ومنه كذلك الكتابات الحبشية عبر البحر الأحمر، وقد وُجِد خطّ المسند في بداية الألف الأوّل قبل الميلاد، واستمرّ حتى بداية العصر الإسلامي. (انظر جدول تفرّع الكتابات الأبجدية في العالم).

#### الكتابة العربية

لقد نشأت الكتابة العربية قبل الإسلام، وهي مستفادة من الكتابات التي كانت سائدة قبلها في أطراف الجزيرة العربية، وكانت تسمّى (قلم الجزم)<sup>(1)</sup> أي خطّ الجزم، والمقصود به - كما أوضحت المصادر العربية القديمة - الخطّ المقطوع من كتابة سابقة له، وقد اختلف القدماء والمحدثون في الكتابة التي تطوَّرَ الخطّ العربي منها، ومن خلال الدراسة لهذا الاختلاف ثبت لدينا أنها لا تصمد أمام البحث العلمي<sup>(2)</sup>، وقد رجَّحنا، بعد الدراسة اللازمة، أنها متطوِّرة عن الكتابة الحضرية والكتابات العربية، قبل الإسلام وبعده، في القرن الأوّل المجرى، وقد أوصلتنا الدراسة المقارنة (الشكل 6)<sup>(4)</sup> إلى أن هناك الهجرى، وقد أوصلتنا الدراسة المقارنة (الشكل 6)<sup>(4)</sup> إلى أن هناك

<sup>1</sup>- ابن دريد، قلم الجزم العربي قبل الإسلام، جمهرة اللغة، حيدر آباد، الركن، 1344هـ، مادة ( $\pi$  ز م) 21/2.

 <sup>2-</sup> يوسف ننون ، الكتابة وفن الخط العربي، النشأة والتطور، دار النوادر، سورية، لبنان، الكويت، 1432هـ - 2012م، ص88.

<sup>3-</sup> المرجع السابق، ص101.

<sup>4-</sup> المرجع السابق، ص83، وما بعدها تفاصيل كاملة لهذه النظرية.

|       |       |     | עי    |      |      |         | ā     | وذا لحضر     | ١ ا     |
|-------|-------|-----|-------|------|------|---------|-------|--------------|---------|
| 275   | ۸۵ هر | ۲۱ه | ٦٨٠ م | 1051 | 4011 | العربتر | -     |              |         |
| ادب   | در    | د   | دىــ  | ر    | د    | ب       | ٤ ئــ | <u> ー</u> マ・ | ۲۷ کے ۱ |
| 4     | _     | _   | _     | 7    | _    | 5       | 13 2  | <b>→</b> ٢0  | ځ حـ    |
| _     |       | کے  |       | 5    |      | ی       | ۶۵۹   |              | 5 40    |
| 11    | JJ    | J   |       | )    |      | ن       | 17    | 72           | (17     |
| (1) 3 | 9     | 3   |       |      |      | ق       | ğ۱٤.  | 3 115        | 909     |

#### الحرون الحفزّةِ التَّى انقلت الحالكتابّ العربيّة بتنبيربسيط

| . ورل | الغرن الاوّل |      | فبلالاسلام |      | الحرون | ا لمروف الحصرية |                   |
|-------|--------------|------|------------|------|--------|-----------------|-------------------|
| 272   | 201          | ١٢ه  | 407N       | COKN | 7015   | العربية         |                   |
| اط    |              |      | 6          |      |        | ط               | 61.4 8148 × VC    |
| الدر  | J            | J    | ر          | 7    | ل      | J               | >17 > V9 > 9x     |
| علاح  | ٦٢           | _    |            |      | K      | ع               | >7% >17 > c.      |
| او .  | م            | و_ ا | ھـ         |      |        | ف ا             | 974 209 gro       |
| >     | >            | 7    | >          | >    | 7      | ر               | 7 & 7 1.4 700     |
|       | 5            | 5    | 5          |      | 7      | ٥               | 11 7 EO 11 CAN 17 |

#### الشكل (6.1)

المقارنة بين حروف كتابة مدينة الحضر والحروف العربية قبل الإسلام في القرن الأول الهجري، فهي: حروف مقتبسة كما هي، وحروف بتغيير بسيط، وأخرى مبتكرة.

|                    | شكرة                              | . وٺ ڊ           | المر |                        | نن | فة السكا | ا لاضا | لرون<br>لىرىبة | الروف لحضرة ا         |
|--------------------|-----------------------------------|------------------|------|------------------------|----|----------|--------|----------------|-----------------------|
|                    |                                   | )  <br>o-<br>d d | . (  | الأ<br>ا لميم<br>ا لها |    | 971      | うプド    | و<br>س<br>س    | ) }                   |
|                    | ا لحروف العربيّة المكرّرة الأشكال |                  |      |                        |    |          |        |                |                       |
| الجموع             | ~                                 | 上                | H    | ш                      | 7  | 5        | ج      | ب              | ا لحروف لأسامتية      |
| ک <u>ــــ</u><br>۸ | 7                                 | 当                | ħ.   | 笽                      | ۸. | 三        | ح      | じ              | ا لحروف لملكرّرة مّرة |
| ٣                  |                                   |                  |      | Ų.                     | ف  | 65       | خ      | ۳              | الحروف لمكرّرة مرتين  |
| - 11               | \                                 | 1                | 1    | ١                      | ١  | <        | . 5    | <              | ا لجموع               |

الشكل (6.2)

خمسة حروف حضرية نُقِلت إلى العربية كما هي، و تسعة حروف أُجرِي عليها تعديل طفيف، وبقيت ثلاثة حروف أشكالها مبتكرة، أما بقية الحروف فأشكالها مكرَّرة، بما فيها حروف الروادف الستة المضافة التي مَيَّزت الكتابة العربية عن سائر الكتابات الجزرية، ما عدا العربية الجنوبية، ثم كان الإعجام، وهو النقط للتفريق فيما بينها، الذي لم يُلتَزم به في المراحل الأولى لمقدرة العربي السيطرة على لغته، ولذلك نجد أن وضع الإعجام اختُلِف فيه بين مشرق الوطن العربي ومغربه، لا، بل إن هناك أنواعاً من الإعجام مختلفة عن ذلك، نجدها في بعض مصاحف القرون الأولى وفي كتابات قبة الصخرة من عهد الخليفة عبدالملك بن مروان، والمؤرَّخة سنة قبة الصخرة من عهد الخليفة عبدالملك بن مروان، والمؤرَّخة سنة 72 هـ، (الشكل 7).

لقد أُطِلق على الكتابة العربية قبل الإسلام (قلم الجزم) كما مَرَّ بنا، وهو مصطلح تجسَّد في عدة صيغ كما ورد في المعاجم، وهي:

1 - الجزم: الكتابة المجزومة أي المطوَّرة من كتابة سابقة كما ذكرنا،
 ورجَّحنا أن تكون الكتابة العربية مجزومة من الكتابة الحضرية.

2 - الجزم: هو قلم القصب الذي يُعَدّ أداة للكتابة، والذي تكون قطة رأسه مدوّرة، أي لا يوجد فيها تحريف، وهو القلم الذي استُعمل في الكتابة العربية قبل الإسلام، واستمرَّ بعدها في بعض الخطوط الموزونة.

3 - الجزم: تسوية الحروف على نسق ووزن ونظام، ويكون ذلك

axlallxalallaam: outro ىك له له الهلك و له الحم ك اللهج كي . ريضوا عيد ووهدا عبدنه و سبكير فسلحسر مه عسے ا بر هر به د سول الله و کلمته تحلل كتابات الفيسيفيسادفي قية الضخرة المؤترخ سنبر ٧٧هد

سرالهالرحمرار حيم الحجد للهالد الاهوالر والأردوهيم السموب والاردوالاحد الدود الدود الدود الموك بو الملك مرسا ويرع الملك ممرسا الرحموالر ميمكي على نفسهالر جمهوستك رجميه مك واسماك السبويو بهك الكربه وسلطك العد تحلل كتابات لنحاس كطروق في قدّ الصخرة سنة ٧٢هـ

لے مم حالیالہ معلد المار تمنيه المسال

تحليل كتابة حجراً مبال لطريق من عهدا لخليعة عبد لملك بن مروان ١٥-٨٦ هد تحلىل بوسف دنؤن

الشكل (7) تحليل كتابات قبة الصخرة المؤرَّخة سنة (72هـ). بشكل هندسي في الخطوط المنتصبة والمبسوطة كما يشاهد في نقشَيْ زبد (511 م)، وحران اللجا (568م). (الشكل 8).

4 - الجزم: بمعناه اللغوي المعروف، أي أن الحرف مقطوع من الحركة، والذي يطلق عليه (الحرف المجزوم)<sup>(1)</sup>.

فإذا تعقَّبنا مسار الكتابة العربية (كما ذكر الرواة) نجد أنها نشأت في (بقّة) (2)، ثم انتقلت إلى الأنبار، وبعدها إلى الحيرة، ومن ثمّ إلى دوحة الجندل في الجوف شمال نجد، وبعدها إلى مكة المكرمة قبل الإسلام. ولمّا كتبها المكّيّون أُطلِق عليها (القلم المكّي) أي الخطّ المكّي، وهو أساس خطوط المصاحف في القرون الثلاثة الأولى التي عُرفت بـ (الخطوط الموزونة).

#### الخطوط الموزونة

بعد أن ساد الخطّ المكّي في الكتابة منذ عصر الرسالة جرت عليه تحسينات نتيجة ظهور طبقة من الخطّاطين طوّرت نفسها فنياً، وخاصة في خطوط المصاحف الذي صار في كتاباتها نوع من العبادة، من أمثال خالد بن أبي الهياج، ومالك بن دينار (ت 131 هـ)،

الأزهري، تهنيب اللغة، تحقيق علي حسن هلال، القاهرة، 1384هـ 1914م، مادة (ج ز م)
 627/10

<sup>2-</sup> حاضرة جنيمة بن الأبرش في الجزيرة الفراتية، وهي تقع جنوب الحضر، على بعد 68كم شمال العراق، ياقوت الحموي، معجم البلدان، يبزك 702/1 (1866.

| BULK  BULK | Myblubious of United Street Children Street Ch |
|------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|--------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|
|------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|--------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|

| هر به در سعده و ميلاه و به به | + ١١٨٦ سر ١٩ مامه صعه و كلامراكالا |
|-------------------------------|------------------------------------|
| ( )                           |                                    |
| l s                           |                                    |
| LL                            |                                    |

نعتن زبد ( ٥١٥ م) بالبربتروالسريانة واليونانية

الع من رويده العلاملي /دسليم الدر العلاملي مسلم مسلم سيد مسلم مسلم

کے سر حمل محلا معسد المرکور سحد بحو کھکسر محلا معسد محد

الشكل (8) نقوش الكتابات العربية قبل الإسلام.

وقطبة المحرر (ت 154 هـ)، وغيرهم كثير، وكان من نتيجة ذلك أن تنوّعت أساليب الخطوط الموزونة فصار منها خطوط المصاحف (الشكل 9)، وقد وصَلَنا الكثير منها، ثم خطوط العمائر التي أطلق عليها (الجليل الشامي) وهو الخطِّ المكي الكبير الذي تأثّر بمواد البناء في كتابته، وخاصة مادة الفسيفساء، كما نشاهده في كتابات قبّة الصخرة المؤرَّخة سنة (72 هـ)، ثم شيوع الكتابات اليومية السريعة في المراسلات والعهود والدواوين وغيرها، وقد طرأ عليها بعض اللين في رسم حروفها المبسوطة، وأطلق على هذه الكتابات السريعة (خط المشق)، وهو يختلف من كاتب إلى آخر، وكان من نتيجة ذلك ولادة (الكتابة المنسوبة) التي عالجها الخطّاطون، وعلى رأسها (خط الثلث) الذي يُنسَب اختراعه لأكثر من خطاط، ولكن المشهور أن الذي أرسى قواعده هو الخطّاط إبراهيم الكاتب (ت200 هـ)، وقد تحقُّقت له السيادة بعد القرن الرابع الهجري وما بعده، واشْتُهر به كثيرون، منهم أبوعلى محمد بن مقلة (ت 328 هـ)، وأخوه أبوعبدالله (ت 338 هـ)، وابن البواب (ت 413 هـ) وتلامذته، حتى وصل إلى عهد ياقوت الموصلي (ت 618 هـ)، وياقوت المستعصمي (698 هـ) وتلامذته المشهورين.

#### الكتابة المنسوبة

اشتُهِر بها الخطّاطون من العصر العباسي المذكورون فيما تقدّم، واستقرّت، في نهايته، على الأقلام الستة (الخطوط الستة) وهي:

الشكل (9) كتابات الخطوط الموزونة، رقّ قرآني من القرن الأول الهجري.

1 - الثلث: ويعد الخط الرئيس فيها (أبو الخطوط)، ومنه تطوّرت بقية الخطوط، وصار أنواعاً مميزة تحكي قصّة تطوُّر الخط العربي في هذا العصر المبكر، فمنه (خط الثلث الأقدم)، وهو نوع من الخطوط الموزونة، قَدَّر عرضَ رأس قلمه الخطّاط قطبة المحرر، في نهاية العصر الأموي، بثماني شعرات، وانتهى مع نهاية الخطوط الموزونة، يليه (خط الثلث القديم) بشخصية جديدة، وقد ساد في العصر العباسي وبعده بقليل، وخاصّة في عهد المماليك في مصر، أعقبه تطوُّر واضح في دمج بعض خصائص الخط المحقّق، وقد ساد لدى العثمانيين في عهدهم المبكر ليصل في نهاية هذه الدولة إلى (الثلث الحديث) والذي بقي إلى الوقت الحاضر، وفي المغرب العربي بقي -أيضاً بخصائص تميّزه بانطلاقه متطوّراً من خطّ الثلث القديم.

2 - النسخ: مرّ هذ الخطّ مبكراً بأساليب شخصية للخطّاطين، وخاصّة في طريقة ابن البوّاب، واستقرّ بشكله الأخير عند ياقوت المستعصمي، ورسخ في بداية العهد العثماني عند الخطّاط الشيخ حمدالله الأماسي المعروف بـ«ابن الشيخ» (ت 926 هـ)، واشتهر بعده كثير من الخطّاطين العثمانيين، ومن أشهرهم الحافظ عثمان (ت 1110 هـ)، وجاء بعده كثيرون، وفي الوقت الحاضر شاع عند الخطّاطين الذين أجادوه في جميع البلاد الإسلامية تقريباً.

3 - المحقق: هو خط جليل، ولا يختلف كثيراً عن خط الثلث
 إلا أن له قواعده الخاصة التي بدت ملامحها في العهد العباسي،

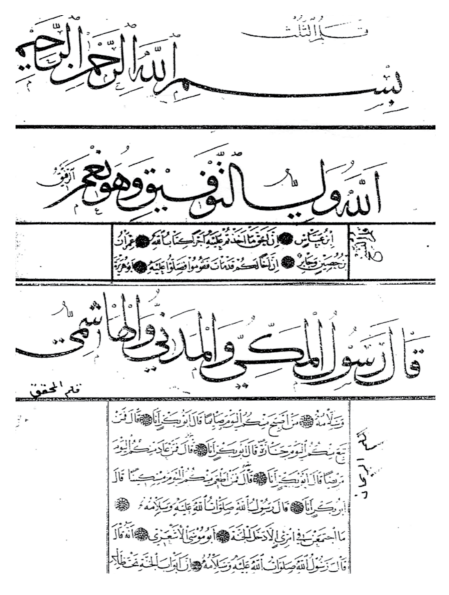
واستقرّت بعده في بغداد والموصل وبلاد الشام ومصر على طريقة ياقوت المستعصمي، وكما مَرَّ بنا، فقد احتواه خطَّ الثلث، ولم تبق إلا بَسْمَلَته المحقّقة المعروفة.

4 الريحان: هو مصغر المحقق (يكتب بثلث قطعة قلمه)، وقد ظهرت أولى نماذجه عند ابن البوّاب، واستُعمِل في كتابة المصاحف مع المحقّق حتى القرن العاشر الهجري، إلاّ أنّه انتهى بعده. وتجري محاولات لإحيائه في الوقت الحاضر مع خط المحقّق.

5\_ التواقيع: عَدَّه الخطاطون خطّاً خاصّاً، ولكن حقيقته أنه هو تصغير لخطّ الثلث، فيه لين وتواصل في حروفه وكلماته، كان يُستَعمل في تواقيع الكتّاب في الدواوين، ولدى المسؤولين في الأحوال الرسمية.

6 الرقاع: يُعَدّ هو الآخر مصغّر خطّ التواقيع، ويحمل أغلب صفاته، وقد استُعمِل لطلب الحاجات والكتابات الشخصية (الشكل 10) وقد اندثر بشكله القديم إلا أن الخطّاطين طوّروه، وأخذ يُستعمَل في كتابات الإجازات الخطّية؛ لذلك أطلقوا عليه (خطّ الإجازة أو التوقيع).

ولمّا ظهر (خطّ الرقعة) بشكله الخاص الذي ليس له علاقة بخطّ التواقيع أو الإجازة، وجرى وضع القواعد الخاصّة به في منتصف القرن الثالث عشر الهجري، التبسَ على الدارسين، ولكن الخطّاطين يعرفونه جيداً.



الشكل (10.1)



الشكل (10.2)

#### الخطّ الكوفي:

حينما سادت (الكتابة المنسوبة) في الدواوين والكتب الرسمية والمخطوطات والعمائر وغيرها، في القرن الخامس الهجري، اتَّجَه بعض الخطَّاطين لتطوير الخطوط الموزونة لأغراض زخرفية، فعالجوها بمنظور هندسي صرف وزخرفي متطوّر، عندها تطوّرت سريعاً منذ القرن الخامس الهجري، وأطلق عليها، منذ ذلك الحين، (الخطِّ الكوفي) لأن أصولها \_كما تذكر بعض المصادر\_ أخذت مسارها الهندسي (اليابس) في مدينة الحيرة قبل الإسلام، لمّا بُنيت الكوفة بجوار الحيرة وقضت عليها، لذلك، أطلقت عليه هذه التسمية لأن أصله من هذه البقعة، ثم بدأت مسيرة جديدة تطوّرت فيها هذه الخطوط من شكلها البسيط في (الموزونة) إلى الكوفي المروّس ثم الكوفي المضفور، وبعدهما كوفي الفراغ الزخرفي، وكوفي المهاد الزخرفي، ثم كوفي التشكيلات الفنية، وبعده الكوفي المربّع الذي يعتمد الخطوط المستقيمة في رسم كلماته، والذي أطلقت عليه عدة تسميات، أشهرها في القديم (الكوفي المعقلي) الذي نتجت أشكاله من شكل العقال في البناء الطابوقي (البناء بالآجر) (الشكل 11). إن هذه التطورات في الخطُّ الكوفي كُوَّنت منه أشكالاً لا حصر لها بدخول الضفر وزخارف التوريق، خاصة بتكوينات عمارية، فكثرت تسميات أنواعه حديثاً، فمنهم من نسبها إلى المدن، فقالوا: القيرواني، والأندلسي، والموصلي والنيسابوري، وغير ذلك، ومنها تسميات حسب الدول، مثل الفاطمي، والأيوبي، والمملوكي،

# مكاما توحد ورابوما إساب

خط المصاحف (كوفي القرون الثلاثة الأولى الهجرية)

## سهدالله اله لا اله الإمو

خط الجليل الشافي (الكوفي البسيط)



الشكل (11.1) .



#### خط كوفي (الفراغ الزخرفي)

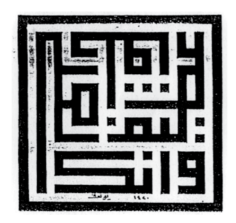


خط كوفي (المهاد الزخرفي)



الكوفي المضفور

الشكل (11.2)



الكوفي المربّع



كوفي التشكيلات الفنية

الشكل (11.3)

وغيرها، وكذلك ثمة تسميات لها بحسب أشكالها النباتية كالبرعمي، والمورّق، والمزهر، والشجري، وغيرها، وكلها ذات دلالة، إلا أنها لا تحيط بأحوال أنواعه كما طرحنا تقسيماتها السابقة (1). ويُعَدّ الخطّ المغربي المبسوط، وحتى الخطّ المجوهر، متطوّرين عنها، وقد أفردنا لذلك بحثاً خاصًا يأتى فيما بعد.

#### التحوّل في مراكز النشاط الخطّي:

لقد أثر سقوط بغداد سنة 656ه التي كانت المركز الرئيسي والأوحد لتطوّر الخطوط، في النشاط الخطّي، وتفرّقت إلى مراكز، منها بلاد الشام ومصر في عهد الأيوبيين والمماليك، فاعتمدوا الأقلام الستة، وأضافوا إليها (قلم الطومار)، وهو لم يكن خطّاً جديداً بل هو كتابة جليلة كُتبت بأسلوب الثلث القديم أو المحقّق، وأضافوا إليها (الغبار) وهو خطّ كتابة دقيقة تُستَعمل في كتابة بطاقات البريد الصغيرة التي ترسَل بواسطة الحمام الزاجل، ولا يمكن أن يُعَدّ خطّاً فنياً مثل بقية الخطوط،

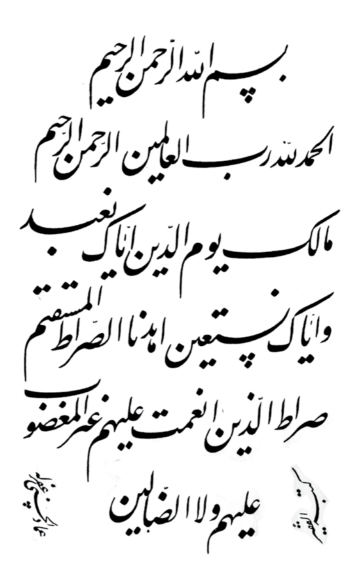
اشتهر الكثير من الخطّاطين في هذه الفترة، منهم: ابن الوحيد (ت711هـ)، وابن البصيص (الأب) (ت716هـ)، وشعبان الآثاري الموصلي (ت 828هـ)، وابن الصايغ (ت 845هـ)، وغيرهم. (2)

<sup>1</sup> المرجع السابق، ص 225.

<sup>2-</sup> James, D., Qurans of Mamluks, London, 1988

ومن المراكز الأخرى \_أيضاً \_ شرق العالم الإسلامي، وخاصّة بلاد فارس والهند وما جاورها حتى الصين، وكانت الأقلام الستة شائعة لديهم في مراحلها الأولى، ولكن، جرى التحوّل إلى خطّ النستعليق، والشكسته، والبهاري، والأوردو، وكُتِبَ لها الانتشار الواسع، وبلغت مراحل متقدِّمة، وخاصّة في خطّ النستعليق الذي ينسب تقعيده إلى الخطاط معروف البغدادي، أستاذ شمس الدين بايسنقري (ت 850 هـ)، وقد ظهر فيه خطاطون يُشار إليهم بالبنان مثل: على التبريزي (ت 850 هـ)، وعلى الهروي (ت 951 هـ)، ومحمود شاه النيسابوري (ت 982 هـ)، وميرعماد الحسيني (ت 1024 هـ)، وميرزا سنكلاخ (ت 1294 هـ). وفي الهند داراشكوه (ت 1069 هـ). وفي أفغانستان عزيز الدين الوكيلي (ق 14هـ). وفي الدولة العثمانية محمد رفيع (1183 هـ)، ومحمد أسعد اليساري (ت 1213 هـ) وابنه مصطفى عزة، وآخرهم نجم الدين أوقياي (ت 1396هـ). وهذا غيض من فيض من خطاطى النستعليق الذي يُسمّى عند العثمانيين (خطّ التعليق)، وفي بعض البلاد العربية مثل العراق والشام ومصر يسمّى (الخط الفارسي)(1). (الشكل 12). وتأتي الساحة الثالثة التي بلغ بها الاهتمام بالخطّ العربي مداه، فوصلوا بالخطوط إلى درجة الإعجاز ما عدا الخط الكوفي، وكان الخطِّ أحد ركائز الحكم في هذه الدولة فانتشر فيها انتشاراً واسعاً، وبلغوا الذروة في كتابة خط الثلث، والثلث الجلي، والنسخ،

<sup>1-</sup>حبيب بن فضائلي، أطلس الخطّ والخطوط، ترجمة محمد ألتونجي. دار طلاس، دمشق، 1993.



الشكل (12) خطِّ النستعليق، للخطاط ميرعماد الحسيني.

وطوروا خطوطاً أخرى منها الديواني، وجلي الديواني، وقد سمِّيت هذه الأخيرة (الخطوط الهمايونية) أي الرسمية، مع رمز تواقيع السلاطين المعروف بـ (الطغراء)، كما أبدعوا في إعداد مواد الخطُّ من ورق وحبر وأدوات خاصة به كالمحابر والدُّوي والسكاكين والأقلام وغيرها، وبلغوا في ذلك الغاية التي أوصلتهم إلى إتقان غير مسبوق، وظهر منهم أعداد غفيرة من الخطاطين طوال العهد العثماني، على رأسهم الشيخ حمدالله وأحمد القرة حصاري (ت 963 هـ)، والحافظ. وقد زخر القرن الثالث عشر الهجرى بعظماء الخطاطين، أمثال راقم (ت1241 هـ)، ومصطفى عزت (ت1293 هـ)، وعبد الله زهدى (ت1296 هـ)، وشفيق (ت1297 هـ)، وتلاهم رعيل أكملوا مسيرتهم أمثال: سامي (ت1330 هـ)، ومحمد نظيف (ت1331 هـ)، وحسن رضا (ت1338 هـ)، وسيد محمد شوقى (ت1304 هـ)، ومحمد عزت (ت1306هـ)، والحاج أحمد الكامل (ت 1360 هـ)، ومصطفى حليم (ت 1384 هـ)، وكان خاتمهم (أستاذي)، عملاق الخطوط في العهد العثماني حامد الآمدي (ت 1402) رحمه الله، وغيرهم كثير ممن يعجز القلم عن حصدهم، وقد امتدّت آثارهم حتى الوقت الحاضر(1)، وخمدت جذوتهم بسقوط الدولة العثمانية سنة 1924م، لكنهم نشطوا في الوقت الحاضر، حينما بدأت البلاد بالنهوض بالخطِّ العربي، خاصّة في مصر والعراق، وعَمَّ النشاط البلاد الإسلامية.

<sup>1-</sup> şevket Rado, Tur Hattattari, Istanbul,1984

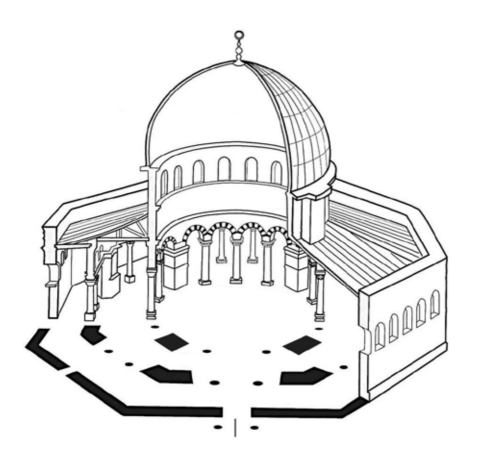
نهض الخطّ العربي (فنّ هذه الأمّة) بشكل لم يسبق له مثيل، وتحتاج دراسة أوضاعه إلى مجلّدات لكي تغطّي نهضته، وهو أمر مطلوب من الأجيال الحاضرة والأجيال القادمة، للعمل على تغطيته وإيفائه حقّه من الدراسة والتوثيق. والله الموفّق.

## تراث الإسلام في قبّة الصخرة

تمثّل معالم قبّة الصخرة، بعمارتها وخطوطها وزينها الزخرفية تاريخ الفنّ الإسلامي، منذ بزوغه في العصر الأموي إلى يومنا هذا، فهي قديمة قِدَم التاريخ الإسلامي ومتجدِّدة مع توالي العصور، يتجسَّد فيها تراث العرب والمسلمين، وهي الرمز الأكبر والأشمل لحضارتهم؛ فهي العمارة في أبهي أشكالها التي تطالعنا بشتى أنواع الزخارف التي حملت إرهاصات نواة الفنون الزخرفية، وصارت سمة خاصة بالفن الإسلامي، بدأت في العصر الأموي منطلقة من الفنون المحلِّية المتأثِّرة بالفنون السابقة، ومن ثُمَّ تنامت شخصيتها المميّزة في العصر العباسي الأول، لتنطلق بتنوُّع عجيب وتطوُّر أعجب، ومنها وفيها انطلق الفن العربي الأصيل، فن الخطِّ العربي، الذي انفردت فيه الحضارة العربية والإسلامية بتنوُّع مبهر وإبداعات لم تقف عند حدّ حتى الوقت الحاضر، مكوّنة سمة الفنون الإسلامية، واحتلّ فيها المكانة الأسمى في جميع مخلّفات الحضارة العربية والإسلامية، وقد ضمّت جنباتها نماذجه على اختلاف العصور. فإذا تفحّصنا تصميم مبنى قبّة الصخرة، فسوق نجد أنفسنا أمام تصميم فريد من نوعه، يستمدّ منطلقاته من الصلة بين الأرض والسماء بشكله الذي خرج عن المألوف، وهو الشكل الدائري إلى الشكل المثمَّن (الشكل 1) «ويحمل عرش ربك فوقهم يومئذ ثمانية» (سورة الحاقة- 17)، ويرتكز على فكرة تخدم شكل الصخرة غير المنتظم الذي منح معالجته تصميماً يرتكز على تعدُّد الحوامل، أكسبه مقاومة الظروف الطبيعية خلال هذه المدّة الطويلة من السنين (حوالي ألف وثلاثمئة وستين سنة)، وخاصّة مقاومته للهزّات الأرضية والزلازل التي لم تؤثّر فيه إلا قليلاً، بينما دمَّرت المباني المجاورة؛ فهو تصميم متفرّد في تاريخ العمارة الإسلامية، السلامية، ليس له مثيل في السابق ولا في اللاحق، نابع من طبيعة المكان الذي وضع له: الصخرة التي عرج منها الرسول محمد -صلى الله عليه وسلم- إلى السماء، فهو بناء رمزي لحفظها بالإضافة إلى كونه رمزاً لأولى القبلتين وثالث الحرمين: الحرم المكّي، والحرم المدني.

وقد أجمع الدارسون لهذا التصميم -أمثال كريزول، ورشمند وكليزغانو<sup>(1)</sup>، وغيرهم- على مكانته الممتازة في العمارة الإسلامية والتي تفوق سائر المباني في الجمال والفخامة والرونق وإبداع الزخرفة، بالإضافة إلى بساطة التصميم وتناسق الأجزاء ودقة النسب والتفرُّد في عمارته المثمنة التي لم يظهر لها مثيل في المساجد الإسلامية (ما ظهر منها في بعض المقابر والمدارس يختلف جملةً

<sup>1 -</sup> محمد هاشم غوشة ، المسجد الأقصى المبارك ، دارة القدس 209 ، ص 56 - 75.



الشكل \_ 1 تصميم مبنى قبة الصخرة

وتفصيلاً): تدرُّج المبنى من الداخل بإطار دائري يحتضن الصخرة، تعلوه قبّة ضاربة في الفضاء يساعد على حملها وإسنادها مثمَّن يثبِّتها قائم على الدعائم والأعمدة، يليه مثمَّن يسورها، ويتم إسنادها بنِسب فاضلة عجيبة وعناصر عمارية متنوّعة وتفاصيل مذهلة (1).

أَمرَ الخليفة الأموي عبدالملك بن مروان، الذي حكم في الفترة (66 هـ/ 886 - 80 هـ/ 688 - 688 هـ/ 688 - 688 م)؛ وانتهى البناء سنة (72 هـ/ 692 م) (2) كرمز لمعجزة الإسراء والمعراج، فكانت معجزته الباقية إلى يومنا هذا تقارع الزمن شاهدة على العصور العربية والإسلامية التي مضت، فهي تمثّل ولادة مجموعة فنون عربية، تأتي العمارة في مقدّمتها. والزخرفة، في مصاحبتها للعمارة، بدأت بما هو معروف من فن الفسيفساء قامت على خبرة الصنّاع المحلّيّين في ثلاثة اتّجاهات: الأول منها في الرسوم الجدارية المجرّدة، ومن ثم -وهو الأعمّ- التزيين بواسطة الرسوم النباتية وملحقاتها على الطبيعة (3)، وكان ثالثها الخطّ العربي الذي يؤكّد محلّيّتها، ولربّما سبقته محاولات في المسجد النبوي، وهذا ما سنتعرّض له ببعض التفصيل في هذا البحث؛ لأنه قلّما تعرّضت له الدراسات السابقة، بالرغم من أهمّيّته القصوى في نواح حيوية من تاريخ هذه الأمّة، ولهذا سوف نقوم بإلقاء مزيد من الضوء حيوية من تاريخ هذه الأمّة، ولهذا سوف نقوم بإلقاء مزيد من الضوء

<sup>1 -</sup> زكي محمد حسن، فنون الإسلام، مكتبة النهضة، القاهرة 1948, ص 36 - 40.

<sup>2</sup> - خالد عزب، عمارة المسجد الأقصى المبارك، المجلس الأعلى للثقافة القاهرة، 2009 ، ص 35 - 35.

<sup>3 -</sup> إبراهيم الفني، فسيسفاء قبة الصخرة، دار اليازوري العلمية عمّان - الأردن، 2007.

عليه، وخاصّة كتابة سنة 72هـ، هذا بالإضافة إلى الكتابات الأخرى التي تشير إلى تعاقب العصور على هذا المرفق الحيوي الذي سوف نعرض لبعضه مما يؤكّد أهمّيّة التاريخ والعصر، وإن طرأت عليه بعض التغييرات التي أفقدته أهمّيّته الفنية في الترميمات المعاصرة.

في هذا المَعْلَم نشاهد كتابات من عهد العباسيين في النصوص التذكارية، تعود إلى زمن الخليفة المأمون، سنة 216هـ، ونصوصا أخرى من زمن الخليفة المقتدر بالله سنة 301هـ، تطالعنا بعدها نصوص العهد الفاطمي في ترميمات القبّة من زمن الحاكم بأمر الله منة 407هـ، ومن بعده الظاهر بأمر الله سنة 413هـ، ثم القائم بأمر الله سنة 463هـ، أعقبتها الكتابات الصليبية حينما سيطر الصليبيون على القدس، التي حرَّرها صلاح الدين الأيوبي، فقام بإزالة المعالم الكتابية والكنسية التي خلَّفها الصليبيون، وترك لنا في القبّة، من الداخل، شريطاً من الكتابات التذكارية بخطَّ الثلث القديم (1) سنة (586هـ 1190م)، بعد أن كانت الكتابات السابقة بالخطّ الكوفي البسيط، والمروَّس، والفراغ الزخرفي. واستمرّت تكتب بخطّ الثلث القديم في داخل مبنى القبّة فيما كتبه سلاطين المماليك بعد ذلك، ومنها الشريط الكتابي للسلطان محمد بن قلاوون المؤرَّح سنة ومنها الشريط الكتابي للسلطان محمد بن قلاوون المؤرَّح سنة و718هـ وبعده الملك الأشرف تايتباي سنة 872هـ (2)، وختمت

 <sup>1 -</sup> يوسف ننون، خط الثلث القديم والعمائر العربية والإسلامية، مجلة «حروف عربية»
 1429/20 هـ - 2008 م، ص4.

<sup>2 -</sup> محمد غوشة ، المسجد الأقصى المبارك ، مرجع سابق ، ص 59 - 64.

هذه الكتابات في العهد العثماني، وكان من أبرزها الشريط الكتابي الذي يحيط بجدران مبنى قبّة الصخرة من الخارج، كتبه الخطّاط العثماني الشهير محمد شفيق بخطّ الثلث الحديث، وقد كتب به سورة ياسين سنة 1293هـ- 1876م. (الشكل 2).

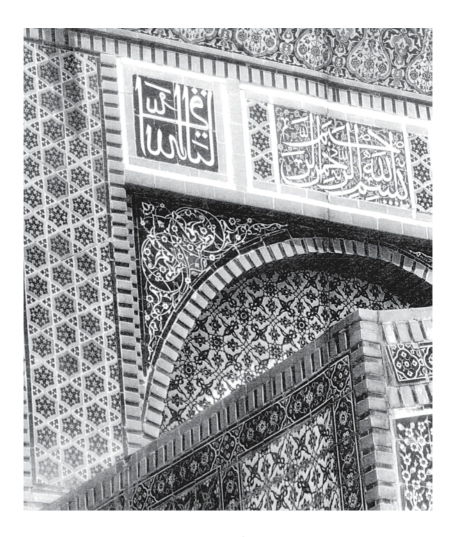
إن ما تقدَّمَ من الكتابة يشير إلى أن هذا المَعْلَم يشكِّل معرضاً لفنون الخطّ، يسجِّل تطوُّر الكتابات الخطّية وتنوّعها على امتداد العصور الإسلامية، مع ما صَحبَ ذلك من تطوُّرات زخرفية كبيرة، خاصّة في العهد العثماني، حينما جرى ترميم مبنى القبّة بالقاشاني بزخارفه الفنية والمعروفة في ذلك الوقت مثل الزخارف النباتية، والتوريق (الرومي)، والخطاي، والهندسي، وقد تَمَّ ذلك في سنة (952هـ (الرومي)، والخطاي، والهندسي، وقد تَمَّ ذلك في سنة (1548م زمن السلطان سليمان القانوني (حكمه: 936 - 974 هـ/1520 - 1566م) والذي مازال قائماً فيها حتى الوقت الحاضر(1). (الشكل 3).

إن ما تقدَّم لا يغني عن إلقاء الضوء على هذا الصرح المعماري، الذي أشادت في وصفه كتب العمارة العربية الإسلامية، شرقها وغربها، بمؤلّفات خاصّة ومؤلّفات عامّة لا تحصى، وبصورة تفصيلية في جميع دقائقه، مثل كتاب كريزول «العمارة الإسلامية المبكرة» المشهور، وغيره كثير من مؤلّفات هذا الفنّ.

<sup>1 -</sup> إبراهيم الفني، فسيفساء قبة الصخرة، مرجع سابق، ص 64.

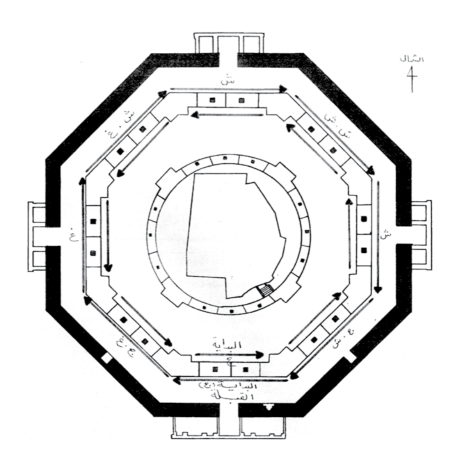


الشكل \_ 2 كتابات الخطاط العثماني محمد شفيق علي القاشاني، في مبنى قبة الصخرة، على الجدران الخارجية، 1293. (عن: غوشه).



الشكل (3) زخارف القاشاني العثماني في مبنى قبة الصخرة 952 هـ. (عن: غوشه)

ولسنا بصدد ترديد ما كُتِب، ومن أراد التوسيع والتدقيق يمكنه ارتياد مراجعه المختلفة، وهي متوافرة في المكتبات والمواقع، ولكننا هنا نركِّز على جانب فيه لم يأخذ حقَّه في هذا المَعْلَم النادر والوحيد، وهو بحاجة إلى دراسة موسّعة، إلا أن البحث سوف يسعى إلى جلب الأنظار إلى أهمّيته التي لا يمكن تقدير قيمتها التاريخية، والدينية، والفنية، والإنسانية، ألا وهو الشريط الكتابي المُنَفِّذ بالفسيفساء الذهبي للكتابة على أرضية زرقاء داكنة، وهو الذي يعلو جوانب المثمَّن الداخلي من الجهتين، ويبلغ طوله 240 متراً من الكتابة بخط الجليل الشامي، يبدأ من الجهة الجنوبية الداخلية لينتهى في الجهة الجنوبية الغربية من الداخل أيضاً، ثم يستمرّ في الجهة الخارجية من المثمَّن الداخلي، حيث يبدأ في الجهة الجنوبية (جهة القبلة) من خارجه، ويستمرّ بعكس الداخلي لينتهي النصّ كاملاً في الجهة الجنوبية الشرقية (الشكل 4)، ونصوصه تحتوي مجموعة من آيات القرآن الكريم التي يثبت قِدَمها وحفظها، بالإضافة إلى التذكير والتعريف بسماحة الإسلام وموقفه من الديانات السماوية الأخرى وخاصةً المسيحية، وإيمانه بأنبيائها (الكتابات كاملة في الأشكال: 5 - 6 - 7) وقد حافظت على وصفها دون أي تدخُّل فى مختلف الحقب والدهور، ولم يطرأ عليها تغيير إلا فى اسم الخليفة عبدالملك بن مروان واستبدال اسم الخليفة المأمون به، سنة 216هـ - 813م، ولكن التاريخ لم يُغَيَّر، فصار النصّ المدوَّن في هذا الجزء كالآتى «بنى هذه القبّة عبدالله، عبدالله الإمام المأمون



الشكل (4) مسارات الكتابة الأموية، المؤرَّخة سنة 72هـ على المثمَّن الداخلي من الجهتين.

ع سم الله الرحمر الرحم لا اله الا الله وحده لا سريط له له الملك و له الحمد بحيه و بمسوه على كل على كل سي فدير محمد عبد الله و رسوله على الله و مسلموا تسليما على الما الدير امتوا عليه و سلموا تسليما على الله عليه و السلم عليه و دحمت الله يا هم الجنب لا تعلوا في ديم من و لا تمولوا على الله الا الحواتما المسيد عيسه ابن مريم دسول الله و كلمته الهيها إلى مريم و دوج مته وامتوا بالله و كلمته الهيها إلى مريم و دوج مته وامتوا بالله و دسله ولا تمولوا بلته ا يتهوا مت حيرا لدم اتما الله اله وحد سيحتهار كور له ولد له ما في السموت وما في الارخر و عنى بالله وكيلا لر بستنكف المسيد ار يكور

عد الله ولا المليكه المعدور ومر بسئنكف عرعدته و بسنكبر فسيحتنزهم البه حميعا اللهم طلم على دسولك و عدك عيس اللهم طلم على دسولك و عدك عيس أبر مربم و السلم عليه بوم ولك و بوه بموب وبوه بيعت حبا كلك عيس ابر مديم فوا المو الكي فيه نمترور ما كار لله از بتبخت مرولك، بديه عادا فضامدا فانما بعواله كرفكور از الله دي وديكم عادوه هدا صدط مستميم: سهد الله انه لا اله كاله الله و المليكة و اولوا العلم فيما بالمسط لا اله الكور الدير الحكيم از الدير عد الله الله الكرير المكتم از الدير عد الله العالم بعيا بيتهم و مر يكفر با ببا نالله فار الله سديم الدساد

### الشكل (5)

تحليل كتابات مبنى قبّة الصخرة، المؤرّخة (72هـ) على المثمَّن الداخلي من الداخل حسب مواقعها. (عن: كسلر)

سمالله الدحمر الرجيم لااله الا الله وحده لا سرك له فإ هو الله احد الله الصحد لم يلك و لم يولد و لم كرله كعوا حك محمك رسوا الله على الله عليه 🛞 ٤٤ سمالله الدحمر الدينم لا اله الا الله وحده لا سريك له محمد دسوا الله ارالله و ملیکیه تصلور علی الیتم ع بابها الديرامروا طلوا عليه وسلمولا الارازانات 🍓 سم الله الرحمر الرحيم لا اله الا اله وحده الحمد شع لله الك لم بتحد ولدا ولم يكر له سريك في الملك ولم يكر له و لم مر الك أ حكم بي تكتير ا محمك دسول إلي نثى اله طلح الله عليه و ملتكته و دسله و السلم عليه و رحمت الله 🚳 يسم الله الرحمر الرجيم لا اله الا الله محده لاسرك له شش له الملك و له الحمد يحيح و بمنت و هوعياء كريس هذير محمد دسور الله صلم الله عليه ويفيز تتفعيه يوم الفيهة في امنه ش سم الله الرحمر الرجيم لا اله الا الله وحده لاسريك له محمد دسول الله طم الله عليه 🔯 يبح هدو الوبو عبد الله عبد ع ش داللهالامام المامورامير المو مسري مي سيه استر وستعير تقيا الله منهودهم عنه امتر د العلمبر لله الحمد 🖈

### الشكل (6)

تحليل كتابات مبنى قبّة الصخرة، المؤرّخة (72هـ) على المثمَّن الداخلي من الخارج حسب مواقعها. (عن: كسلر)

أمير المؤمنين في سنة اثنتين وسبعين تقبَّل الله منه ورضي عنه. آمين، رب العالمين، لله الحمد». (الشكل 7).وهنا يلاحَظ صِغَر الخطّ وتغييره، إلا أن التاريخ لم يُغَيَّر، وقد عَلَّله البعض بالنسيان، ولا أظن ذلك، وإنما تَرْكُه كان مقصوداً، وهو تأكيد على أن التغيير غير صحيح، والأصل يُعرَف من الإبقاء على التاريخ الأصلي، وهو زمن الخليفة عبدالملك بن مروان، إحقاقاً للحقّ، وهذا ما يجب أن يكون عليه المسلم، بغضّ النظر عن الميول والأهواء.

فإذا دقَّقنا النظر في هذه الكتابة، فإننا نجد أنها تمثِّل مرحلة متطوِّرة في الخطِّ العربي الذي ظهر قبل الإسلام، وكان يعرف بـ (خطَّ الجزم)، وقد رجَّحنا أنه جُزِم من الكتابة الحضرية (1)، وليس من الكتابة النبطية كما هو شائع، ولعلها - أي الكتابة النبطية - هي التي تأثّرت به في هذه المرحلة، لأنها كانت في عهدها المبكر كتابة آرامية صرفة، ولم تتغير إلا في مراحلها المتأخِّرة المعاصرة لخطً الجزم، وخط الجزم هو الذي انتقل إلى مكة المكرمة قبل الإسلام (2) وكتبته هم الدين دوَّنوا القرآن الكريم، وأُطلِق عليه (الخط المكي)،

<sup>1-</sup> يوسف ننون، الكتابة الحضرية وأثرها في نشوء الكتابة العربية، مجلة «فنون إسلامية» 1/430/1هـ/ 2009م، ص (86). الحضر: مملكة عربية قامت في منطقة الجزيرة (الفراتية) عاصمتها مدينة الحضر التي تقع على بعد (110كم) جنوب مدينة الموصل، برزت كمركز ديني في القرن الثاني قبل الميلاد، وسيطرت على المنطقة كمملكة مستقلة في القرن الأول الميلادي، وصمدت أمام غزوات الدولة الرومانية، وسقطت سنة 241م على أيدي الساسانيين، وتعد آثارها القائمة حتى الوقت الحاضر من أبرز الآثار في العراق. انظر: سفر مصطفى، الحضر مدينة الشمس، الآثار العامّة، بغداد 1974.

<sup>2-</sup> يوسف ننون، قلم المسند والكتابة العربية المبكرة، مجلة «آفاق عربية» 11, 1998/12 ص 38.



الشكل (7) صورة جزء من كتابات مبنى الصخرة، المؤرَّخة سنة (72هـ)، بالفسيفساء الذهبي على أرضية زرقاء داكنة مع زخارف الفسيفساء التي تحتها.

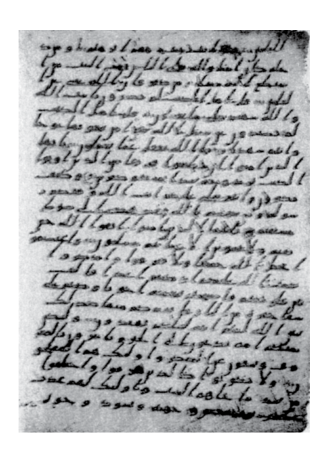
وقد وصف لنا ابن النديم صورة حرف الألف فيه (1)، فذكر أن «أوّل الخطوط العربية (الخطّ المكّي)، فأما المكّي والمدني ففي أَلِفاته تعويج إلى يمنة اليد وأعلى الأصابع وفي شكله انضجاع يسير.» (الشكل 8).

والخطّ المكّي هو الخطّ الذي كُتبت به المصاحف، ولم يطرأ على شخصيته تغيير في رسومه الأساسية في القرون الثلاثة الأولى من الهجرة إلا تحسين أدائه والمهارة في السيطرة على رسومه واستعمال الأدوات والمواد المحسّنة في رسمه. وتطوّره الواضح نجده في ضبط أشكاله وتغيير بعض أوضاع حروفه، وخاصّة اعتدال الميل الذي كان فيه واختفاء الليونة التي كانت في كتابات اليد الأولى (الشكل 9) التي تغلبت عليها الكتابة بالفسيفساء على الجدران بحكم مادّتها التي شكلت الخطوط الهندسية في تنفيذها، وخاصّة التعديل الذي حصل في حرف الألف المكى المائل وتحريفته المعوجّة، ولعل ذلك قد تَمَّ في عمارة المسجد النبوي في زمن الخليفة عثمان بن عفان رضى الله عنه، الذي كتب خالد بن أبي الهياج قبَّته بقصار السّوَر، من سورة الشمس إلى آخر القرآن(2)، الذي عفت آثاره وبقيت أخباره، ولعله هو الذي كتب كتابة قبة الصخرة، لأنه كان يوصَف بحسن الخطِّ، وقد أدرك الخليفة عمر بن عبدالعزيز وكتب له مصحفاً (3)، وخالد بن أبى الهياج كان سابقاً لقطبة

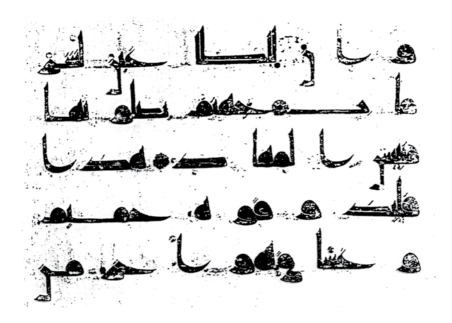
<sup>1 -</sup> ابن النديم، الفهرست، دار المعرفة- بيروت، د. ت، ص 8.

<sup>2 -</sup> ابن النديم، المصدر السابق، ص 9.

<sup>3 -</sup> ابن النبيم، المصدر السابق، ص 10.



الشكل (8) صفحة من القرآن الكريم على الرقّ من القرن الأول الهجري بالخطّ المكّي. مصحف باريس (1/5)



الشكل (9) صفحة من القرآن على الرقّ، من القرن الثالث الهجري بخطّ المصاحف، من مكتبة بودليان، مخطوط مارش 178 الصفحة (22).

المحرر (156هـ) الذي نُسِب إليه أول تقعيد للخطوط الموزونة (1)، وعلى رأسها قلم الجليل الشامي (الجلي في زماننا) ومنه اشتُقَّ قلم الطومار، والثلث، والثلث، والنصف، لكتابة الرقوق على أساس عرض رأس قلم الخطّ وعلاقته بمساحة الجلود التي يكتب عليها، وهكذا رست قواعد رسم الخطوط بين المبسوط، والمقوَّر (أي اليابس، والليِّن)، الخطوط الموزونة التي أطلق عليها في القرون المتأخِّرة (الخطّ الكوفي) الذي كُتبت له السيادة على العمائر الإسلامية بشكله المطوَّر خمسة قرون، وفي المصاحف ما يقرب من أربعة قرون، وقد حَلَّت محلّه الخطوط المنسوبة، وعلى رأسها خطّ الثلث القديم في المراحل الأولى.

وتبقى كتابة قبّة الصخرة الأموية هي الأقدم في كتابات الخطوط الموزونة، وهي أنموذج حيّ مقصود من جميع أنحاء العالم الإسلامي، لذلك تُعَدّ أنموذجاً لأوّل تطوّر للكتابة العربية، وتحوّلها إلى فن تزييني، كان من ثماره فنون الخطّ العربي بعد مرحلته المكّية، حيث وُلِد في هذه الكتابة تحرُّك جديد وَضَع نواة لفنّ لم يتوقّف عن النموّ والتطوّر والاتساع والشمول مدى الدهور، على اتساع رقعة البلاد الإسلامية؛ من هنا ندرك الأهمّية غير المحدودة لهذا الأثر الذي تشكّلُ الكتابة فيه المولود الجديد لفنّ الخطّ العربي.

نضيف إلى ما تقدَّمَ الكتابة على النحاس في قبّة الصخرة مما عُثِر عليه في المدخل الشرقي وفي البوابة الشمالية، وهي نصوص تذكارية تشكِّل

<sup>1 -</sup> ابن النديم، المصدر السابق، ص 10.

انعكاساً لكتابة الفسيفساء على المعادن على قطعتين، مكتوبة بطريقة الطّرْق على النحاس، وهي تمثّل الخطوط الموزونة في أبسط أوضاعها والتي يمكن أن تُعَدّ أنموذجاً لهذه الخطوط (أي أنموذجاً للكوفي البسيط حسب التقسيمات الحديثة)<sup>(1)</sup>، فيها بعض الآيات القرآنية الكريمة والأدعية، وفيها كذلك تغيير اسم الخليفة الأموي عبدالملك ليحلّ محلّه اسم الخليفة العباسي المأمون، وهنا نرى أن التاريخ أيضاً قد غُيِّر إلى سنة المدينة التي تَمَّ فيها التغيير، (الشكل 10، والشكل 11).

ولتأكيد مكانة هذه الكتابات نذكر أنها لم تقتصر على تحسين مرسوم الخطّ العربي، وإنما قدّمت لنا في الجانب اللغوي إعجاماً (وهو نقط الحروف للتفريق بين الأشكال المتشابهة عنها) لم تتعرَّض له المصادر قديمها، وحديثها)؛ لأن الإعجام قد تَمَّ -كما ذكرت أغلب المصادر في زمن الحجاج بن يوسف الثقفي (والي عبدالملك على العراق) سنة وي زمن الحجاج بن يوسف الثقفي (والي عبدالملك على العراق) سنة 75 هـ، فاختار لهذا الموضوع نصراً بن عاصم الليثي (...- 90هـ)، ويحيى بن يعمر العدواني (- 90هـ)، واقتصر الوضع -بالنتيجة- على نوعين من الإعجام: المشرقي، والمغربي، وهما يختلفان في تنقيط حرفي الفاء والقاف، المشرقي (كما هو معروف) يضع نقطة فوق الفاء ونقطتين فوق القاف، والمغربي يضع نقطة الفاء تحتها، ويضع نقطة واحدة فوق القاف، والمغربي يضع نقطة الفاء تحتها، ويضع نقطة واحدة فوق القاف، بالإضافة إلى إهمال تنقيط هذه الحروف أواخر السطور،

<sup>1 -</sup> يوسف ننّون ومحي الدين سرين، مادة (كوفي) Küfi ،الموسوعة الإسلامية التركية، المجلد (26)، ص 432.

 <sup>2 -</sup> عبدالحي حسين الفرماوي، رسم المصحف ونقطه، الريان ودارنور المكتبات، بيروت وجدة 1425هـ - 2004م ص 300.

المرح الما المرود عبد المحال على المراح المراكزة المراح المركزة المرك

### الشكل (10)

نحاس مطروق من مبنى قبّة الصخرة، الأصل من عهد الخليفة عبدالملك بن مروان سنة (72هـ)، والتغيير والإضافة من عهد الخليفة المأمون سنة (216هـ). (عن: كسلر)

سماله الرحمرال حيم الحد لله الكه الاهوائر والار صوفيم السموي والار صوالاحد العمد الماك الماك الماك الماك الماك مرسا ويرع الملك ممرسا الرجم الرحم الماك على نفسه الرجم الرحم وسعد رجمه مك واسماك السويو بهك الكريم وسلطك العط

الشكل (11) تحليل كتابات النحاس المطروق في قبّة الصخرة، سنة 72هـ. (تحليل: الباحث) أما تنقيط كتابة الصخرة فهو وضع نقطة واحدة أسفل القاف<sup>(1)</sup>. وقد وجدت هذا التنقيط في المصحف القديم الذي يعود إلى القرن الثالث الهجري، والمنسوب إلى سيدنا عثمان رضي الله، المحفوظ في متحف طوب قابي سراي في أسطنبول<sup>(2)</sup>، وهذا يدعو إلى مراجعة ما كُتِب حول الإعجام. (الشكل 12).

مما تقدَّم على -محدوديّته في الكلام عن الكتابة الأموية في قبة الصخرة والإشارة إلى بعض عناصر ومعالمها المعمارية والتاريخية والفنية والدينية - ندرك مدى أهمّية هذا الأثر الفريد على المستوى العالمي، والإنساني، والديني. وأعجب ما في الأمر أن العالم ساكت على محاولة القضاء على هذا الأثر النادر من قبل إسرائيل، والذي يُعَدّ تراثاً عالمياً بكل ما يحمله من خصائص ومقوّمات ومعان، وكأني بالعالم يعود إلى عهود التخلّف والهمجية! وأين؟ في أرض مقدّسة مباركة، ولو كتبت عنه مجلدات لما وفّته حقّه، وإن بقاءه شاخصاً حتى الوقت الحاضر لهو مفخرة إنسانية، من واجب العالم أن يزود ويدافع عنها مع بقية معالم المسجد الأقصى وملحقاته.

<sup>1</sup> يوسف ننّون، قليم وجليد في أصل الخطّ العربي وتطوره في عصوره المختلفة، مجلة المورد 1/1986، ص7.

<sup>2-</sup> طبعه مركز الأبحاث للتاريخ والفنون والثقافة الإسلامية في استانبول بحجمه الأصلي وبحجم متوسط، مع دراسة وتحقيق أ.د. طيار آلتي قولاج، وترجمة د. صالح سعداوي، وتقديم أ.د. أكمل الدين إحسان أوغلي، سنة 1428هـ - 2007م.

مسنميم: سهدالله الهلالله الاهو بك له له الهلك وله الجهد اللهم كل ديدها عند و هدا عند نه و سيكبر فسلاسر هم عيس ا بر محرم د سول الله و كلميه

الشكل (12) تحليل كتابة مبنى قبّة الصخرة، المؤرَّخة سنة 72هـ، وفيها صورة حرف القاف المنقَّط من الأسفل. (تحليل الباحث)

# الزِّينة الخَطِّيّة

يهدف البحث إلى إلقاء الضوء على الزينة الخطّية التي تُعدّ حليات زخرفية مكمّلة للحروف العربية في الفراغ الحاصل بينها، بالإضافة إلى علامات الشكل والإعجام والضبط، والتي تشكّل - في بعض الخطوط - ضرورة أساسية فيها كالثلث والديواني الجلي، وهي الأصل - علامات لها وظائف معروفة في القرون الهجرية الأولى، ضمن العلامات الإعرابية (الشكل) أو الإعجام (نقط الحروف للتفريق بينها)، وكذلك علامات الضبط لغرض تحقيق مطابقة الرسوم الكتابية المنظورة باللفظ اللغوي المنطوق خدمة لقراءة القرآن الكريم ودعماً للتلقي الثابت في دراسته، لكن تعاقب العصور وتقاسم الأدوار بين العلماء والخطّاطين والنسّاخ والورّاقين في ساحة الكتابة الخطّية التي تمحورت في مسارات ثلاثة:

الأول: كان مجاله رسم المصحف الكريم، الذي ثبت على رسمه كما كُتِب في زمن الرسول صلى الله عليه وسلم، وعُدَّ «توفيقاً» لا يجوز المساس به حذراً من أي تغيير فيه، وحفظاً لأسراره التي تمثّلت في هياكل الكلمات المجرّدة الراسخة، وكل ما جرى بعدها

هي إضافات كمحاولة لضبط القراءة، كما وردت عن الرسول صلى الله عليه وسلم، دون المساس برسومها، فكانت هي الثوابت التي قادت المسارات الأخرى، وكان ذلك تسخيراً من عند الله تعالى لحفظ هذا الكتاب العظيم وهو القائل «إِنَّا نَحْنُ نَزَّلْنَا الذِّكْرَ وَإِنَّا لَهُ لَحَافظُونَ» (1).

الثاني: هو المسار اللغوي الذي انطلق من الرسم المصحفي، إذ جرت محاولة الاجتهاد في تقديم علامات له، ومرت بمراحل رئيسية أربع: مرحلة شكل أبي الأسود الدؤلي (ت 69 هـ) في وضع علامات الإعراب، وقد تكون سبقتها بعض الإرهاصات في نقط الشكل(2)، أعقبتها محاولة نقط الإعجام الذي رجحت نسبة المشرقي منه إلى يحيى ابن معمر العدواني (ت قبل 90 هـ على الأرجح)(3) ونصر ابن عاصم الليثي (ت 90 هـ)، واستقرّ الإعجام في المغرب بتغيير بسيط، بعدها سعى الخليل بن أحمد الفراهيدي (ت 170 بتغيير بسيط، بعدها سعى الخليل بن أحمد الفراهيدي (ت 170 هـ) وأشمل ضبطاً، بالإضافة إلى ملاحظات في الإعجام، فيها بعض وأشمل ضبطاً، بالإضافة إلى ملاحظات في الإعجام، فيها بعض

<sup>1-</sup> سورة الحجرات (9).

<sup>2 -</sup> عبد الحى الفرماوي، رسم المصحف ونقطه.

 $<sup>^{2}</sup>$  - أبو سليمان البصري تابعي جليل نُكِر ثلاثة تواريخ لوفاته: (83هـ) «نور القبس» ص 20، وفي «طبقات القراء» ص $^{2}$  / 381 (قبل 90 هـ)، وفي «وفيات الأعيان» ص $^{3}$  / 129 هـ).

<sup>4-</sup> البصري النحوي (تابعي)، (ت 90هـ) في البصرة، معجم الأدباء (19 / 224).

<sup>5</sup> الداني: أبو عمرو عثمان بن سعيد (ت 444هـ)، المحكم في نقطة المصاحف، ت: عزة حسن، دمشق 1379هـ- 1960 م، ص35 - 37.

التغيير لم يكتب لها الانتشار في حينها، وخاصة في المصاحف، إلا أنها شاعت فيما بعد بحيث شملت كل الكتابات، بما فيها المصاحف، حتى الوقت الحاضر<sup>(1)</sup>.

تلا ذلك التركيز على علامات ضبط أحكام التجويد في القراءات، وقد اختلفت فيها الاجتهادات في مختلف البلاد الإسلامية من مشرقها إلى مغربها، ولم تستقرّ حتى الوقت الحاضر، وشاعت علاماتها بشيوع المصاحف المطبوعة بالقراءات المختلفة واستقرت استقراراً نسبياً. وقد كان بعض هذه العلامات قد حقّق كثيراً من النجاحات في وظيفته، إلا أن بعضها الآخر قد أصابه التعثّر والإخفاق، خاصّة في الرسم الإملائي، والذي تعاني منه الكتابة العربية بما حوته من بعض التعقيدات والإشكالات، وخاصّة في علامة الهمزة التي كنا في غنى عنها لو كانت محاولة الضبط الأولى أخذت المسار الصحيح بالعودة إلى الجذور المتوفرة في الرسم المصحفي.

الثالث: ويبقى المسار الأخير الذي تميَّزت به الكتابة العربية بشكل يكاد يكون منفرداً على المستوى العالمي، ألا وهو المسار الفني الذي تعامل معه الخطاطون بتعلُّق يتناسب وقدسية كتاب الله العزيز، على اختلاف طبقاتهم وفي مختلف الخطوط سواء أكان خطًا موزوناً أم كتابة منسوبة، أم كان في أنواعه: خط الثلث، أو الخط المغربي، أو الكوفي، أو النسخ أو غيرها، أو كان في المظهر الذي

<sup>1</sup> - التنسي: أبو عبدالله محمد بن عبدالله (ت 899 هـ) الطراز في شرح ضبط الخراز، ت: أحمد بن أحمد شرشال، المدينة المنورة 1420 هـ - 2000م، المقدمة: ص15.

أخذ نظماً محدداً يختلف باختلاف أدواته أو المواد الذي نُفِّذ عليها والتي شكّلت العناصر الحضارية في حياة الأجداد، والتي يصعب حصرها أو الإحاطة بها، ناهيك عن المضمون الذي إذا وضح فهو لغة منطوقة تطرح عقيدة وتسطّر تاريخاً، إذا اعتراه غموض أو صعوبات فهو إبهار شكلي أو ولادة في الآفاق الفنية التي تعبق بنفحات ربّانية للحرف الذي وسع كلام الخلّاق العليم.

إن البحث فيما تقدم قد أُشبع درساً إلا في الجانب الفني الذي يعكس منظوراً جديداً في هذا المجال قلّما تطرّقت إليه المصادر القديمة، ناهيك عن المراجع الحديثة. وفي هذا الإطار يدور البحث كمحاولة للتأسيس في هذا الجانب الفني الذي يسلِّط الضوء على فعّالية فنية إبداعية في فنّ الخطّ العربي ألا وهي الزينة الخطّية في الوقت الحاضر، وهي في الواقع علامات مبهمة لدى الخطّاطين يعايشون تطبيقها في خط الثلث (أبوالخطوط) وخط الديواني الجلى، وإلى حَدّ ما في خطوط: النسخ، والمغربي، والمحقق، والريحان، والإجازة (التوقيع)، وتندر في الخطوط الأخرى كالتعليق، والديواني، والرقعة، والكوفي؛ لذلك سوف يركِّز البحث على نشأتها تاريخياً بما يسمح هذا المدخل المؤطر بمساحة محدودة، ومن ثم في أشكالها الرئيسية ومقاصدها الوظيفية ورموزها الدلالية وعلاماتها المتطوّرة وصولاً إلى مراميها الفنية التي شملت النقلة الإبداعية في تحقيق عناصرها التشكيلية وإخضاعها إلى الجانب الإنشائي في الكتابة الخطية كعناصر مساندة لتشكيلات الحروف لخلق تفاعل

منسجم يشكِّل علاقات صميمية تتناغم مع الكتل والفراغات التي كوَّنتها رسوم الحروف أو الكلمات، وصولاً إلى تكوينات أو تراكيب مجرِّدة لذاتها أو منسجمة مع المضمون أو متفاعلة مع العناصر الفنية الأخرى في المحصِّلة النهائية التي تقرِّر ولادة الشكل الخطّي الفني بصورته المنظورة.

### الكتابة العربية

قبل الدخول في موضوع الزينة الخطّية لابد من تلخيص ما لا غنى عنه مما يوصلنا إلى عرض فكرة النشوء والارتقاء، والذي خلق الحاجة إلى وجود الكتابة العربية، فمن المرجَّح أن لها جذوراً ضاربة في التاريخ، تهيّأ لها الاختراع الذي اقتبس أشكال حروفه من حروف الكتابة الحضرية، نسخاً أو بتغيير محدود أو ابتكار مناسب، بصياغة تفي بالحاجة الكتابية المهيّأة لحدث جلل قبل الإسلام بثلاثة قرون تقريباً (1)، وقد عولجت معالجة جديدة تتماشى مع المهمّة الكبرى التي أعدّها الله سبحانه وتعالى لها، لاحتواء كتابه العزيز باستكمال أصوات الحروف في (الروادف): الثاء والخاء والذال والضاد والظاء والغين، فصارت ثمانية وعشرين حرفاً بعد أن كانت اثنين وعشرين حرفاً، وبقيت فيها رواسب من خصائص الكتابة الحضرية ولعل أهمها: غياب الحركات الإعرابية والاقتصاد في استعمال المدود

 <sup>1 -</sup> يوسف ذنون، الكتابة الحضرية وأثرها في نشوء الكتابة العربية قبل الإسلام، بحث:
 المؤتمر الدولى للألفية الخامسة لاختراع الكتابة في بلاد الرافدين، بغداد.

الطبيعية، وبقيت -كذلك- إشكاليات ضبط اللفظ في المفردات اللغوية التي تحكمها التعابير في الكلام بالمجاورة، والتي عولجت بشكل محدود يفي بمتطلباتها في حينه، ولذلك كان التحسب المستقبلي الذي عَدَّ التلقي شرطاً أساسياً في الدرس القرآني كي لا يأتيه الباطل، وينأى عن التبديل والتغيير (1)، وقد انعكس ذلك بصورة أو بأخرى، على الدرس اللغوي بصورة عامّة.

وبانتشار الإسلام ودخول الأقوام الأخرى غير العربية ممّن لا يملكون الحاسّة اللغوية المتوافرة عند العرب والسليقة الهادية لهم فيها؛ قضت الحاجة إلى معالجة هذه الظواهر التي مَرَّ ذكرها، فَوُضِع فَقْطُ الشكل لمعالجة الإعراب، ومن ثم فَقْط الإعجام للتفريق بين رسوم الحروف المتشابهة، وبعدها علامات الضبط التي ذكرناها فيما سبق مروراً يعطي فكرة مركزة عنها، هي خلاصة الدراسات الكثيرة التي تعرَّضت لها المصادر قديماً والمراجع حديثاً بإسهاب لا يعنينا إلا بقدر ما يتعلَّق الأمر بعلامات الزينة الخطّية؛ موضوع البحث.

## علامات الزينة الخطّية

يُعَد مصطلح الزينة الخطية من المصطلحات الحديثة، برز بعد التوجُّه إلى معالجة الأشرطة الخطية واللوحات الفنية المصاحبة لها في خطّي الثلث الجلي، والديواني الجلي، في القرن الثالث عشر الهجري - التاسع عشر الميلادي معالجة فنية تقوم على دراسة

<sup>.56 ، 48 ، 44</sup> م المحكم، ص 44 ، 48 ، 56 ، 1

العلاقات بين العناصر الفنية فيها، استفادت من الحلقات الأضعف التي وجدت للمعالجات اللغوية، وبصورة خاصة علامات الإهمال (وهي ما وضع من علامات للحروف المهملة الخالية من النقط مع عدم الحاجة إليها، ولذلك أهملت في أغلب الخطوط بالتدريج، ووُظَّفت للزينة في خطوط أخرى كما سيأتي) وقد كان إهمال هذه العلامات سبباً في جهل حقيقة وظيفتها كالظفر أو (الهلال) والترفيل، ولم تقف أوضاعها عند هذا الحدّ، بل تجاوزته إلى العلامات الأخرى في الشكل والإعجام طالما كان ذلك محقِّقاً للزينة ولسدّ الفراغات وخلق الانسجام والتناغم بين الكتل والمساحات والخطوط في التراكيب الخطّية، لإثارة متعة بصرية وجمال أخّاذ، فجرى عدم التقيُّد بالحركات وعلامات الإعجام (المهملة منها خاصة) والتصرُّف فيها، وتظهر الصورة واضحة لدينا إذا ما تتبّعنا هذه العلامات في سياقاتها: الوظيفي، والتاريخي، والفني، والتي استقرت في القرن الثالث عشر الهجري كما مَرّ بنا، وحينها أطلق عليها علامات الزينة، والتي ذكر منها الخطَّاط العثماني محمود بدرالدين يازر: الظفر بأنواعه، والترفيل مثله، والنقطة المدوَّرة (1)، علماً بأن التزيين لم يقتصر على هذه العلامات، وإنما حاول زجّ علامات أخرى من الشكل والإعجام في هذا المجال، كما يلي:

<sup>1-</sup> Mohmud yazir,kalem Güzeli III ANKARA.1989.5.364

## 1 - الظفّر (قلامة الظفر، الهلال، نصف صفر، الورقة)

وضعت علامة الظفر أو الهلال فوق حرفى الراء والسين للدلالة على أنهما من الحروف المهملة، فهي علامة عدم النقط لهما، بينما نظيراهما (الزاي والشين) بنقط: الزاي نقطة من الأعلى، والشين ثلاث نقط من الأعلى أيضاً، ولم ينسب وضع هذه العلامة لأحد(1)، كما لم يُعَلّل سبب اختيار هذا الشكل في المصادر التي بين أيدينا، وكذلك الشكل الثاني (الترفيل)، وإن كنا نقدِّر أن الشكلين هما شكل واحد، الأول مقوّس (الهلال)، والثاني مزوّى على شكل رقم (٧)، وكلاهما قد أخِذ من كلمة (مهمل)، كما اتبع في العلامات الأخرى مثل رأس الشين (١١) للشدة من كلمة (شديد)(2)، ورأس الصاد للصلة، من كلمة الوصل (صـ)(3). أما كلمة (نصف صفر) فهي دلالة شكلية متأخِّرة طلقها الآثاري (ت 828 هـ) في ألفيّته كما سيأتي (4)، وأقدم أمثلة هذه العلامة وُجدت، بشكل واضح وراسخ، في مخطوطات القرن الرابع الهجري (العاشر الميلادي) في الكتابة المنسوبة في خطّ الثلث القديم لدى مشاهير الخطّاطين، من أمثال

<sup>1</sup>- الآثاري: شعبان بن محمد القريشي الموصلي ، العناية الربانية في الطريقة الشعبانية ، تهلال ناجى ، المورد 2/ 2450 ، 2450 ، المورد 2/ 2450 ، المورد 2450 ،

<sup>2-</sup> ابن دوستويه: كتاب الكتّاب، ت: إبراهيم السامرائي ورفيقه، دار الكتب الثقافية، الكويت 1977، ص19.

<sup>3-</sup> القلقشندي: أبو العباس أحمد بن علي (ت 821هـ)، صبح الأعشى في صناعة الإنشا، النسخة المصوَّرة عن الطبعة الأميرية، 3 / 166.

<sup>4-</sup> الآثاري، العناية... ص 245.



الشكل (1) مخطوط «المقتضب في النحو» للمبرد، خطّ مهلهل بن أحمد سنة 347هـ، مكتبة كويريلي رقم (1508) إستانبول.

مهلهل بن أحمد سنة 347هـ(١) (الشكل 1) وابن البواب سنة 391هـ في المصحف الذي خطه بخطّي الثلث القديم، والريحان<sup>(2)</sup> الذي نجد فيه شكلين: الأول هو (الهلال) والثاني على شكل رقم (٧)، (الشكل 2) ولذلك فمن المرجّح أن هذا الشكل كعلامة للحرف المهمل في حرفي الراء والسين قد تَمَّ في القرن الثالث الهجري، زمن وضع قواعد خط الثلث القديم، ولذلك ظهرت أمثلته راسخة على هذا الخط في القرن الرابع الهجري لدى مهلهل بن حمد، وابن البواب كما سبق، وبقيت سارية حتى الوقت الحاضر بعد أن اقتصر الشكل الهلالي على خط النسخ أو الخطوط الأخرى الدقيقة كما ذكر الآثاري (ت828هـ) في ألفيّته:

واخصص به راءً وسينا أهملا

إعجامهم كنصف صفر في الدقيق وغيره بسبعة الهند تليق معناه لا تتقط فمن نقط خلا

كما لوحظ أن الهلال قد جرى عليه تطوّر ملحوظ في شكله باستطالة جانبه الأيسر، فصار شكله أقرب إلى ورقة النبات؛ لذلك أطلق عليه (الورقة)(3) عند الخطاطين في العراق، بينما حافظ على اسمه القديم (الظفر) عند الأتراك حديثاً (4) استمراراً لاسمه عند

<sup>1 -</sup> كتاب المقتضب في النحو، للمبرد، مكتبة كوبريلي رقم (1508)، في إستانبول.

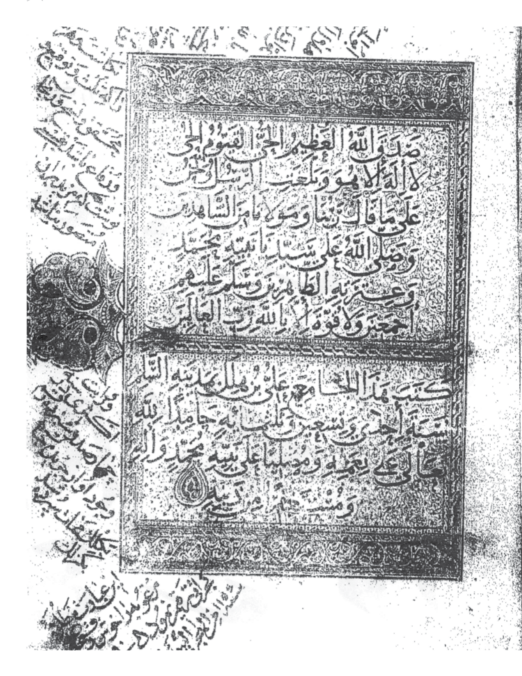
<sup>2 -</sup> رقمه (1431) في مكتبة تشستربيتي في مدينة دبلن (ايرلندا).

<sup>3 -</sup> ولند الأعظمى، خصائص الخطّ العربي، مجلة «المجمع العلمي العراقي» ع 2 /1980 ، ص221، 222.

<sup>4-</sup> Mahmud yazir, Esk, yazuari Okuma Anahtari, istanbul, 1942.5.48.



الشكل (2) المصحف الذي خطه ابن البواب سنة 391هـ، مخطوط رقم (1431) مكتبة تشستربيتي، دبلن (إيرلندا)



العثمانيين، كما يُلاحظ فيه أنه يكتب على القواعد بثلث القلم المستعمل في خطّ الثلث، إلا أنه حديثاً بدأ يُكتب بعرض القلم الكامل في النهايات وفي الفراغات الكبيرة، هذا بالإضافة إلى كتابته بحجمه الصغير مقلوباً في أسفل التراكيب الخطّية انسجاماً مع حركة الخطوط النازلة. وهنا لابد من الإشارة إلى أن ما ذكره ابن وثيق الأندلسي من أن (قلامة الظفر) هي علامة الشدّة غير دقيق (1)، وإنما هي الدال القريبة من شكل الظفر هي التي التبس شكلها عند ابن وثيق فظنَّها قلامة ظفر، وقد شرحها الداني (2)، وأعاد شرحها القلقشندي (3) على أنها حرف دال، ولم يكتب لها الاستمرار لأن علامة الشين غلبت عليها حتى الوقت الحاضر (الشكل 3).

## 2\_ الترفيل (الوردة، الميزان)

وهو شكل الرقم (٧) من علامة الحرف المهمل الذي يوضع فوق حرفي الراء والسين \_ كما مَرَّ بنا فيما تقدَّم \_ وقد ذكرنا أنها فقدت وظيفتها حديثاً وصارت شكلاً تزينياً، والخطّاطون العراقيون يطلقون عليها عليها (الوردة)، أما الخطّاطون المصريون فإنهم يطلقون عليها (الميزان)، والوردة والميزان يفيدان الجانب التزييني والزخرفي، وليس لهما علاقة بالأصل الوظيفي، أما العثمانيون فقد أطلقوا على

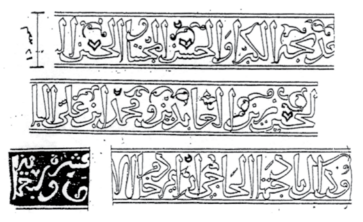
<sup>1-</sup> غانم قدوري الحمد، رسم المصحف، بيروت 1402هـ - 1982م، ص59.

<sup>2 -</sup> الناني، المحكم، ص 50.

<sup>3 -</sup> القلقشندي، صبح الأعشى13 / 162.



(1) تفاصيل من الشريط الكتابي الطابوقي البارز الذي يعلو الجدران الداخلية تحت قبة مزار الامام يحيى أبو القاسم في الموصل من العصر الأتابكي، بخط الثلث، سنة 637هـ (1236م). (تحليل يوسف ذنون)



(2) تفاصيل من الشريط الكتابي الجبسي الذي يتوج الإزار المرمري المبطن لحضرة مزار الإمام يحي أبو القاسم في الموصل من العصر الإيلخاني بخط الثلث المؤرخ سنة 719 هـ (1319 م) (تحليل يوسف ذنّون)

#### الشكل (3.1)

خطً الثلث القديم في مزار الإمام يحيى أبو القاسم في الموصل على الآجر، مؤرَّخ سنة 637 هـ، وعلى الرخام مؤرَّخ سنة 719 هـ هذا الشكل (الترفيل) وهي كلمة عربية ارتبط شكلها بحرفي اللام والألف (المرفلة)<sup>(1)</sup> ذات الترويس في البداية، والذيل في النهاية، أي الترفيل في النهاية وهي الزيادة كَحِلْية تزيينية تشبه الذيل، وفي التركية الحديثة أطلقوا عليها (الترفيل) بكسر حرف التاء، وهي كلمة لاتينية دخلت اللغة التركية حديثاً، وتعنى (البرسيم البري)<sup>(2)</sup>.

أما أقدم نماذج الترفيل فقد وجدت عند ابن البواب، استعملها بالتناوب مع الشكل الهلالي في الثلث القديم في المصحف الذي كُتِب سنة 391هـ، (الشكل 1)، وقد شاع في الثلث القديم على العمائر على شكل رقم (٧)، (الشكل 4)، وترفَّلُ في المخطوطات منذ القرن الخامس الهجري في مصاحف الكوفي الشرقي، وانشق إلى نصفين في القرن الثالث عشر الهجري، نجد ذلك، بصورة خاصة، في كراسات الخطّاط محمد شوقي، كما لحقته علامات تزيينية أخرى، فصارت منه أشكال كثيرة منها: الترفيل الميمي، والترفيل المجزوم، والترفيل

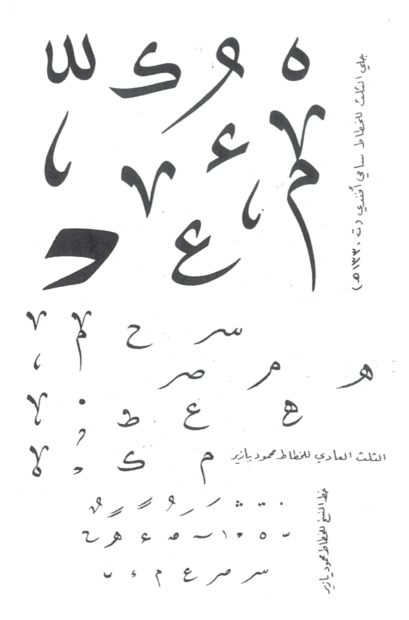
وجاز في تركيبها المرفلُ مخففاً وهو هنا مقللً

أما في المحقق فقد قال في ص( 259):

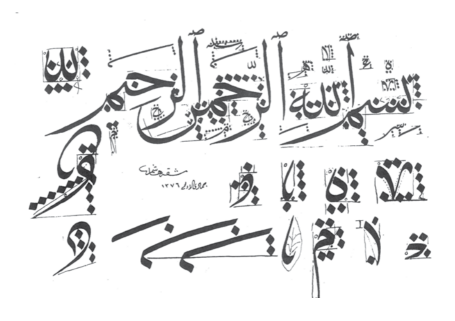
ونات تركيب أتت مرفّله دون الرديف لن تراها مُعمله

 <sup>1-</sup> الترفيل: ورد في المصادر الخطية في وصف حرفي اللام والألف في خطّي الثلث والمحقّق عند الآثاري في ألفيته (ص250)، حيث قال في الثلث:

<sup>2</sup> في التركية الحديثة «tirfil»، وفي اللاتينية «Trifolium» وفي الفرنسية «Trefle»، وهو أيضاً النبات البري المسمّى «النفل»، وليس له علاقة في الشكل بهذه العلامة التي أصلها على شكل رقم (7) كما أن هذه الكلمة لا توجد في القاموس التركي العثماني، انظر: ش.سامي، قاموس تركي (مجلدان) دارسعادت، إستانبول 1317هـ 1315 رومي، ولهنا يرجّح أنه مستحدث، وانظر: يوسف خياط، معجم المصطلحات العلمية والفنية، دار لسان العرب، بيروت 1394هـ 1974م، ص683، مادة (ن ف ل).



الشكل (4) بعض علامات الشكل والإعجام والضبط لدى العثمانيين. (عن: يازير)



الشكل (5) بعض علامات الشكل والإعجام والضبط لخطّ جلي الثلث، والمحقّق، للخطاط هاشم محمد البغدادي (1917 \_ 1973م).

المورق، كل ذلك في خطّ الثلث، أما في خطّ الديواني الجلي فقد أكثر الخطّاطون من التحوير فيه، فتعدَّدت أشكاله التي يمكن ملاحظتها لدى كبارهم مما لا تفي بها هذه العجالة. (الشكل 5).

#### 3\_ النقطة:

تُعد النقطة الرباعية المضلّعة نقطة الخطوط كافّة إلا الكوفي، وإن اختلفت في أشكالها حسب أنواع الخطوط السائدة، ولسنا بصددها، ولكن هناك النقطة المدوّرة التي تدخل إلى خط الثلث، بصورة خاصة، كعنصر تزييني حينما تضيق المساحات المتبقّية لها في التراكيب الخطّية، وفي هذه الحالة تستخدم النقطة المدوّرة لأنها تأخذ مساحة أصغر، وخطها الخارجي يتناغم مع حركة مسارات الحروف.

أما النقطة التزيينية الأخرى فهي صغيرة وشكلها أقرب إلى المستطيل، وتكتب بسدس عرض قلم الكتابة الأصلي، تستعمل هذه النقطة في الخطّ الديواني الجلي في المساحات المتبقّية بين الحروف بعد تثبيت مختلف العلامات، وكلما كان عددها أقلّ كان ذلك دليلاً على حسن التركيب في هذا الخطّ، والذي يدل على قدرة فنية عالية في توزيع الكلمات ورصّها بإيقاع متناغم جميل، وأصلها نقاط صغيرة تؤطّر الحروف يجري التصرُّف فيها في التراكيب الخطّية حين تنفيذ التصاميم المعَدّة لذلك.

# 4\_ التصرُّف في علامات الشكل والإعجام والضبط خدمة للناحية الفنية:

إنه توجّه قديم وحديث في الأشرطة الخطّية واللوحات، وهو تغليب البانب الفني على الجانب الوظيفي في الخطّ بخلق التوازن بين الخطوط والمساحات والكتل لإظهار جمال الخطّ وحسنه بالحذف عند القدماء، مع معرفة النواحي الوظيفية عند الذين يتقنونها، أما المحدثون فإنهم تساهلوا فيها، حتى القليل ممن يعرفونها، ولذلك تحوّلت بعض العلامات الإعرابية وغيرها إلى وسيلة لتحقيق الهدف الفني زيادة ونقصاناً، وبذلك تداخلت كل علامات الشكل والإعجام والضبط مع الزينة الخطّية، وخضعت لسلطانها.

والخلاصة هي أن الزينة الخطية عناصر من علامات الإهمال محدودة لها، وظيفة معروفة، فقدتها بتراخي الزمن ونُسِيَ دورها بحيث شكَّلت عالماً خاصًا بها مهمّته الزينة، وقد اكتفينا بإلقاء نظرة عجلي عليه، وهو في الواقع بحاجة إلى دراسة تفصيلة أوسع وأعمق لكي نتجنَّب الانزلاق في مخاطر سلبياتها، وذلك بالعناية بالتراكيب الخطّية الناجحة أولاً، ثم العناية بتثبيت الإعجام ثانياً، وبعد ذلك علامات الشكل والضبط ثالثاً، وإذا بقي ما يقتضي موازنته عندها نستعين بعلامات الزينة، فنأمن، بذلك، من الوقوع في الخلل اللغوي الذي راعاه القدماء مع التفاتهم للنواحي الفنية، كما ذكر ذلك الشيخ عماد الدين بن العفيف بقوله «ولابد من الفنية، كما ذكر ذلك الشيخ عماد الدين بن العفيف بقوله «ولابد من الشكل والنقط، وتناسب البياضات، في ذلك، للحروف.»(1).

<sup>1 -</sup> القلقشندي، صبح الأعشى 3 /167.

## الزخرفة العربية الإسلامية صدى الواقع وثمرة الخيال

لم تكن الزخرفة في أوَّل أمرها، منذ أزمان سحيقة في القدم، سوى انطباعات ساذجة عما توحيه الطبيعة الساحرة حول الإنسان، فحاول أن يسجّل آثار ذلك على سطح أدواته البدائية البسيطة، وخاصّة الأدوات الفخّارية التي وصلتنا من عصور ما قبل التاريخ، فكانت في الألف السادس قبل الميلاد \_ولربما قبل ذلك\_ عبارة عن خطوط بسيطة تشكّل صدى إيقاع الأشياء المحيطة به، وقد تطوّرت مع مرور الزمن عن طريق التكرار، فكانت زينة لهذه الأدوات، فهي تارة محفورة، وأخرى مرسومة بشكل خطوط أو مساحات داعبها الخيال، فانطلقت في رحاب التجريد في مساراتها الأولى مرتقية النجال، فانطلقت في رحاب التجريد في مساراتها الأولى مرتقية مدى الواقع وثمرة الخيال والانفعال الداخلى.

تطوّرت هذه الزخارف التي هي عبارة عن وحدات تصميمية بسيطة متكرِّرة عند شعوب الأرض، كل بميسمه الخاص، وصنعت منها طبيعة غناء أضفت على كرتنا الأرضية بهاءً وسحراً أخّاذاً وجمالاً رائعاً، لوَّنتها يد الإبداع بعبق علوي، فحملت مكنونات وأسرار

مبدعيها بإلهامه عَزّ وجل؛ لذلك تنوّعت بتنوُّع مصادرها، فكانت سياحة في ملكوت سرمدي: داخلية، وخارجية. تلتقي فيها البداية بالنهاية، فلا بداية ولا نهاية.

وقد بلغت ذروتها في الزخرفة العربية والإسلامية التي انطلقت من أعماق الفنّان المسلم لترسم لوحة، المطلق غايتها، والأبدية مداها، والتكرار وسيلتها في الحمد والتسبيح. تعيش الرمز، وتجرّد المعلوم، وتجرّب المجهول، دورتها فلكية، تستتر فيها البداية وتغيب فيها النهاية. وقد أحسن الشاعر الألماني الكبير «جوته» وصفها بأبياته الشعرية التي قيل إنه يصف فيها الشعر العربي، وهما من نبع واحد(1):

« كونك لا تنتهى أبداً فهذا يجعلك عظيماً.

وأنك لا تبتدئ فهذا قدرك

أغنيتك متغيرة مثل إطارها النجمي

والبداية فيك مثل النهاية

والنهاية مثل البداية أبدأ ودائماً

ومافى الوسط شامل للبداية والنهاية

وما في البداية يبقي إلى ما لا نهاية »

إن الشعر والزخرفة هما نتاج خيال ذلك العربي الذي جسَّد الزخرفة شعراً بالكلمة المنطوقة (زخرف القول)، وهناك، بالوحدة الزخرفية المرسومة نبض هذه الأمّة، يلقي ظلاله الوارفة على الأشياء فتنبعث

<sup>1 -</sup> محمود إبراهيم حسين. الزخرفة الإسلامية.. الأرابيسك، القاهرة 1987م، ص9.

فيها الحياة وتتحرك السطوح تدغدغ الخواطر، وتخاطب البصر، وتنفذ إلى البصيرة، تشعّ بالسحر الحلال الذي يطوف بالرائي إلى عوالم مكتنزة بكل ما هو ممتع وجميل وخلّاب: تجريد وتبسيط وتكامل في الشكل. وتوحيد حاضر وغائب، فيه وحدة الجوهر، وتعدّد الأعراض يعكس فكرة المطلق، حيث لا بداية ولا نهاية. عبادة أزلية يتجلّى فيها الصفاء والجمال والجلال.

تنطلق الزخرفة من نقطة متحرِّكة تسير باستقامة مكوِّنةً أساس الزخارف التي تعتمد الخطّ المستقيم بصورة رئيسة في مساراتها، تلك المسارات التي تشكِّل، بعلاقاتها الحميمية وتنوّع اتجاهاتها المتداخلة، الأطباق النجمية وأُطرها من الأنسجة الهندسية التي يصعب حصرها، فتحقّق ما عرف بالزخارف الهندسية، بعالمها المتفرّد وبتداخلها مع الزخارف، الأخرى، والتي هي، في حقيقتها، نتاج علمَى الهندسة والرياضيات.

وقد أجاد ابن خلدون<sup>(1)</sup> في وصف صاحب الهندسة حينما ذكر أنها «تفيد صاحبها إضاءة في عقله، واستقامةً في فكره لأن براهينها كلّها بيّنة الانتظام جليّة الترتيب، لا يكاد الغلط يدخلها. أقيستها بترتيبها وانتظامها، يبعد الفكر، بممارستها، عن الخطأ، وينشأ لصاحبها عقل على ذلك المهيع».

أما إذا كان تحرُّك النقطة لولبيا متوافقاً مع الحركة الكونية فإن ذلك يفتح آفاقاً في المسارات في اتّجاهات أخرى لا نهائية التشكيل.

<sup>1-</sup> مقدمة ابن خلدون. ص486.

ينسحب قسم منها وهي التشكيلات الدائرية، إلى الزخارف الهندسية التي مَرَّ ذكرها، وتستقرّ الاتّجاهات الأخرى أساساً لتشكيل عوالم زخرفية تحتضن الطبيعة بنباتاتها وحيواناتها وتتخطّاها لتشمل كل ما على البسيطة حتى تصل غاياتها في التوريق(الرقش العربي)، عالم التجريد المطلق في الشكل والدلالات، العميق المضمون، القائم على المعرفة والوجد والتسامي واستلهام الطبيعة الداخلية للإنسان نفسه.

ومن منطلق الاتّجاه المستقيم والاتّجاه اللولبي (المبسوط) و(المقور) أو (اليابس)، و(الليّن) ولدت رؤى جديدة صحبت التاريخ العربي والإسلامي جمعت المسارين في فن أصيل وصناعة شريفة، لم يكن لها سابق في حركتها، ولم يعقبها مثيل؛ ألا وهو فن الخطّ العربي الذي حسب في بعض كينوناته على الساحة الزخرفية، جسّد المسار الأول الذي اعتمد فيه على الخطّ المستقيم أساساً (الخطوط الموزونة) التي أطلق عليها اسم الخطوط الكوفية فيما بعد. والتي سادت في الفنون الإسلامية، وخاصّة على العمائر والتحف الفنية على مدى القرون الإسلامية، وخاصّة على العمائر والتحف الفنية مساحات تزينية محدودة لتفسح المجال للخطوط المنسوبة، وعلى مساحات تزينية محدودة لتفسح المجال للخطوط المنسوبة، وعلى الذي يعتمد الخطّ الليّن في حركته بالاتجاهات المختلفة مفلّة للمسار الثاني في جرء منها الزخارف الكتابية التي تداخلت في كثير من مواقعها مع الزخارف الأخرى بأشكالها المختلفة في كلا المسارين.

والمقصود بـ(الزخرف) \_في الأصل\_ هو معدن الذهب، كما ورد في المعاجم اللغوية، لأنه الأصل في وسائل التزيين ثم انسحب على الزينة عموماً، فصارت كل زينة زخرفاً، وهو كمال حسن الشيء بهذه الإضافة. وبهذه المعانى وردت في القرآن الكريم «أَوْ يَكُونَ لَكَ بَيْتٌ مِّن زُخْرُف »(1) وهو الذهب «حَتَّىَ إِذَا أَخَذَتِ الأَرْضُ زُخْرُفَهَا وَازَّيَّنَتْ »(2) وهنا الزينة. ومن ثم صار مصطلحاً معروفاً، أساسه الوحدة الزخرفية المتكرِّرة التي تعتمد تصميماً أساسياً يتّخذ أوضاعاً مختلفة في تكراره، تتتابع فيه الوحدات أو تتقابل متعانقة، ولربَّما انعكست في المسار نفسه، أو تداخلت متشابكة لتحقِّق التماثل النصفى أو الكلّي، تتشكل لتناسب المساحات المطلوبة، سواء أكانت أشرطة أم كانت أطراً. وقد تكون زوايا أو شمسات (صرر)، ولربّما تيجاناً أو طرراً أو شرفات حتى تصل إلى المساحات الكاملة، حسب متطلبات الشكل، يراعى فيها التوازن والتناسب وفق قواعد تصميمية مدروسة. وللتفريق بينها اعتمدت تسمياتها على العناصر الأساسية المكوّنة لتراكيبها، وعلى هذا الأساس جرى تقسيمها إلى:

## الزخرفة النباتية

إن تحديد نوعية الزخرفة يعتمد على النظر إلى عناصرها المكوِّنة لوحداتها المتكرِّرة، فإذا كانت الورقة والزهرة والثمرة وأجزاء النبات الأخرى تكوِّن عناصرها الأساسية أُطلِق عليها (الزخرفة النباتية)،

<sup>1 -</sup> سورة الإسراء. الآية 93.

<sup>2 -</sup> سورة يونس. الآية 24.

وقد شاعت هذه الزخرفة لدى مختلف الأمم والشعوب، ولكل منهم فيها طابعه الخاص الذي ينطلق من المحيط، وطبيعة تذوّقه الفني، وإحساساته الذاتية. يبرز التمايز بينها في اختيارات أشكال الأجزاء المختلفة للنباتات، وخاصّة الأزهار وطريقة رسمها وتوزيعها وكيفية التوسُّل في إنشاء علاقاتها وتشكيلاتها. نشاهد هذا التنوُّع وأساليبه المختلفة وطابعه الخاص مثلاً في الزخارف النباتية الآشورية والمصرية واليونانية والصبنية وغيرها.

أما المنطقة العربية، ومن بعدها بقية البلاد الإسلامية، فإننا نلاحظ فيها أن الزخرفة النباتية اعتمدت، في مراحلها الأولى، على العناصر النباتية الطبيعية متأثِّرة بما سبقها من زخارف في الفنون السابقة للإسلام (محلية متأثّرة بفنون الدول القائمة). المحلّية استمرار للفنون العراقية القديمة في العراق وسورية، والمصرية القديمة في مصر ومنها معالم وآثار الهجرات العربية القديمة في بلاد الشام. أما الفنون الأخرى وهي الوافدة التي امتزجت مع الفنون المحلية والتي عرفت بالهلينستية وغيرها، فقد برزت بعض آثارها في العصر الأموي وأوائل العصر العباسي \_خاصّة في الزخارف النباتية \_ على العمائر، والتي نضجت في القرن الثالث الهجري فأخذت بالتطوُّر السريع الذي أخرجها من طبيعتها النباتية الخالصة إلى آفاق الأشكال التجريدية غير المحدودة فكانت (الزخرفة العربية) التوريقية التي أطلق عليها الغربيون اسم (أرابسك \_ arabesque) والتي حاولها أبرز فنانيهم في عصر النهضة، وعلى رأسهم الفنان المشهور ليوناردو

دافنشي<sup>(1)</sup>.

وقد أطلق على زخرفة التوريق العربية هذه، في الدراسات العربية، تسميات مختلفة، لاعتبارات تباينت حسب الزمان والمكان: فهي (التزويق) في المغرب العربي، وعند العثمانيين عرفت بـ (الرومي) (2) نسبة إلى بلاد الروم التي هي بلاد الأناضول (تركية في الوقت الحاضر)، أما في شرق العالم الإسلامي فيطلق عليها (اسليمي) أي الزخرفة الإسلامية. وهي التسمية البغدادية نفسها التي حُرِّفت إلى (السليمي) (3)، ويحاول الدارسون المحدثون للفنون الإسلامية إعطاءها تسميات لها جذور تراثية في مصادرنا القديمة مثل (الرقش العربي) (4) أو (التوشيح) (5).

لقد بلغت (الزخرفة العربية) ذروتها في القرن السابع الهجري (الثالث عشر الميلادي)، وكُتب لها الانتشار في جميع أنحاء العالم الإسلامي، إلا أنها أخذت بالانحدار والتراجع عن هذه الزخرفة التجريدية المحوّرة والعودة إلى الزخارف النباتية الطبيعية لسهولة التعامل معها، وبلغت حدّاً كبيراً من التبسيط في العناصر النباتية المختلفة في شرق العالم الإسلامي، وكذلك في بقاع الدولة العثمانية

<sup>1-</sup> Arabesques Decorative of the Renaissance. Paris.1995

 <sup>2 -</sup> ترجمها أحمد عيسى بـ«التوريق السلجوقي». ص153. مصطلحات الفن الإسلامي.
 إستنابول، 1994.

<sup>3-</sup> أردشير مجرد تاكستاني، شيوه تنهيب. طهران. 1375 ش، ص27.

<sup>4-</sup> عفيف بهنسي، دراسات في الفنّ العربي. مصر 1974، ص74

<sup>5-</sup> أحمد فكري، مساجد القاهرة ومدارسها: الجزء الأول، العصر الفاطمي. مصر 1965، ص 176 - 182.

إلا أنها كانت أكثر ثراءً وتكيُّفاً في هذا العهد؛ ولعل ذلك كان نتيجة للتأثّر بالزخارف الصينية الوافدة من الشرق والتي انتقلت عن الطريق السلّعي، وخاصّة الخزف الصيني. وقد سارت هذه الزخارف العديدة جنباً إلى جنب مع الزخرفة العربية في هذه المناطق. وأطلق عليها في الشرق (زخرفة الهتاي)(1)، وتعني (الزخرفة الصينية)، وفي ذلك مؤشّر على مصدرها، وكذلك أطلقت عليها التسمية نفسها في العهد العثماني، أو زخرفة (حل كار\*) (2)التي نحتت تسميتها هذه فصارت (هلكار) في الوقت الحاضر، وهي تعني (صنعة التذهيب)، وهي في التنفيذ أسهل من الزخرفة العربية (التوريق)؛ ولذلك كتب لها الشيوع في شرق العالم الإسلامي وعند العثمانيين. وأمثلة هذه الزخارف بأنواعها المختلفة منتشرة في جميع أنحاء العالم والخط، وتسعى الدول العربية والإسلامية لتطويرها والنهوض بها فناً والخرفياً أصيلاً في الحياة المعاصرة.

#### الزخرفة الهندسية

تقوم هذه الزخرفة على الخطوط الهندسية التي أساسها الخطّ

 <sup>1-</sup> أصلها (الختا) أو (الخطاي) وهم سكان شمال الصين القامى. وقد عَرَّبها أحمد عيسى (مرجع سابق) ب(توريق خطائي)، وذكر أنه صينى الأصل، ص88.

<sup>2-</sup> Redhouse Yeni Turkce Lngilizge Sozluk Istanbul.1968. S.441, halkari

<sup>\*</sup> وهي مكونة من (حل) وهي كلمة عربية معروفة (حل النهب)، و(كار) كلمة فارسية بمعنى (صنعة)، فيكون المعنى: (صنعة حل النهب والزخرفة به) أي ما يسمّى (التنهيب).

المستقيم، كما مَرّ بنا فيما سبق، وتدخل الدائرة الهندسية بتقسيماتها القائمة على المعادلات الرياضية الجذرية في رسم مسارات هذه الزخرفة التي تعطينا أشكالاً لا حصر لها من الأطباق النجمية وما يحيط بها من أشكال هندسية متنوّعة، عبَّرت عن غناها في مخلفات الحضارة الإسلامية والتي لم تبلغ شأوها أي زخرفة هندسية أخرى في العالم.

انطلقت من الدائرة، نجمية المركز، تتعدد رؤوسها وتنطلق إشعاعاتها في تقاطعات لا حصر لها، منها الهندسية الصرفة، ومنها الهندسية الفضفاضة التي تتَّسع دواخلها لحشوات التوريق، تعتمد تأثيرات بعض المواد كالحجر والجصّ والخشب، أو تدخل اللون الساحر في مواد أخرى كالزخرف المزجَّج أو (الزليج) كما يُسمّى في المغرب العربي. أكثرها في المساحات الكبيرة، وأقلّها في الأشرطة وغيرها. نماذجها التاريخية تفوق الحصر، يفوح منها عبق التاريخ، تثير الدهشة وتدعو إلى التأمل والإعجاب، يقف المرء حائراً أمام عظمتها وسحرها الأخّاذ. من أمثلتها الزخارف الهندسية في المدرسة المستنصرية، والقصر العباسي، ومنارة جامع الخلفاء في بغداد، ومزار الإمام يحيى، وآثار المدرسة النورية في الموصل، ولها مثيلات فذَّة في مختلف الآثار العمارية والفنية على طول الساحة العربية والإسلامية، وقد أخضع بعضها للدراسات الفنية، وهي متواصلة للكشف عن سرّها العجيب.

#### الزخرفة الكتابية

تتمثّل الزخرفة الكتابية في فنّ الخطّ العربي الذي يطالعنا في المخطوطات متوناً وزينة، وفي اللوحات فناً وتشكيلاً، وفي العمائر التاريخية سمةً وزينةً زخرفية، يحكي تاريخها ويسبغ عليها حلية تبعث الحياة فيها وتجعلها أنموذجاً للروعة والجمال، مثلها مثل التحف الأخرى في الحضارة العربية والإسلامية.

ومنطلقات الكتابة العربية، شأنها في التأسيس شأن الزخارف الأخرى، حيث انطلقت في البداية. من الخطوط الهندسية بتأثير الكتابة العربية السابقة لها، والتي كانت سائدة في الكتابة العربية الجنوبية في خَطَّ المسند، والتي ذكرنا أنها اعتمدت في رسم مسارات الخطُّ الكوفي عبر القرون الهجرية الأولى بأنواعه المختلفة، البسيط منها أو المروّس ومن ثم المزخرف ، وبعده المضفور، ثم التشكيلات الفنية التي ليست لها حدود، بالإضافة إلى الكوفي المربّع، فكان لها الصدارة في تزيين العمائر في جليلها، وعلى التحف في دقيقها، سواء أكانت خزفية أم زجاجية أم من العاج ومثله الخشب والمعادن، كما نراها على الأنسجة التي أنتجتها دور الطراز حلية تذكارية وزينة حواش تواكب الزمن في تطوّره وتتناغم مع النتاجات الحضارية الأخرى وتنافسها في الجمال لتحقيق الانسجام فيمابينها، ولم تتراخَ أو تضعف إلا عندما حَلّ خطّ الثلث القديم محلّها بحكم تطوّر منظور الذاكرة البصرية نتيجة للتطوّرات الحضارية والبشرية في عالم الإسلام.

وحينما حَلَّ خَطَّ (الثلث القديم) وتطوّراته، فيما بعد، محلّ الخطوط الكوفية منذ القرن السادس الهجري (الثاني عشر الميلادي) وحتى الوقت الحاضر، وجدناه حلية تذكارية وزينة زخرفية في كافة آثار الفنّون العربية والإسلامية، وعلامة حضارية سواء أكانت عمارة أم تحفاً على اختلاف المواد التي صُنِعت منها، وهي تفوق الحصر، ولازالت ماثلة للعيان في كل مكان من العالم الإسلامي، ناهيك عما تزخر به تحفها المنتشرة في كل أرجاء المعمورة، في المتاحف والمقتنيات الشخصية.

#### الزخارف المعمارية

تأتي الزخارف المعمارية مرتدية وشاح العمارة نفسها، فلا يكاد المرء يحسّ بوجودها لشدّة ظهورها، وكما قيل: «فإن من شدة الظهور الخفاء»، لأنها تتشكّل مع عناصر المبنى الأخرى وبموادها الإنشائية نفسها؛ لذلك يُنظر إليها وكأنها جزء لا يتجزّأ من العمارة نفسها، أو كأنها تنوّع في عناصرها، ولكنها في الواقع حليات زخرفية لأغراض تزينية كمحاولة لتحريك العناصر العمارية الأساسية، سواء أكانت واجهات أم مداخل أم عقوداً أم سقوفاً أو غيرها، وقد يكسبها التفرُّد المدهش، وهي كثيرة في تفاصيل العمارة، مبثوثة في جنباتها مثل: المقرنصات في انتقالات السقوف، والدلايات في المداخل، والشرفات في النهايات، والمشاكي في الواجهات،

والأعمدة والعقود النافرة في السطوح على المحاريب والجدران، والصنوج في العتب، والتيجان في الأعمدة، والكباش الساندة، وغيرها مما نرى أمثلته الحيّة في عناصر العمائر التي تطالعنا في المدن الإسلامية التاريخية عامّة.

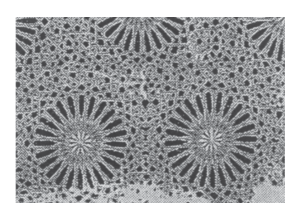
## الزخارف الأخرى

تقوم الزخارف الأخرى على الأسس القائمة عليها الزخارف النباتية نفسها إلا أن تصاميمها تعتمد على جماليات المحيط الأخرى، وتقوم وحداتها على الحيوانات كالغزلان والأرانب وغيرها، أو على الطيور كالحمام والنسور، ولم تقف عند هذا الحد بل تجاوزته إلى الإنسان نفسه، نجد ذلك بصورة خاصة في التحف المعدنية وهي معروفة، أو في العمارة. ولعل من أبرز أمثلتها الأفاريز الزخرفية في دار المملكة البدرية في الموصل التي بناها بدر الدين لؤلؤ سنة 630هـ المملكة البدرية في التحف الكتابية والتوريقية والإنسانية والحيوانية وهي التي تعلق جدران قاعتها الرئيسية، هذا بالاضافة إلى عمائر أخرى في تلك المنطقة، كما هي في التحف المعدنية والخزفية والعاج وغيرها.

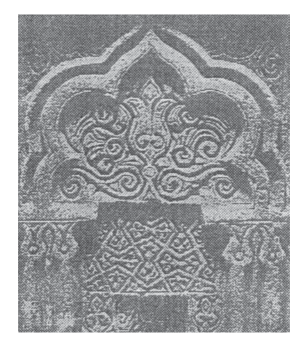
وتوالت إبداعات الفنان المسلم المزخرِف، ولم تقف عند حَد في عصوره الذهبية الحضارية، وهذا هو عنصر التميَّز في ثراء هذه الزخارف وتحقيقها الذروة في هذا الفنّ على جميع المستويات وفي

مختلف الصعد؛ حيث نجد الفنان المسلم، هنا، يقوم بعملية مزج ذكية ومتناغمة تجمع بين نوعين أو أكثر من الأساليب الزخرفية التي مرَّت بنا، فنراه تارةً، يغطّي المساحات المطلوب زخرفتها بالزخارف الهندسية، ويطعّمها بحشوات من الزخرفة العربية التوريقية، وهذا ما نشاهده في معظم العمائر في أواخر العصر العباسي، وكذلك نراه، تارةً أخرى، يمزج بين الزخرفة التوريقية، والكتابات في الأشرطة الكتابية مهاداً أو تجميلاً في الفراغات بين الحروف، ونراه تارة ثالثة يمزج بين الكتابة والزخرفة الإنسانية والحيوانية فيبعث فيها الحياة فتشيع جوّاً من التآلف بين المشاهد والأثر، وهذا ما نشاهده في بعض التحف المعدنية والمخطوطات المصوَّرة.

إن الكلام لا ينتهي عن الزخرفة العربية والإسلامية؛ ذلك الحلم المتحقِق الذي تندرج في عالمه حضارة عمرها أربعة عشر قرناً، بمساحة العالم القديم، من تخوم الصين وحتى المحيط الأطلسي (بحر الظلمات)، طابعها العام زخرفي الإشعاع. إشعاع نوراني السطوع، وماذلك إلا لمسة خفيفة تحرِّك المشاعر وتدفع المشاهد للدخول إلى هذا العالم الزاخر بكل ما هو جميل: ارتياداً، واطلاعاً، ودراسة، واحتواءً، وديمومة، تخلق صلات علوية تسمو بالإنسان وتنقله إلى عوالم التفكر في ملكوت السموات والأرض، عوالم الخير والمحبّة والسلام.



زخارف مدرسة قره طاي الهندسية على الخزف، قونية /تركيا، ق7هـ.



زخارف توريقية وهندسية ومعمارية على محراب جامع الأجويجاتي في الموصل من القرن الخامس الهجري

# تاريخ الخطوط المغربية: النشأة والتطوّر

يهدف البحث إلى دراسة مركّزة عن نشوء الخطوط المغربية وتطوّرها فيما تيسر من معلومات عنها، ودراسة بعض آثارها الخطية، وإلقاء بعض الضوء على مسمَّياتها المتداولة حديثاً، في المغرب العربي بصورة خاصّة، بعد الاطّلاع على بعض دراساتها والبحوث التي قدّمت فيها بعض المحاولات لمعالجتها تاريخياً وعلمياً وفنياً، كدراسات ابن خلدون، والرفاعي، وسكيرج، وشريفي، والخطيبي، والسجلماسي، وشبوح، والشقيري، والمنوني، وأفا، والمغراوي، وغيرهم. ومن الغربيين هوداس، وجيمس، وأغلبها متوافرة لدى الدارسين. والإيجاز يقتضى أن نحاول أن نأتي إلى ما يفيد في محاولة إثرائها بشكل مفيد، مع مؤشِّرات لمنطلقاتها، تعطى فكرة مناسبة عنها، مع إدراك الباحث صعوبة ذلك، للأسباب التي سوف تتضح من خلال هذه الإطلالة التي تحاول أن ترسم معالم محدّدة لها، رغم تنوّعها الكبير وتشعُّبها إلى حَدّ تكاد أن تكون الأساليب الشخصية هي الصفة المتغلّبة عليها، ومع ذلك فإنها لا تخلو من ملامح مشتركة عامّة لا تخفى على الدارس، كما سنرى.

الكتابة العربية قديمة جدّاً، وجذورها عميقة، تعود إلى الألف الثاني قبل الميلاد، وولادتها ترتبط بولادة الكتابة الأبجدية التي مرّت بمراحل منذ أن كانت رموزاً للكلمات المادّية، وبعدها للكلمات المعنوية، وصولاً إلى المقاطع المرسومة، ثم تحوُّل بعضها إلى علامات، وبقاء بعض الكتابات مقطعية فيها حتى انتهت إلى الكتابة الهيروغليفية المصرية وغيرها، وكذلك مسار الكتابات المسمارية وغيرها، وحينما اخترعت الكتابة الأبجدية المعتمدة على أصغر وحدة صوتية تقع في مقدِّمة الكلمات (حرفها الأوّل) والتي كانت نقلة كبرى في تاريخ البشرية، نجد أن مسمَّياتها عربية، بدلالة رسومها التي حفظتها لنا الكتابة اليونانية اسماً ورسماً (1)، الأبجدية التي تنقلت في أرجاء الجزيرة العربية شرقاً وغرباً وشمالاً وجنوباً، متطوّرة ومبتعدة عن رسومها الأصلية في الكنعانية والفينيقية والآرامية وما نتج عنها، وصولا إلى العربية الشمالية (عربيّتنا)، لأن هناك عربية جنوبية من المنبع نفسه، عربيّتنا هذه كانت قبل الإسلام تسمّى كتابتها (قلم الجزم)(2) أي خط الجزم، والجزم له معان متعدِّدة(3)، من جملتها الكتابة المجزومة (أي المقطوعة من كتابة سابقة،

<sup>1-</sup> شعبان عبىالعزيز خليفة، الكتابة العربية في مرحلة النشوء والارتقاء، العربي للنشر والتوزيع، القاهرة 1989، ص 48.

<sup>2-</sup> ابن دريد، أبوبكر محمد بن الحسن بن دريد الأزدي، جمهرة اللغة، حيدر آباد، الركن، 1344 هـ، مادة (ج ز م) 91/2.

<sup>3-</sup> يوسف ننون، «المسند والكتابة العربية المبكرة»، مجلة «آفاق عربية» ع: 11 و 12 / 1998، ص 36.

وقد رجح لدينا أنها مجزومة من الكتابة الحضرية (1)، وحينما جاء الإسلام صار يطلق على هذه الكتابة «القلم المكّي» (2)، وهو الخطّ الذي ساد في البلاد الإسلامية في القرون الثلاثة الهجرية الأولى، وبدأ التحوّل عنه في القرن الرابع الهجري، ووضح ذلك في القرن الخامس الهجري، عندها انقسمت الكتابة في العالم الإسلامي إلى قسمين: الأول في المشرق، وهي الكتابات المشرقية التي أساسها «الكتابة المنسوبة» وعلى رأسها قلم «الثلث» الخطّ الذي تطوّرت منه خطوط كثيرة، وأكثرها لازال معروفاً حتى الوقت الحاضر، وعليها دراسات كثيرة ولها كراريس متعدّدة تحتوي قواعد رسومها، والثاني في المغرب، وهو الذي تطوّر عن «الخطوط الموزونة»، وهو الآخر مساره التطوّري والأنواع التي استقرّ عليها فيما سيأتي لاحقاً.

## 1 - خطوط القرون الثلاثة الأولى الهجرية:

لقد ارتبط الخطّ العربي بالقرآن الكريم منذ نزوله في مكة المكرمة والمدينة المنورة، حيث كان «القلم المكي»، الذي سلك مراحل ثلاث: الأولى كان فيها يكتب بطريقتين، فكتب - بدايةً - كما وصفه ابن النديم - بحرف ألفه المائل إلى اليمين والمنتهي بتعويجة إلى

 <sup>1-</sup> يوسف ننون، «الكتابة الحضرية وأثرها في نشوء الكتابة العربية»، مجلة «فنون إسلامية» لننن، ع 1 /2009، ص 86-96.

<sup>2</sup> ابن النديم، أبو الفرج محمد بن إسحق (385 هـ) الفهرست، المكتبة التجارية- القاهرة، 2 د، ت، ص 41.

اليمين أيضاً (1)، حيث نجد أن هذه الصفة تكاد تكون سائدة في القرن الأول الهجري، وهو الخطّ الذي بدأت العناية به فأكسبته شكلاً «جليلاً مبسوطاً» في مصاحف الأمصاركما وصفه المشاهدون له، وقد ورد ذلك عند القلقشندي، وقد شرح كلمة المبسوط فذكر أنه المُعبَّر عنه الآن باليابس، وهو مالا انخساف ولا انحطاط فيه» (2)، أي أن خطوطه المستقيمة هندسية، وعكسه «المقوَّر» ففسَّره بالليِّن، وكان في هذه المرحلة يُرسَم باليد التي لم تكتسب المهارة اللازمة لضبطه، وكانت صورته الأخرى تتمثّل في الكتابة السريعة التي أطلق عليها «المشق» الذي استُعمِل في الكتابات السريعة من غير كتابات المصاحف التي نهى التابعون أن تُكتب بها المصاحف التي نهى التابعون أن تُكتب بها المصاحف الشريفة، ومنه تطوَّرت الكتابات الليّنة الأخرى (3).

وكانت المرحلة الثانية هي مرحلة تحسين الخط المكي فيما سُمِّي «الخطوط الموزونة»، وتمثِّل كتابات المصاحف الكريمة في القرن الثاني الهجري هذه المرحلة التي انتهت بالاستقرار على القلم المكي المحقّق والذي أُطلِق عليه اسم «قلم المصاحف» في الخطوط الموزونة، وهي المرحلة الثالثة والتي سادت في القرن

<sup>1-</sup> المصدر السابق، ص 14.

<sup>2-</sup> القلقشندي، أبو العباس أحمد علي (861 هـ): صبح الأعشى في صناعة الإنشا، نسخة مصورة عن الطبعة الأميرية، 3 /11.

<sup>3-</sup> السجستاني، أبوبكر عبدالله بن سليمان بن الأشعث الحنبلي (316 هـ): كتاب المصاحف، تحقيق محب الدين عبدالله السبحان واعظ، (مجلدان)، إدارة الشؤون الإسلامية- الدوحة، 1415هـ/1995م،1/ 463.

الثالث الهجري، واستمرَّت في القرن الرابع الهجري في عموم البلاد الإسلامية شرقاً وغرباً، وفي نهاية هذا القرن بدأ التطوير الذي قَدَّم لنا نماذج مختلفة من الخطوط الموزونة في القرون التالية نتيجة مزاحمة «الكتابة المنسوبة» والتي أزاحته، ولم يبق منه سوى الأثر التزييني المصاحب لها(1).

وبالرغم من استقرار أشكال حروف الخطوط الموزونة لم توضع لها قواعد تضبطها، واعتُمِد التقليد والمحاكاة في تعلُّمها، وقد بدأت رسوم كتاباتها تخطّ بقلم جزم أي مستوى السنّين، ثم حرفت قطته قليلاً، بعد ذلك، لتسهيل حركته ولرسم الخطوط العمودية والأفقية بعرض متقارب، وكانت هذه الخطوط مستقيمة بشكل هندسي أي بشكل مبسوط، خاصة في خطوط المصاحف في جميع أنحاء البلاد بشكل مبسوط، خاصة في خطوط المصاحف في جميع أنحاء البلاد الإسلامية (كما ذكرنا فيما سبق)، وأطلق عليه بعد هذا التاريخ اسم «الخطّ الكوفي»، كما سيرد في الكلام عن الخطّ الكوفي في المغرب.

## 2 - الخطوط المغربية:

لقد مَرَّ بنا أن محاولة التغيير في الخطوط الموزونة قد بدأت في القرن الرابع الهجري في عموم البلاد الإسلامية، وأفرزت الكوفي الشرقي ومقدّماته في المشرق، ومثل ذلك حصل في المغرب، حيث

<sup>1-</sup> يوسف ذنّون ومحيي الدين سرين، مادة (كوفي)، الموسوعة الإسلامية التركية، المجلد (26) أنقرة، 2002، ص 342.

شهد تغييرات أساسية على الخطوط الموزونة موازيةً لما حدث في المشرق في الكوفي الذي نُسِب إلى نيسابور، وفي المغرب نُسِب إلى القيروان، وبقى منه مصحف الحاضنة المؤرَّخ سنة 410 هـ (1). والمرجَّح أن ذلك كان إيذاناً بتوجُّه جديد، في المشرق، نحو «الكتابة المنسوبة»، وفي المغرب نحو كتابة جديدة وسيلتها كتابة الخطوط الموزونة بقلم «مدبَّب» الرأس، تبعه تغيير في رسوم أشكال الحروف العَصِيّة على هذا القلم، صحب ذلك حليات مع أغلب الحروف، ويظهر أن ذلك كان حركة تجميلية للتعويض عن الجمال والجلال الذي كان متوافراً في الكتابة بالقلم «العريض» الرأس الذي كان مستعملاً في الخطوط الموزونة، ولعل مبعث ذلك محاولة الأداء السريع مع الحفاظ على الأسس الجمالية التي حقّقتها الخطوط الموزونة، بالإضافة إلى دوافع التميُّز والخصوصية، شأنها شأن التميُّز في نقط الإعجام والتسلسل الأبجدي والخصوصية في أشكال رسوم الأعداد الحسابية الذي أوجد سلسلة جديدة، بعدها تنوَّعت الخطوط المغربية، ويأتي في مقدّمتها:

## أ - الخطّ المغربي المبسوط:

إن هذا الخطّ الذي نُسِب تطويره إلى الأندلس (2)، وسُمِّي (الخطّ

<sup>1-</sup> شريفي، محمد بن سعيد، خطوط المصاحف عند المشارقة والمغاربة من القرن الرابع إلى العاشر الهجرى، الشركة الوطنية، الجزائر، 1982، ص 249.

<sup>2-</sup> ابن خلدون، عبدالرحمن بن محمد الحضرمي (. 808 هـ)، مقدمة ابن خلدون، تحقيق حامد أحمد الطاهر، دار الفجر، القاهرة، 1425هـ/2004م، ص 505.

الأندلسي)، نجد أنه حمل المميزات الأساسية في الخطوط الموزونة، فلم توضع له قواعد، واعتمد تعلُّمه على التقليد والمحاكاة، حاله حال الخطوط الموزونة، كما اعتمد رسمه على الخطوط المبسوطة في شكل حروفه، إلا أنه تصرَّف فيها لتناسب الرسم بالقلم العريض (المدبَّب) الرأس، واعتمد كذلك على حركة اليد، كما هو الحال في «الخط المكي» في بداية أمره، ثم حمل الاسم نفسه، الذي هو صفة هذه الخطوط الرئيسية وهو «المبسوط»، وهو مصطلح قديم أطلق على خطوط المصاحف في «الخطوط الموزونة» فذكر أن مصاحف الأمصار التي كتبت في زمن الخليفة عثمان بن عفان -رضى الله عنه-كانت بخط «جليل مبسوط»(1)، كما أن هذا المصطلح وُصِفت به الحروف المنسوبة في المشرق، وكذلك يقال لقلم الخط «قلم مبسوط» وهو القلم المستوي السنّين، ويسمّى قلم جزم، وهو أصلح قلم لكتابة الخطوط الموزونة، خاصة إذا استُعمِلت المسطرة في تنفيذ رسومه بإتقان<sup>(2)</sup>.

مما تقدّم نجد أن الخطّ الأندلسي المبسوط هو وليد الخطوط الموزونة بقلم دقيق (مدبّب) عريض الرأس، وأنه - بانتقاله إلى المغرب العربي بهذه الصورة - «غلب على الخطّ الإفريقي وعفى

<sup>1-</sup> الزفتاوي، محمد بن أحمد (806 هـ): منهاج الإصابة في معرفة الخطوط وآلات الكتابة، حققه هلال ناجى، مجلة «المورد» ع 4/ 1986، ص 237.

<sup>2-</sup> البطليوسي، ابن السيد (521 هـ) الاقتضاب في شرح أدب الكتّاب، تحقيق عبدالله البستاني، المطبعة الأدبية، بيروت، 1901، ص 87.

عليه ونسي خط القيروان، والمهدية» كما ذكر ذلك ابن خلدون<sup>(1)</sup>، وقد كان خطّهما من الخطوط الموزونة، وشاهِدُ ذلك مصحف فضل، مولاة أبي أيوب، المؤرَّخ سنة 290 هـ <sup>(2)</sup>، وما ذكره ابن خلدون حيث أفاد: «كان الخط الإفريقي المعروف رسمه القديم لهذا العهد يقرب من أوضاع الخط المشرقي»<sup>(3)</sup>.

ومن الخط الأندلسي المبسوط وُلِد الخط المغربي المبسوط، باختلافات بسيطة في طريقة تنقيط الحروف الآخرية التي تقع في نهاية السطور، وهي حروف (ن،ف،ق،ي)<sup>(4)</sup>، ومثله الجزائري والتونسي، وقد دخلت الأخيرين بعض التأثيرات المشرقية المحدودة<sup>(5)</sup>، (الشكل 1) بين مَد وجزر.

وأقدم مخطوط بالخطَّ المغربي الأندلسي المبسوط المعروف يعود إلى سنة 483 هـ - 1090م، وهو مخطوط القرآن الكريم المحفوظ

<sup>1-</sup> ابن خلدون، مصدر سابق، ص 505.

<sup>2-</sup> محمد الصادق عبداللطيف، في التاريخ الثقافي التونسي، لمحات من تطور الكتابة والخط في تونس إلى نهاية القرن الخامس الهجري، ص 99، كتاب «الخط العربي بين العبارة التشكيلية والمنظومات التواصلية» بيت الحكمة، قرطاج، 2006.

<sup>3-</sup>ابن خلدون، مصدر سابق، ص 505.

<sup>4-</sup> المنوني، محمد بن عبدالهادي (1999 م)، تاريخ الوراقة المغربية، صناعة المخطوط المغربي من العصر الوسيط إلى الفترة المعاصرة، منشورات كلية الآداب، الرباط، 1991، ص 45.

<sup>5-</sup> هوداس. أو، «محاولة في الخط المغربي»، ترجمة عبدالمجيد تركي، ضمن كتاب «قضايا ثقافية من تاريخ الغرب الإسلامي، نصوص ودراسات»، دار الغرب الإسلامي، بيروت، 1409 هـ- 1988 م، ص 476.

## المجزء الثامز والمتثروق

إريخ أأستاتا بينسرمشل الفقع ألع مرتفة بترايد الميالاته والتأة

## الشكل(1)

مصحف حفاظ متقابل بالخطّ المغربي المبسوط، خطّ الحاج زهير باش مملوك سنة 1275 هـ - تونس.

(عن المبطوع سنة 1403هـ)

في مكتبة جامعة أوبسالاً في السويد (1)، وخطّه المتكامل يدلً على أن هناك مرحلة أو مراحل سبقته حتى وصل إلى هذا النضج، (الشكل 2)، يؤيّد هذا الرأي ما ذكره شريفي أن الخطّ المغربي في غير المصاحف كان في الأندلس، ويعود إلى سنة 382 هـ – 992م (2)، توالت بعد ذلك مخطوطات المصاحف في الأندلس في القرون التالية، وخاصّة في القرن السادس الهجري، ومن أمثلة ذلك المصحف الكريم الذي كتبه عبدالله بن محمد بن غطوس سنة المصحف الكريم الذي كتبه عبدالله بن محمد بن غطوس سنة المصاحف الكريمة في بلنسية (3)، وقد اختص هذا الخطّ بكتابة المصاحف الكريمة في الأندلس والمغرب العربي حتى الوقت الحاضر لثبات أشكاله وجماله ووضوحه (4).

## ب- الخطّ المغربي المجوهر:

اعتُمِد هذا الخطّ في الكتابات عامّة ولدى النسّاخ في المخطوطات من غير القرآن الكريم، وهو الخطّ المغربي المبسوط الذي دخلته بعض التغييرات باستعمال أشكال من الحروف من الخطوط الأخرى من غير الخطوط الموزونة أو الكتابات العادية للأداء السريع فيه،

 <sup>1-</sup> جيمس، ديفيد، بنائع المخطوطات القرآنية، مختارات من العالم الإسلامي، المجلس الوطني للثقافة والفنون والآداب، الكويت، 1407هـ- 1980م، ص 13.

<sup>2-</sup> شريفي، مرجع سابق، ص 255.

<sup>3-</sup> المرجع السابق، ص 269.

<sup>4-</sup> عمر أفا ومحمد المغراوي، الخطّ المغربي، تاريخ وواقع وآفاق، وزارة الأوقاف والشؤون الإسلامية، الدار البيضاء، 1468هـ،2007م، ص 58.



الشكل(2)

مصحف بالخط المغربي المبسوط مؤرخ سنة 483 هـ (1090 م) مكتبة جامعة أوبسالا - السويد

(بدائع المخطوطات القرآنية ص11)

تْ هَ اكتب فِه الكاغرِحة ما استقام خكى وجاد، وتم ونن أوكداد، ولل زمتُ ابنَ عمّنا الشيخ مولى أحمد رجد الله - وكان ذا خكة هدس ، مُ وَنِن مستحد، وكان يُعلَمني انتكفاع الحرو وإنسا فَها، ويغ رلى النسبة من الكتابة وتع بفَها .. "

> الشكل (3) مثال للخط المغربي المجوهر للخطاط: محمد المعلمين. (المنوني، تاريخ الوراقة المغربية، ص13)

وعُدَّ ذلك نوعاً من التحسين مع المحافظة على خصائص الخطّ المغربي المبسوط في عدم وجود قواعد مسطرَّة له، والاعتماد في رسمه على التقليد والمحاكاة مع دقة حروفه، كذلك حافظ على التغييرات التي حفظها في بعض حروف الخطّ المبسوط وتصرّف في البعض الآخر، وأهمّ شيء فيه المحافظة على الحِليات التزيينية التي أدخلها على رسم الحروف كما هو الحال في الخطّ المبسوط، والمحافظة على شكلها التقليدي في بعضها الآخر، ويُدرَك ذلك من التدقيق في نماذجه (الشكل 3).

#### ج- خطّ الثلث القديم المغربي:

تطوّر خط الثلث في المشرق حيث كان خطاً من الخطوط الموزونة يُكتب بقلم عرضُ رأس قطته ثماني (8) شعرات، واندثر هذا الخط مع اندثار الخطوط الموزونة، وقد أطلق عليه الباحث (خط الثلث الأقدم)، تلاه (خط الثلث القديم) في الكتابة المنسوبة، والذي يُنسَب اختراعه إلى إبراهيم الكاتب (200هـ)، ولربما شاركه فيه آخرون، وهو الخط الأساس والرئيس في الخطوط المشرقية، وقد ساد في العراق وشرق العالم الإسلامي إلى القرن الثامن الهجري وفي الدولة العثمانية، بعد ذلك قليلاً، وفي مصر والشام حتى القرن العاشر الهجري العاشر الهجري (1)، وهو الذي انتقل إلى الأندلس والغرب الإسلامي

<sup>1-</sup> يوسف ننّون، «خطّ الثلث والمخطوطات»، مجلة «حروف عربية»، ع 16، 1426هـ - 2005م، ص4.



الشكل 4

خط الثلث القديم المغربي في محراب جامعة القرويين في فاس، مؤرَّخ سنة 531هـ - 1137م.

(TABBA,A, THE PUBLICIT-XT,P.137)

في القرن الخامس الهجري واتّخذ طابعه المغربي، واكتسب شكله الخاص في القرن السادس الهجري، خاصّة في فاس (الشكل 4)، وقد شاع بعدها على العمائر في عموم المغرب الإسلامي، وكذلك في بعض المخطوطات، وخاصّة في تزيين المخطوطات، الخزائنية (1)، واستمرّ حتى الوقت الحاضر، بينما تطوّر خطّ الثلث القديم هو الآخر في الشرق، وحلَّ محلّه (خطّ الثلث المحقّق) الذي المحقّق على أثر ذلك، وقد تَمَّ تحسين هذا الأخير أيضاً في أواخر الدولة العثمانية، فكان «خطّ الثلث الحديث» الشائع في المشرق حتى الوقت الحاضر.

#### د- خطّ المسند (الزّمامي):

إن كلمة (المسند) هنا جاءت من كلمة (السند) بمعنى (العقد)، لأن هذا الخطّ استُعمل في كتابة الوثائق العدلية والتقاييد الشخصية وما شابه ذلك<sup>(3)</sup>، ولا علاقة لهذه الكلمة بالكتابة العربية الجنوبية التي تسمّى كتابتها (المسند) وهو الخطّ الحِمْيَري كما ذكر ابن خلدون<sup>(4)</sup>، لا، بل هو كتابة كافة الدول اليمنيَّة القديمة من المعينيين

<sup>1-</sup> السجلماسي، محمد، نخائر مخطوطات الخزانة المكية بالمغرب والخزانة الحسنية، تعريب: محمد الصغير جنجار، منشورات أ.سي.ر، باريس، 1987.

<sup>2 -</sup>ننون، خطّ الثلث، مرجع سابق، ص4 وما بعدها.

<sup>3 -</sup>المنوني، مرجع سابق، ص47.

<sup>4-</sup> ابن خلدون، مرجع سابق، ص 502.

والسبأيين والحِمْيريين، وهذا معروف لدى جميع المشتغلين بتاريخ اليمن، والمعنى نفسه تؤدّيه كلمة (الزمام) التي تعني: مازُمَّ به، وزَمُّ الشيء شَدُّه (1)، ومنه زمَّمَ الشيء قيَّده، أي ضبطه بالكتابة، والزمام ديوان في الدولة الفارسية لضبط عمل الدواوين، وقد أطلق عليه (زمام الأزمة) (2)، وهو كتابة أكثر مما هو خطّ متعارف عليه، يتسم بالوضوح والبساطة حتى يُقرَأ بسهولة بعيداً عن الالتباس للمحافظة على الحقوق، وهو أشبه بكتابة (التعليق) المشرقية، بمسارات رسومها العامّة المرسلة، وكتاباته ليست لها قواعد أيضاً، وتغلب عليها الأساليب الشخصية، وقد حاول بعض الخطّاطين كشف النماذج التي تحتوي قواسم مشتركة الملامح فعدّوها ممثّلة لهذه الكتابة، وسطّروا مثالاً لها(3)، (الشكل 5).

#### ه - الخطّ الكوفي في المغرب:

حينما أفل نجم الخطوط الموزونة في نهاية القرن الرابع الهجري، بدأ تطوّر خطّ المصاحف، وأضاع تركها مسمّيات الأساليب التي اشتقّت من هذه الخطوط التي ذكرها ابن النديم في رواياته عن ابن

<sup>1-</sup> ابن منظور، أبو الفضل جمال الدين بن مكرم الإفريقي المصري (711- هـ): لسان العرب، (15 مجلداً) دار صادر، بيروت، د.ت، مادة (ز م م).

<sup>2-</sup> أحمد رضا (1953-م), معجم متن اللغة، دار مكتبة الحياة، بيروت، 1378هـ - 1959م، 3/60، وقد نكر أن أول من عمل ديوان الزمام هو عمر بن بديع في خلافة المهدي العباسي، حينما جمعت له الدواوين، ففكر أنه لا يستطيع ضبطها إلا بزمام يكون له على كل ديوان، ثم فوق ذلك ديوان زمام الأزمة (نقلاً عن الطبري).

<sup>3</sup> المنوني، مرجع سابق، ص14.

ة ه فارکشب الکاغرمتی انستار خطی و که و و تروزی کوکاد ، میلادت / برکه الکینج موکوده کار دیمه دارید، رکاده فواضط صدی مروزی مستحدیت رکاده میدندی انتیکار الوجه و اوتسانها و پیغزری المنسب پرکه کماری م تغریفها

> (الشكل 5) مثال لخط المسند (الزمامي) المغربي، للخطاط عبدالسلام الكنوني. (المنوني، تاريخ الوراقة المغربية، ص14)

ثوابة (- 227هـ) وغيره، ومما ذكرها هو<sup>(1)</sup>، برز مصطلح (الخطّ الكوفي) كتسمية لجميع أنواعها، وهو -كما هو معروف- أنها تتّسم بمساراتها الهندسية الفنية المتقنة، وأوّل من أطلق هذه التسمية مؤلّف مجهول وصلتنا رسالته الموسومة «رسالة في الكتابة المنسوبة»<sup>(2)</sup>، وكان الكلام يدور فيها على ابن البوّاب (- 413هـ)، فذكر فيها أنه كتب الخطّ الكوفي فأنسى القرن السالف، فهي - في كلّ الأحوال - لا يمكن أن تعود إلى أقدم من القرن الخامس الهجري-الحادي عشر الميلادي، وقد ذُكرت كلمة (كوفي) في مصادر سابقة، ولكنها لا تشير إلى الخطّ ولا إلى أيّ دور لمدينة الكوفة المعروفة في ابتكار خطّ كهذا أو في تطوّره، وما ورد من إشارات لهذه الكلمة لا تفيد ذلك<sup>(3)</sup>، لذلك تعدّ «تسمية» محدثة للتعويض عن الجهل بحقيقة أسماء هذه الخطوط.

وهنا، في المغرب، كُتب هذا الخطّ الذي سُمِّي «الخطّ الكوفي المغربي» على غرار كتابة العناوين في الخطوط الموزونة، وما كان في هذا الاتّجاه هو استمرار له يستوي في ذلك المشرق والمغرب، وإذا كان هناك استثناء في المساحات الكبيرة أو في العمارة فإنه

<sup>1-</sup> ابن النديم، مصدر سابق، ص14، 15، 16.

نشرها الدكتور خليل عساكر في «مجلة معهد المخطوطات العربية» 1/1955، ص 121 - 127، وأوّل نشرة لها سنة 1887، نقلاً عن رايس الذي لخّص منها ما يتعلّق بابن البواب في كتابه: المخطوط الوحيد لابن البواب، في مكتبة تشستر بيتي، ترجمة أحمد الأُرفلي، جنيف، 1980، ص15.

<sup>2-</sup> يوسف ذنّون، «قديم وجديد في أصل الخطّ العربي وتطوّره في عصوره المختلفة»، مجلة «المورد» ع 4/ 1986، ص12.

يتبع التطوّرات التي لحقت بالخطّ الكوفي في كل مكان؛ إذ تنوَّعت فيه خطوط الكوفي حتى عُدّت بالعشرات، ولم تُحد بضابط، وتحتاج إلى دراسات مفصّلة فيها، وقد حاول ذلك الغربيون فيها، وعلى رأسهم أدولف كروهمان وغيره، ولكنهم لم يحقِّقوا إلاّ النزر اليسير فيها، ووصفهم للكوفي بأنه بسيط ومروَّس ومورّق ومزهّر ومضفور ومؤطّر ومربّع لا تفي بأنواعه التي بلغت العشرات في رأي الخطّاطين (1).

#### و- الخطوط والكتابات الأخرى:

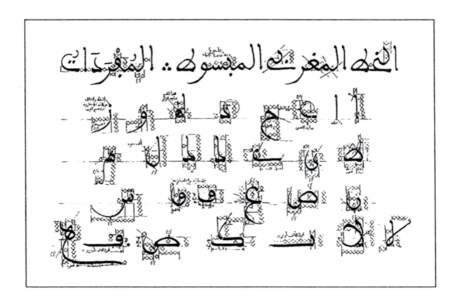
وُجِدت بعض الكتابات الأخرى المتأثرة بالخطوط المغربية، وهي -في الغالب- تقع جنوب الصحراء الكبرى والسودان الغربي، وضمن بعض الدراسات ذكر (السوداني) و(التنبكتي)<sup>(2)</sup> و(السُّوقي)، ومن ملاحظة أشكال كتاباتها نجد أنها محاولة خطية، ولكنها لم تبلغ الاستقرار، وهي إن بدت بعض الملامح فيها باستعمال القلم المسنّن الذي منحها بعض الثقل في حروفها، والغلظ في أشكالها، وعدم التناسق، وغير ذلك، إلا أنها لا تُصَنَّف ضمن الخطوط الفنية،

<sup>1 -</sup> انظر مادة «الكوفي» في الموسوعة الإسلامية التركية (انظر هامش 9) ، ويحضرني في موضوع «الكوفي»، حينما رأيت لوحة بالخطّ الكوفي للخطاط والمزخرف المغربي المعروف عبدالله بن عبدالكريم الوزاني، وجدتها مختلّة في قواعد هنا الخطّ، فسألته عن القاعدة التي كتبت بها هنه اللوحة، أجابني بأن الخطّ الكوفي ليس له قواعد، وكان ذلك في المهرجان المغاربي الأوّل سنة 1990، في الرباط، فأخبرته أن للخطّ الكوفي قواعده، وقمت بإعطائه دروساً في قواعده خلال فترة وجودي في المهرجان فأتقنها، وقد رأيت له لوحات بهنا الخطّ بعدها، وقد أجاد قواعده.

<sup>2 -</sup> ھوداس، مرجع سابق، ص468.

وإنما هي جزء من الكتابات الاعتيادية المتأثّرة - بطبيعة الحال-بالخطوط والكتابات السائدة في الشمال الإفريقي، وخاصّة منها ما يميل إلى صِنف المبسوط، وتُصَنَّف ضمن الأساليب الفردية، ولكل منها مواصفاتها الخاصة.

بعد أن قدَّمنا هذه الصورة الموجزة للخطوط المغربية وكتاباتها، وقد ظهرت أنها قد استقرّت على أشكال محدّدة وخصائص تحكم رسومها، تتراوح بين الضبط العام في بعضها، كالمبسوط والمجوهر والثلث القديم المغربي، والكوفي إلى حَدِّ كبير، وبين التخفيف والحرّية في رسوم كتاباتها الأخرى، نقول: إنها بحاجة إلى وضع قواعد لها تُستنبط من الأساسيات في رسومها، كما فعل الخطاط على بنعياش رحمه الله، (انظر الشكل رقم 6)، على أن يُستعمل قلم مسنَّن (عريض) في رسومها حتى يتم ضبط أشكال حروفها في كل نوع، تُشكّل خطوة تطوّرية ترسي قواعد هذه الخطوط العامّة والخاصّة استناداً إلى الموروث الكبير فيها، وبعمل مؤسّساتي مدعوم أكاديماً وفناً وتطبقاً.



الشكل 6 نموذج من محاولات تقعيد الخط المغربي المبسوط بخط المرحوم علي بنعياش

## فنّ الخَطّ العربيّ وأثر الرّقمَنة فيه

يحاول البحث تسليط الضوء على مفهوم «فن الخط العربي الذي لم يتّضح للكثيرين إلى الآن، لاختلاط المصطلحات في التعريف، ثم لعلاقته بمعطيات الحاسوب، وفي الذات حول «الرقمنة» التي تقوم على العمل في النواحل العلمية من هذا الفنّ، حصراً لقواعده وتعريفاً بأنواعه وتسجيل وإحصاء كل ما يتعلُّق به لغةً واصطلاحاً وتاريخاً، وما له صلة معرفية بذلك، مع مسح الحقول التي يوجد فيها، بوصفه العلامة المميّزة الأساسية في نتاجات الحضارة العربية والإسلامية، لأنه الصفة الأبرز التي تسم نتاجات الفنّ الإسلامي وتميّزه على الفنون العالمية الأخرى، هذا بالإضافة إلى إيضاح الثوابت المرتبطة باللغة فيه، والمتغيّر والمتطوّر فيها عبر العصور، ومنطلقات العنصر الخلاق في مواجهة المستجدّات التي تعرّض لها عبر الصور. وأخيرا إلقاء الضوء على العلاقة بين فنّ الخط وبين الرقمنة بإيجاز يفي بالغرض، لأن محاولات التحرُّك الرقمني باتت معروفة ومطبّقة، وهي تهيّئ مادة ميسّرة للباحث في كل ما يتعلّق بفنّ الخط العربي، ولكنها تقف فيه عند حدوده المعرفية، ويبقى

#### الإبداع فيه مجاله الأرحب في التطوّر.

قبل الدخول في صلب الموضوع لابد من إيضاح بعض المفاهيم التي وُجدت في الساحة الثقافية نتيجة انطباعات عامّة لا أساس لها من واقع فنّ الخط العربي، وهي انطباعات لها أسبابها التي يطول شرحها، ولكنها تندرج ضمن قصور الثقافة الخطّية بصورة عامة، وعند الخطاطين أنفسهم بصورة خاصّة، ولعل المشكلة الأساسية في هذه الثقافة هي أن غالبية الذين طرقوا هذا الموضوع لم يكونوا يمتلكون عدّة البحث فيه، والنتيجة ثقافة فقيرة، وتراكمات من المعلومات التي تنقصها الخبرات المطلوبة والبحث العلمي الصحيح، تجاذبها المرتادون الذين تنقصهم المعرفة بهذا الفنّ، ومنهم الخطاطون الذين لا تتعدّى درايتهم حدود معرفة قواعد خطوط عصرهم التي اكتسبوها من أساتذتهم، ومثلهم المهتمّون الذين تنقصهم خبرات أهل الخط، وكذلك المحبّون الذين هم دون المهتمّين، وهناك فئة خامسة لا تنتمي إلى هؤلاء ولا إلى أولئك ركبوا موجة هذا الفنّ الرائجة، لذلك لا نستغرب من وجود ثقافة بهذا الفهم الخاطئ وبالتخبّط في هذا الفنّ.

ومن هذا وجب علينا أن نطرح بعض ما يفيد في التصحيح لكي يتهيئاً مناخ مناسب لارتياد موضوع الرقمنة، والبداية يجب أن تكون مع بعض المصطلحات التي أخذت تتحدد في مفاهيم أساسية في هذا الفنّ، فمصطلح (الكتابة) في الوقت الحاضر يتّجه إلى تثبيت

المفهوم اللغوي في الخطّ، بينما مصطلح (الخطّ) صار مدلولاً على الجانب الفني، وإن هذا غير واضح في القديم لأن أداة الكتابة (القلم) هي واحدة في الكتابة الاعتيادية وفي الخطّ، لأنها قلم القصب برأسه العريض، بينما، في الوقت الحاضر، صار للكتابة قلمها برأسه الدقيق، وللخطّ بقي القلم برأسه العريض، ويتمثّل ذلك في الكتابة اليدوية التي تتبع مسار خطّ الرقعة، لكننا لا نسمّيه خطّ الرقعة، بل هو شكل خطّ الرقعة لأنه مكتوب بقلم دقيق الرأس، أما في الكتابة الطباعية والتي تمثّل الجانب اللغوي أيضاً، فإن الأمر قد استقرَّ على (خطّ النسخ)، وإن كان خطّ النسخ من الخطوط الفنية والجميلة، ولكنه، في أشكاله الطباعية، يكاد يكون شكلاً كتابياً، والجميلة، ولكنه، في أشكاله الطباعية، يكاد يكون شكلاً كتابياً، مختلف الأجهزة الطباعية، وفي تقديري أن الرقمنة سوف يكون مختلف الأجهزة الطباعية، وفي تقديري أن الرقمنة سوف يكون هاجسها الأساس في هذا الجانب كما سيأتي.

إن الصورة الثانية لهذا الصرح الحضاري العربي الإسلامي هي «الخطّ العربي» الذي يتمثّل فيه الفنّ بأسمى معانيه، يتفاوت فيه هذا الجانب لأن أنواعه كثيرة وتكاد أن تتمثّل فيها الجوانب الفنية، وعلى رأسها الخطوط المنسوبة، وفي مقدّمتها خطّ الثلث، ومثلها الخطوط الموزونة التي تضمّ أنواعاً كثيرة من الخطوط الكوفية، فهي، في تشكيلاتها، ليست تقليدية كما يتصوَّر البعض، وإنما هي حالة تطوّر وتفاعل يحكمها الابتكار، لذلك تجذّرت في جميع مفاصل المجتمع محقّقة التلازم بين الأخلاقي والجمالي، ولو

قُدِّر لمتتبع هذا الفنّ الاطّلاع على معارضه الأخيرة في الإمارات والمجزائر والسعودية وغيرها، وقبلها في البلاد العربية الإسلامية لرأى العجب العجاب في سيادة الأشكال الجمالية والابتكارات الباهرة فيه، وهذه صفة ملازمة للبشر في كل فنّ.

وفي إيضاح أكثر نذكر أن الابتكار في الخط لم يقف عند خط الرقعة في القرن الثالث عشر الهجري، وهو في واقعه ابتكار ذاتي تطوّري في الكتابات الاعتيادية أملته السرعة والإيجاز، تكوَّنَ عبر العصور ونضج في القرن المتقدّم، فحاول الخطّاطون تقعيده منذ منتصف القرن المذكور<sup>(1)</sup>، وما يُقال من أن مخترعه هو ممتاز بك، سنة 1870م، لا أساس له من الصحة، وما هو إلا كاتب مجيد فيه، من بين كتبه الباب العالي في دواوين الدولة العثمانية. استقرَّ هذا الخطّ بعدها، في بداية القرن الرابع عشر، على يد محمد عزت مثل (الخطّ السنبلي)، ومثلها في أساليب الخطوط الأخرى، والأهمّ من ذلك الابتكارات في اللوحات الخطّية والتكوينات الجمالية في الأشكال التفصيلية، وقد ألقت عليها الضوء بعض المؤلّفات الحديثة مثل كتاب «آفاق الخطّ العربي» لباسم ذنّون (2).

ومن البديهي أن كل الفنون - شأنها شأن الخطُّ العربي- لا تنطلق

 <sup>1 -</sup> كراسة: مجمعه تحسين خطوط متنوعة عثماني، طبع باي تخت خانة رهبانات قتولكان، إستانبول، 1259هـ، فيها قواعد أولية لخط الرقعة.

<sup>2 -</sup> وزارة الثقافة والإعلام، بغداد 1990.

من فراغ، بل تقوم على أسس علمية تحتاج إلى جهد متفاوت بين البشر للوصول إلى نقطة الانطلاق الفنية الخلاقة؛ إذ لابد من مرحلة إعداد تسبقها: في الفنون الأدبية الكلمة وملحقاتها، وفي الفنون الموسيقية الآلة والتدريب عليها والصوت.. وهكذا بقية الفنون.

ويتميز الخطِّ العربي بطاقته التعبيرية، فهي ليست محدودة بالمحتوى، وإنما لها آفاق تدرَك بالبصيرة في الشكل، من خلال قيم ومعايير خاصة نتيجة تداعيات المحتوى وإيحاءات أشكال الحروف والكلمات، وتشترك مع فنون بصرية ببعضها، تشترك في المفهوم العام ولكنها تختلف عنها في التفاصيل، ومن العجب القول إن القيم والعناصر التشكيلية والجمالية غير متوافرة في اللوحة الخطية، وهي تقوم على الخط والمساحة والكتلة والحركة والإيقاع والترديد والتناغم والتوازن والتكوين والعلاقات الموسيقية والإنشاء التصويري والتعبير التجريدي، ولها قراءاتها الخاصة التي تتعامل مع المدرك الكلّي، وتستقطب المشاهد بذائقة خاصّة، وتحليلها يحتاج إلى ناقد بصير بهذا الفنّ وحسّ فني مرهف؛ هذا في الخط الواحد، فكيف في الخطوط الأخرى التي لها خصائص مميزة تدرك عند البعض بالحسّ، وعند الآخر بالخبرات المتراكمة؟ وقد يتأتّى ذلك بالدراسة أو بالإدراك السليم أو بالفهم الدقيق والإحاطة بقدر أدنى من المعرفة في هذا الفنّ، ولا يمكن ترك ذلك لمن هَبَّ ودبّ، وننتظر التغيير الذي لا يأتي. لم تكن الكتابة العربية الشمالية حين ولادتها من رحم الكتابة الحضرية إلا كتابة اعتيادية، شأنها شأن الكتابات الأبجدية المعروفة آنذاك في العالم، كما يظهر للدارس للكتابات الأبجدية التي سادت في القرون التي سبقت التاريخ الميلادي واستمرت بعده عدّة قرون، فقد كانت جميعها تحمل صفة تطوُّرية، هي الأحدث من الكتابة الآرامية التي حملت في تلك الفترة صورتها الرسمية الدولة الإخمينية التي سادت في المنطقة في القرن السادس حتى الرابع قبل الميلاد، ومثلها الكتابة الفرثية التي أعقبت السلوقيين بعد الاحتلال اليوناني للمنطقة بقيادة الإسكندر المقدوني منذ القرن الرابع قبل الميلاد حتى القرن الثالث الميلادي حيث الدولة الساسانية، وهي الأخرى حتى القرن النالث الميلادي حيث الدولة الساسانية، وهي الأخرى قد كانت كتابتها البهلوية وليدة الكتابة الآرامية حتى سقوطها في القرن السابع الميلادي.

وخلال هذه الحقبة ظهرت كتابات كثيرة اعتمدت صيغاً تطورية من الكتابة الآرامية، منها الكتابة الرهاوية، كتابة سكان مدينة الرها التي سقطت سنة 273م على أيدي الرومان، واستمرت كتابتها متطورة في الكتابة السريانية حتى الوقت الحاضر، ومثلها الكتابة التي استعملها التدمريون بشكل متطوّر عن الكتابة الآرامية حتى سقوط دولتهم سنة 272م على أيدي الرومان أيضاً، وكذلك الكتابة النبطية المبكرة التي استعملها الأنباط بشكلها الآرامي حتى سقطت دولتهم على أيدي الرومان أيضاً واستمرت النبطية بعد ذلك متطوّرة قروناً أخرى، وقد أطلق عليها «النبطية المتأخرة» لاختلافها متطوّرة قروناً أخرى، وقد أطلق عليها «النبطية المتأخرة» لاختلافها

عن الآرامية، ولعلها قد تأثرت بالكتابة العربية الناشئة في ذلك الوقت، وفي فترة متأخرة نسبياً ولدت الكتابة الحضرية (كتابة دولة الحضر العربية) التي سادت في الجزيرة الفراتية منذ القرن الثاني قبل الميلاد حتى سنة 241م، السنة التي أسقطها الساسانيون في غمرة الصراع بينهم وبين الرومان للسيطرة على المنطقة، يضاف إلى ذلك كتابات هنا وهناك شكلت نماذج أخرى تطوّرت عن الآرامية مثل الكتابة المندائية (كتابة الصابئة)، والكتابة الميسانية (الدولة التي حكمت الجزء الجنوبي الشرقي من العراق في الفترة نفسها)، وكتابات متفرقة في جبل لبنان، وكذلك العبرية المتأخّرة التي هي آرامية محضة استمرّت عندهم حتى الوقت الحاضر(1).

ومن نافلة القول إن الآرامية هي تطوّر عن الكتابة الفينيقية (الكنعانية) بشكل محدود، والكنعانية هي في الأصل امتداد للكتابة السينائية المبكرة والتي تشير كل الدلائل إلى ترجيح أصلها الجزري (السامي)، يظهر ذلك جليّاً في رسوم الكتابة اليونانية وفي مسمّيات الحروف التي حفظت هذه الكتابة أكثرها، والمعروف أن الكتابة اليونانية قد أخذت كتابتها من الكتابة الفينيقية (الكنعانية) حيث أوجدت فيها بعض رسوم الحروف محفوظة بالعربية وهي:

(أ ب ج و ي ك م ن س ع ف ر)، وقد أبقت على رسمها المطابق لمعناها أو الكلمة التي أخذ الرسم منها، وهي حتى الوقت

 <sup>1 -</sup> يوسف ننون، الكتابة الحضرية وأثرها في نشوء الكتابة العربية، مجلة «فنون إسلامية» لننن، 2009/1، ص 247.

الحاضر ظاهرة في الكتابات الأوروبية المستفادة في الأصل من الكتابة اليونانية ثم الرومانية وبعدها اللاتينية، فحرف الألف رسمه رأس ثور مقلوب A، وهو من كلمة (أليف) وهو الحيوان الأليف، والحرف يحمل التسمية نفسها إلى الآن، وفي اليونانية (ألفا)، ومثله حرف الباء B وهو من كلمة (بيت) المتكوّن من غرفتين، وهكذا بقية الحروف التي حفظتها لنا الرسوم اليونانية وهي (الواو) من رسم الوتد، والجيم من (جمل) وشكله مأخوذ من سنان الجمل، والياء من كلمة (يد) وشكلها، والكاف من رسم (الكف) والميم من كلمة ((الماء)، والنون من نوع من أنواع الحيتان، والسين من (سمك)، والعين من رسم (العين)، والفاء من رسم (الفم)، والراء هي رسم (الرأس) رأس ورقبة، (انظر الشكل رقم 1). ومما عرض هنا ندرك لماذا سُمِّى الحرف (حرفاً) لأنه حرف (حافّة) أي بداية هذه الكلمات، وهذا دليل واضح على أصل الأبجدية ومخترعيها، وكذلك تطوّرها عندهم، فجميع الذين كتبوها وطوّروها هم سكان الجزيرة العربية، وما لغاتهم إلا لهجات من أصل واحد تكوّنت باختلاط بعضهم بالبعض الآخر أو اختلاطهم مع الآخرين.

#### الكتابة العربية

ذكرت المصادر العربية أن الكتابة العربية كتب لها الأكتمال المناسب في مراحل جزمها من الكتابة الحضرية، وهذا ما رجّحناه لكي تقوم بحمل الرسالة الخالدة إلى البشرية، كتاب الله العزيز (القرآن

| رسمه في الكتّابات الدُّورسية | رسمه في المسبئاثية المبكرة | أصله      | اسمه  | الخرف  |
|------------------------------|----------------------------|-----------|-------|--------|
| A رأس المؤركر المحيوان       | ななで                        | راً س نؤر | اليف  | 1      |
| الأسف الأسف                  |                            | بیت       | باد   | ب      |
| G                            | سام الجمل                  | جمل       | المحا | ج<br>و |
|                              | -0                         | وتد       | واو   | 1      |
| À1.                          | @ <u>m</u>                 | ید        | ياء   | ي      |
| k                            | + 14                       | کف        | كاف   | 5      |
| M                            | ~~                         | ماء       | 120   | 7      |
| - N-                         | ک نوع سالسال               | ىۈن       | ىزن   | ن      |
| 1 100                        |                            | علمه      | سين   | w      |
| 0                            | 000                        | عاين      | عين   | ع      |
| P                            |                            | فم        | فاء   | ف      |
| R                            | ឱ សមា                      | رأس       | راء   | )      |

#### الشكل (1)

جدول بالأسماء والرسوم السينائية المبكرة ورسوم الكتابات الأوروبية عن: بعلبكي، الكتابة العربية والسامية (1) 97. وخليفة، الكتابة العربية 70. (2)

<sup>1-</sup> رمزي بعلبكي، الكتابة العربية السامية، دار العلم للملايين، بيروت 1981. 2- شعبان عبدالعزيز خليفة، الكتابة العربية في مرحلة النشوء والارتقاء،

العربي للنشر، القاهرة 1989ص70.

الكريم)، ففي مرحلة الاكتمال هذه تطورات كبيرة لم تكتشف في النقوش التي سجّلت مراحل نضجها فيه، ولكنها وجدت مهيّأة في مرحلتها الأخيرة في عصر الرسالة، فما الجديد فيها؟

نرى ذلك في تكامل رسوم أصوات حروفها الصوامت، وهي ثمانية وعشرون حرفاً، ثم تمّت معالجة الحركات بوضع يتغلّب على أهم مشاكلها، فإذا عرفنا أن لا وجود للحركات في المراحل الأوى للكتابات الجزرية، وما وجد فيها فهو محدود في مرحلتها الآرامية، ولكن هنا عولجت المعالجة التي نراها في الرسم المصحفي الذي يطلق عليه حاضراً (الرسم العثماني) المعروف في رسوم المصاحف الكريمة، وكان من أبرزها استعمال الحروف (أ - هـ- و - & - ي) كحركات خفيفة (الفتحة والضمة والكسرة) وحركات ثقيلة (المدود)، وشرح ذلك يطول، ولكننا نستطيع القول إن رسومها عولجت بصورة خاصة مع المدّ الطبيعي المفتوح، وبحدود ما اعتراه من التباس في الرسوم الجديدة هذه، واستعانوا على ذلك بعملية التغيير حسب التأثير اللغوي في المدّ وفي الحركة، فكانت أول كتابة جزرية تعالج الحركات (الشكل) وقد وجدت جاهزة في الكتابة المكية (القلم المكي) التي هي في الأصل (كتابة الجزم) قبل الإسلام، وإن ما جرى بعد الإسلام من تطوّر إملائي هو - في الواقع- مستمد من هذا التطوير الأوّلي قبل الإسلام.

#### الخطّ العربي

خطّ الجزم قبل الإسلام والخطّ المكّي في الإسلام حينما استُعمِل في تنفيذهما القلم المجزوم (أي القلم الذي له رأس عريض) وقطة مدورة (مستوية السنين) مهدا لظهور فنّ يقوم على أسس وقواعد، تمّ التعارف عليها، تحكم صورها التي بدأت بالخطوط الجليلة المبسوطة (الهندسية)، ثم تحوّلت - تدريجياً - إلى الخطوط المقورة (الليّنة)، فكان منها في المرحلة الأولى (الخطوط الموزونة)، وفي مرحلة لاحقة (الكتابة المنسوبة) أي الخطوط المنسوبة، وكلاهما أفرز أنواعاً شتى من الخطوط كوّنت الصرح العظيم لفن الخطّ العربي.

نخلص من كل ما تقدَّم بإيجاز هو أن الخطّ العربي نشأ كتابة متطوّرة استقرّت على أشكال ورموز مادّية تميّزت بجوهرها التصميمي القابل للتشكيل الذي يثير الإحساس المتجذّر في صميم الكيان البشري، يشير إلى ما وراء المادة، مما يجعل تراكم هذه المكوّنات ذا تأثير روحى كبير.

وفيما يأتي سوف نحاول إلقاء بعض الضوء على هذه الناحية في المراحل الانتقالية التي تكرّرت طوال العصور خلال أربعة عشر قرناً، وتركت أثرها في مسيرة تطوّر فنّ الخطّ العربي الخالدة التي زادته رفعة ونماءً حتى وصل إلى ما وصل إليه الآن بأمثلة حيّة لا تحصى.

#### الخطّ العربيّ والرقمَنة

رغم انخراط الأجيال الجديدة، الكبير في استعمال الأجهزة الحاسوبية ومنظوماتها المتطوّرة، وشيوعها كوسيلة مغرية ومناسبة لإيقاع العصر إلا أنها لا تعدو كونها وسيلة حديثة لأداء مهمة وظيفية سادت جميع المجتمعات في الوقت الحاضر، وموقفها واضح في تنظيم وتطوير وتحديث الحياة المعاصرة، وهذا حقّ طبيعي ووضع سليم في هذا الاتّجاه، وهو اتّجاه مادي صرف يلبّي حاجة الإنسان في الجانب العلمي الذي قد يخرج الإنسان من إنسانيته، وهذا ما نراه حاصلاً في المجتمعات الغربية في زماننا هذا. ولكي تتمّ المعادلة ويعيش الإنسان على طبيعة «فطرة الله التي فَطَر الناس عليها»، وجب الأخذ بالجوانب الأخرى التي تحقِّق هذه الموازنة في حياته، وهذا مطلب له جوانب كثيرة في حياة البشر، لسنا بصدد الخوض فيه، ولكن الذي يهمّنا هو دور الخطّ العربي في هذا الجانب، والذي نرى أن له أثراً واضحاً فيه، لأن الخطّ العربي هو الفنّ الذي حوى جانِبَى المعادلة: العلمي، والفني (المادّي، والروحي)، فإذا ما نظرنا إلى واقع المنظور نجد أنه \_ حسب معطيات العصر \_ يمكن أن نُخضع فيه جانباً واحداً للرقمنة، وهو الجانب المادّي (العلمي)، ويبقى الجانب الآخر (الفنّي) مستنداً عليه لكي ينطلق في آفاق لها تواصل غير محدود، سمتها سعة في الخيال، محصّنة بطرز معرفية متفاعلة مع الجوانب الروحية لدى الفرد، هذا الجانب لا تلامسه الرقمنة، جانب وجداني يهيمن على تجليات الخطوط

المختلفة ومشاهدها، كان ذلك هو الفاعل الحقيقي الذي نقل تطوُّراً لخطوط العربية من مادة كتابية كأداة لغوية أو كما يقال (لغة منظورة) إلى فن له خصائصه التي تطوّرت طوال العصور في مراحل مشهودة من تاريخ هذه الأمّة، برزت فيه هذه الظاهرة في (الخطوط الموزونة) التي انطلقت في (الخطُّ المكي)، وسيطرت حقبة من الزمن متفرّدة في أشكالها الهندسية ورسومها الجليلة المستقرّة في القرون الهُجرية الثلاثة الأولى، ولم يكن لها قواعد مسطرة، كما هو الحال في الخطوط التي أعقبتها والتي سادت في (الكتابة المنسوبة)، وكان التقليد هو وسيلتها للتعلُّم، وحينما تعرَّضت للتغيير بحكم تطوّر الزمن، لم تنته كما يمكن أن يُتَصوّر، وإنما تعايشت مع الظواهر المستجدة وكانت لها حوافز لانطلاقة جديدة بآفاق فنية عالية، وقد تركّزت هذه الظواهر في ظاهرتين: الأولى تمثّلت في بروز كتابة يدوية سريعة أطلق عليها (المشق) في مراحلها المتقدّمة، في القرن الأوّل الهجري، وكانت كتابة غير مرغوب فيها، إلا أنها رَسخت وتولَّى الخطاطون معالجتها في نهاية القرن الثاني الهجري وما بعده، فشهدت تطويراً جديداً، من أبرز أعلامه إبراهيم الكاتب (\_ 200هـ)، والأحول المحرّر في الوقت ذاته، والبربري المحرّر في منتصف القرن الثالث الهجري، فكانت (الكتابة المنسوبة) التي على رأسها (خط الثلث القديم) الذي اشتهر فيه ابنا مقلة (\_ 328هـ \_ 338هـ) وابن البواب (\_ 413هـ)، وعلى أثره ظهرت (الأقلام الستة) الثلث، والنسخ، والمحقّق، والريحان، والتواقيع،

والرقاع، التي سادت في العصر العباسي وانتشرت بعده.

أما الظاهرة الثانية فكانت نتاج استعمال القلم المدبّب في الأندلس والمغرب العربي التي أفرزت (الخطّ المغربي المبسوط) من الخطوط الموزونة المبسوطة، الذي مازال موجوداً حتى الوقت الحاضر، ومن أقدم نماذجه المعروفة حاضراً هو المصحف المخطوط الموجود حالياً في جامعة أوبسالا في السويد، المؤرَّخ سنة 483 هـ(١)، تطوّر بعدها الخطّ المغربي المبسوط إلى الخطّ المغربي المجوهر، وتَبعته خطوط أخرى مثل خطّ الثلث القديم المغربي، والزمامي، وغيرها. فهل وقفت الخطوط الموزونة أو ماتت بعد هذا التطوّر؟ إن الذي حدث أن جَدَّت تطوّرات كبيرة فيها في انطلاقة فنية فذّة، أفرزت ما شمّي بعد هذا الوقت (الخطوط الكوفية) التي صارت أنواعاً كثيرة تفوق العَد والحصر، انطلقت من سبعة أنواع هي:

\_ الكوفي البسيط: وهو الخطَّ المكي والخطَّ الجليل، وأمثلته في خطوط المصاحف وكتابة قبة الصخرة المؤرَّخة سنة 72هـ، الأولى في المخطوطات، والثانية في العمائر.

- الكوفي المروّس: وهو الذي شكل سمة عامّة فيما بعد في الخطوط الكوفية حتى الوقت الحاضر، بدأ في النصف الثاني من القرن الأوّل الهجري واستمرّ بعد ذلك، ومن أمثلته كتابات الجامع الكبير في قرطبة سنة 354هـ.

- كوفي الفراغ الزخرفي: أمثلته كثيرة في جميع أنحاء العالم

<sup>1</sup>- جيمس، د.، المخطوطات القرآنية (جزءان) منشورات تاش، المملكة المتحدة، 1988 30/1

# هداماتو عدور ليوما إساب

الخطّ الكوفي البسيط (خطّ المصاحف).

# سهدالله ابه لا الهالامو

الخطِّ الكوفي البسيط (الخطِّ الجليل) خطِّ العمائر.



الخطّ الكوفي المروَّس.



خط كوفي الفراغ الزخرفي. الشكل (2) الإسلامي، ومن أمثلته كتابات الجامع الأزهر في القاهرة سنة 361هـ.

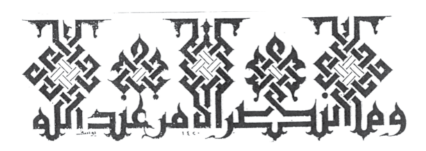
- \_ كوفي المهاد الزخرفي: من أمثلته الرائعة كتابات مدرسة السلطان حسن في القاهرة أيضاً سنة 757 هـ.
- \_ الكوفي المضفور: نماذجه هي الأخرى منتشرة في جميع أنحاء العالم: في الأندلس، وقونية، والقاهرة. ومن أمثلته الرائعة كتابات مدرسة قره تاي في قونية سنة 649هـ.
- \_ كوفي التشكيلات الفنية: نماذجه كثيرة، وتشكيلاته عجيبة، وانتشاره واسع. ومن أمثلته الرائعة نماذجه في جدار القبلة في الجامع النوري بالموصل سنة 568 هـ.
  - انظر أشكال هذه الخطوط في الشكل (2).
- \_ الخطَّ الكوفي المربّع: ظهر في القرن السادس الهجري، ومن أمثلته في جامع الزيتونة في تونس لوحة مدخل المصلّى المؤرَّخة سنة 716هـ. (الشكل 3)(1).

وفي العصور اللاحقة نجد أن التطور والابتكار لم ينحصرا في أنواع الخطّ بل شملا الأساليب التي تشكّل امتداداً شرعياً لأنواع الخطّ، ولم تقف مسيرة الخطّ عند حدّ معيَّن، وكان التلازم الدلالي لا يفرّق بين ما هو مقدَّس وما هو دنيوي، وقد سادت في جميع أنواعه فكرة يحتويها المضمون بدلالات تربوية واجتماعية وثقافية ودينية وتاريخية وسياسية وروحية تعلَّقت بالشكل الذي يُسبغ عليها هالتها

ا موسف ننون ومحيي الدين سرين، مادة كوفي (Küfi)، الموسوعة الإسلامية التركية، 1 2002 242 / 26



خطٌ كوفي المهاد الزخرفي.



الخطّ الكوفي المضفور.



خطّ كوفي التشكيلات الفنية.

الشكل (3)

المعبّرة في نوع الخطّ، فكان هناك ابتكار أشكال تناسب الخطاب الذي تعبّر عنه لمختلف الأغراض فتقرأ في الشكل المعنى الدلالي الكامن فيه.

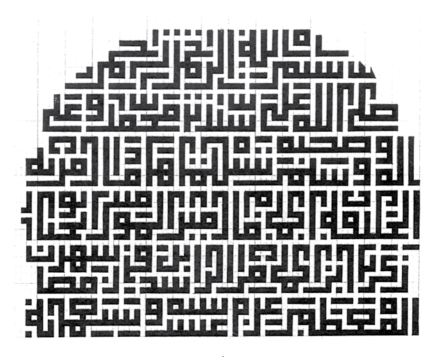
وكذلك نشأت اختلافات في بعض الخطوط، في الزمان والمكان، في التسميات ودلالاتها، وصار المسمّى الواحد يختلف من مكان إلى مكان، وكذلك من زمان إلى زمان، ومن ذلك (خطّ التعليق) يعوم بين مصطلح الكتبة الأولى قديماً، وكتابة خطّ معقّد بعدها شرقاً وغرباً، وتستخرج منه أنواع في الشرق، منها (شكسته تعليق)، وفي الدولة العثمانية خطّ رئيس هو (خطّ التعليق) وهو (خطّ النستعليق) في شرق العالم الإسلامي و(الخطّ الفارسي) في بعض اللاد العربة.

ومثل ذلك شكل الطغراء وخط الطغراء، له عند المماليك، في مصر له شكل، وله في الهند شكل آخر، وعند العثمانيين شكل ثالث، والاختلاف ليس في الشكل فقط وإنما في المحتوى، فعند العثمانيين أسماء السلاطين، وعند المماليك الأسماء والألقاب، وفي الهند ومن ضمنها الباكستان شكل ليس له علاقة لا بالسلاطين ولا بألقابهم وإنما هو أسلوب يتعلَّق بالشكل في النصّ الخطي للوّحة الفنية، يؤكّد فيها على مراعاة تصميمات الألفات، وهذا إن دَلّ على شيء فإنما يدلّ على تنوُّع الدلالات في الشكل والمضمون والسير شيء فإنما يدلّ على تنوُّع الدلالات في الشكل والمضمون والسير تحت مظلة عناصر إيحائية يحكمها الخيال وتغذّيها فكر باطنية أساسها المنطلقات الإيمانية التي صارت جزءاً لا يتجزّأ من هذا

الفنّ، فالأشكال تتغيَّر والقواعد تتطوَّر ضمن مفهوم فطري متجذِر في هذا الفنّ، وهي سمة في كل الفنّون. ألم نلحظ التغييرات التي لحقت الفنّ التشكيلي حينما غزته الآلة (آلة التصوير الفوتوغرافي) فكان الفنّ الحديث، ويختلف الخطّ العربي عن الفنّ التشكيلي في تجذّره ثقافياً وإنسانياً لأن فيه عناصر القوة والديمومة أكثر مما هي في الفنّ التشكيلي، فهو متجذِّر في الأداء اللغوي، وهذا هو الجانب الذي يجب على الرقمنة أن تعمل لخدمته، أما الجوانب الأخرى التي لها دلالات غير محدودة وجوانب تختلف باختلاف أنواع الخطوط وأشكال مظاهرها التي عاشت الثابت والمتحوّل، مما يوحى بأنه معوّق في تطوّرها إلا أن الأمر ليس كذلك، إنما هي عالم يحكمه الظاهر والمحسوس، يتفاعل مع المحتوى ضمن أطر منظورة وغير منظورة في الداخل، تنعكس على الشكل النهائي. ويمكن، بقليل من التفصيل، أن نلقي بعض الضوء على الأشكال الخطية المطروحة للناظر، لأن الخطُّ يجسِّد لنا جوانب متعدِّدة، أبرزها الجانب اللغوي علمياً، وهو في حقيقته اللغة العربية المنظورة، وهذا مطلب سوف يعيش ويستمر في أوضح أشكال الخطّ كما ذكرنا فيما سبق، سواء أكان تجسيداً فنياً أم كان كتابة تُقرَأ، وسوف يبقى ويستمر ما دامت هناك لغة اسمها اللغة العربية لأن مرتكزها القرآن الكريم الذي حفظها حتى الوقت الحاضر، وسوف يحفظها إلى ما شاء الله.

ويبقى الجانب الثاني، الذي هو مطلب حياتي للإنسان بفطرته، لأنه

لم يكن حيواناً ناطقاً فقط \_ كما يقال \_ وإنما هو عنصر خلاق، وتعامله الحياتي يقوم على ركيزتين لا يستقيم عيشه بدونهما، هما العلم والفنّ، فإذا كان ذلك طبيعة في الإنسان، فإن أبرز مظاهر ذلك تتجلَّى في الخطِّ العربي الذي انطلق قبل أربعة عشر قرناً، ولازال يحلِّق في آفاق تتَّسع بمرور الزمن، فإذا لامسته الرقمنة فإنها سوف تنحصر في حدود اللغة، وإذا ما كان لها امتداد إلى الجوانب الأخرى، وخاصة في الجوانب الخلاقة التي تكمن فيها إمكانية الإبداع والانطلاق إلى آفاق تحدّد مساراتها الظروف المستجدّة، فإنها سوف تكون في جانب الإعداد والتنظيم وتقديم المعلومات لخدمة هذا التوجُّه، كما هو حاصل في بعضه الآن، حيث إن الرقمنة باشرت خدمة هذا الفنّ بتهيئة المصادر الثقافية التي تفيده، والعمل على مسح نتاجاته الفنية وإعدادها بالشكل الذي يخدم الفنّان، ويوسّع ثقافته ومداركه واطلاعه على التراث الفنّي ومستجدّاته للحصول على مزيد من الخبرات في مسيرته التي توفّر له الإمكانات في التوصُّل إلى أنماط جديدة من الناتج الفني للخط العربي، بإتاحتها بالوسائل الحديثة المستجدّة، كالحاسوب وغيره، والتي لا تقف عند حَدّ، وسوف تأخذ مسارها في التطوّر الذي يجعل الخطّ العربي يؤكِّد فيه مكانته واستمراريّته التي هي ذوب روحه التي لا يمكن أن تحتويها التقنية الحديثة، وهذا ما يمكن أن نسمّيه العنصر الروحي، وهو عنصر محسوس يدوم بدوام وجود الإنسان المكوَّن من الروح والجسد. من كل ما تقدم ندرك أن الرقمنة عملية تدوينية إحصائية تعمل على الإحاطة بمكوّنات الحقل العلمي الذي تعالجه بسرعة فائقة في المسح إذا تمّ العمل فيه، وبسرعة أكبر في الاستجابة لمطالب البحث العلمي الذي يهيّئ المستحثات لمناخ ملائم لعملية الخلق والإبداع، والتي هي فطرة في الإنسان، وهذا ما يحتاجه فن الخطّ لمواصلة مسيرة إبداعاته وتطوّره بمايتناسب والتحديث الذي يطمح إليه في كل زمان وكل مكان. وهذا يدعونا إلى التساؤل في الآخر: هل هذه مخاطر تحيط بفن الخطّ العربي؟ أم هي عوامل تعمل على رفعته وتقدُّمه لمواكبة تطوّرات المستقبل؟ فلماذا نثير مثل هذه المخاوف حوّل الرقمنة التي هي بريئة منها، وهي الخادم الأمين لمتطلبًات العصرنة؟.



لوحة المدخل الرئيس لمصلّى جامع الزّيتونة في تونس، بالخطّ الكوفي المربَّع، مؤرّخة سنة 716 هـ 1316م. تحليل: يوسف ذنّون

#### خاتمة

لا يسعنى في ختام هذه الأبحاث التي يضمّها هذا الكتاب إلا أن أبارك للقارئ العزيز ما حصل عليه من معلومات قد لا تكون كلّها جديدة، ولكن، أقدر فيها الكثير مما يثير، وأملى أن تجعله يتابع في أبحاث هذا الفنّ فيما نَشَرتُه وفيما نشره غيري ممّن سلك طرقاً علمية في سبيل الحصول على صور صحيحة لمنجزات هذا الفنّ الإلهي، الذي نجد آثاره في كل أنحاء العالم الإسلامي: من تخوم الصين وإندونيسية شرقاً إلى الأندلس والمغرب غرباً، داعياً لمتابعة الأبحاث فيه، وخاصّة في مؤلّفاتي المنشورة في أدلّة المؤتمرات والملتقيات والمهرجانات والندوات التي شاركت فيها في مختلف بقاع البلدان العربية بصورة خاصّة، وفي المجلّات العلمية مثل «سومر»، ومجلّة «المجمع العلمي العراقي»، ومجلّة «فنون إسلامية»، و«المورد»، وغيرها من مجلّات أخرى مثل مجلّة «حروف عربية»، ومجلة «كلّية الآداب» في جامعة الملك محمد الخامس في المغرب، وكذلك الموسوعات، ومنها «الموسوعة الإسلامية التركية»، و«موسوعة الموصل الحضارية».

وإذا أردنا أن نحصي ما كتبته لربّما يعجزنا الحصر، ونكتفي بما تقدَّم على أمل المراجعة والاهتمام بما في هذه الأبحاث من محاضرات للدراسة والبحث، وأملى أن يتوجّه الباحثون لدراسة هذا الفنّ،

وكذلك على الخطّاطين التوجّه إلى دراسة هذا الفنّ للتثقُّف فيه لأن آفاقه في تاريخ هذه الأمّة ليس لها حدود، والكلام عن ذلك يطول، فهو فنّ الفنون في الأمّة الإسلامية، وهو المتوغّل في كل مفاصلها. والله الموفق



#### يوسف ذنون

عميد الخط العربي في العالم الإسلامي وفقيهه

- من مواليد مدينة الموصل العراق، سنة 1931.
- حاصل على دبلوم المعلِّمين 1951م، في التربية الفنية.
  - مشرف تربوي سابق في وزارة التربية العراقية.
- مُجاز في الخطَّ العربي من الخطَّاط التركي الكبير حامد الآمدي (1891م- 1982م) سنة 1966م، وحاصل على تقدير منه بالتفوُّق سنة 1969م.
- مارس تدريس مادّة التربية الفنية والخطّ العربي، وأشرف عليها لمختلف المراحل الدراسية داخل العراق وخارجه.
  - تلامذته كثر في العراق والبلاد العربية والعالم، وقد أجاز عدداً منهم.
- أقام عدّة معارض للخطّ العربي محلّياً وعربياً وعالمياً، أهمّها معرضه مع تلامذته في بغداد عام 1972م، وفي لندن عام 1981م، ومعرض سحرة الأرض في باريس عام 1989م.
- شارك في إعداد العديد من مهرجانات الخط العربي والزخرفة الإسلامية، أهمّها: مهرجان بغداد العالمي الأول عام 1988م، والمغاربي الأول عام 1990م.
- أقام العديد من دورات تعليم الخطّ العربي والزخرفة الإسلامية محلّيّاً وعربياً.

- شارك في تأسيس بعض معاهد الخط والزخرفة مثل: معهد الفنون الإسلامية في جامعة البلقاء في الأردن، تأسيس جمعية الخطاطين الردنية وجمعية الخطاطين اليمنية..
- ألقى محاضرات ودروساً في تاريخ الخطّ العربي وتطوّره وتعليمه على مختلف الأصعدة، في العديد من البلدان.
- له نظريات جديدة في نشأة وتطوّر الخطّ العربي، ووضع طرق حديثة في أسلوب تعليمه.
- خَطًّ آلاف الأمتار من الأشرطة الكتابية لما يزيد على 200 جامع ومسجد في جميع أنحاء العراق وخارجه، مع زخرفة البعض منها.
- عضو هيئة تحكيم المسابقة الدولية للخطّ العربي والزخرفة الإسلامية في استنبول، وأحد المشاركين في الإعداد لها ولغيرها.
  - خبير قضائي في الخطُّ والمخطوطات والآثار.
- شارك في عدد من المؤتمرات والندوات الدولية عن الخطّ العربي والآثار والفنون الإسلامية والعمارة.
  - أُلِّفَ عنه الكثير من الكتب والمقالات داخل العراق وخارجه.
- أشرف على العديد من رسائل الماجستير والدكتوراه في مجالات الخطُّ والآثار والفنون الإسلامية.
- \* كُرّم من قبل الدولة عدّة مرات، ومن جامعات ومؤسَّسات علمية وفنية داخل العراق وخارجه.

#### صدر في سلسلة كتاب الدوحة

| عبد الرحمن الكواكبي          | طبائع الاستبداد                                                        | 1  |
|------------------------------|------------------------------------------------------------------------|----|
| غسان كنفاني                  | برقوق نیسان                                                            | 2  |
| سليمان فياض                  | الأئمة الأربعة                                                         | 3  |
| عمر فاخوري                   | الفصول الأربعة                                                         | 4  |
| علي عبدالرازق                | الإسلام وأصول الحكم - بحث في الخلافة والحكومة في الإسلام               | 5  |
| مالك بن نبيّ                 | شروط النهضة                                                            | 6  |
| محمد بغدادي                  | صلاح جاهين - أمير شعراء العامية                                        | 7  |
| أبو القاسم الشابي            | نداء الحياة - مختارات شعرية - الخيال الشعري عند العرب                  | 8  |
| سلامة موسى                   |                                                                        | 9  |
| ميخائيل نعيمة                | الغربال                                                                | 10 |
| الشيخ محمد عبده              | الإسلام بين العلم والمدنية                                             | 11 |
| بدر شاكر السياب              | أصوات الشاعر المترجم - مختارات من قصائده وترجماته                      | 12 |
| ترجمة: غادة حلواني           | • فتنة الحكاية جون أيديك - سينثيا أوزيك - جيل ماكوركل - باتريشيا هامبل |    |
| الطاهر حداد                  | امرأتنا في الشريعة والمجتمع                                            | 13 |
| طه حسين                      | الشيخان                                                                | 14 |
| محمود درويش                  | ورد أكثر - مختارات شعرية ونثرية                                        | 15 |
| توفيق الحكيم                 | يوميات نائب في الأرياف                                                 | 16 |
| عباس محمود العقاد            | عبقرية عمر                                                             | 17 |
| عباس محمود العقاد            | عبقرية الصدّيق                                                         | 18 |
| علي أحمد الجرجاوي/صبري حافظ  | رحلتان إلى اليابان                                                     | 19 |
| ميخائيل الصقال               | لطائف السمر في سكان الزُّهرة والقمر أو (الغاية في البداءة والنهاية)    | 20 |
| د. محمد حسین هیکل            | ثورة الأدب                                                             | 21 |
| ریجیس دوبریه                 | في مديح الحدود                                                         | 22 |
| الإمام محمد عبده             | الكتابات السياسية                                                      | 23 |
| عبد الكبير الخطيبي           | نحو فكر مغاير                                                          | 24 |
| روحي الخالدي                 | تاريخ علم الأدب                                                        | 25 |
| عباس محمود العقاد            | عبقرية خالد                                                            | 26 |
| خمسون قصيدة من الشعر العالمي | أصوات الضمير                                                           | 27 |
| يحيى حقي                     | مرايا يحيى حقي                                                         | 28 |

| 29 | عبقرية محمد                                                          | عباس محمود العقاد                      |
|----|----------------------------------------------------------------------|----------------------------------------|
| 30 | عبدالله العروي من التاريخ إلى الحب                                   | حوار أجراه محمد الداهي                 |
| 31 | فتاوى كبار الكتّاب والأدباء في مستقبل اللغة العربية                  |                                        |
| 32 | عام جديد بلون الكرز (مختارات من أشعار ونصوص مالك حداد)               | ترجمة: شرف الدين شكري                  |
| 33 | سراج الرُّعاة (حوارات مع كُتاب عالميّين)                             | خالد النجار                            |
| 34 | مُقالة في العبودية المختارة (إيتيان دي لابويسيه)                     | ترجمة: مصطفى صفوان                     |
| 35 | عن سيرتَي ابن بطوطة وابن خلدون                                       | د.بنسالم حِمِّيش                       |
| 36 |                                                                      | ابن طفیل                               |
| 37 | الإصبع الصغيرة - ترجمة: د.عبدالرحمن بوعلي                            | میشال سار                              |
| 38 | محمد إقبال - مختارات شعرية                                           | محمد إقبال                             |
| 39 | تزفيتان تودوروف (تأمُّلات في الحضارة، والديموقراطية، والغيرية)       | ترجمة: محمد الجرطي                     |
| 40 | غاذج بشرية<br>غاذج بشرية                                             | أحمد رضا حوحو                          |
| 41 |                                                                      | د.زکي نجيب محمود                       |
| 42 | تشيخوف - رسائل إلى العائلة                                           | ترجمة: ياسر شعبان                      |
| 43 |                                                                      |                                        |
| 44 | لماذا تأخر المسلمون؟ ولماذا تقدم غيرهم؟                              | الأمير شكيب أرسلان                     |
| 45 | مختارات من الأدب السوداني                                            | على المك                               |
| 46 | رحلة إلى أوروبا                                                      | جُرجی زیدان<br>جُرجی زیدان             |
| 47 | ر حدي الروب<br>المُعتمدُ بنُ عبَّاد في سنواته الأخيرة بالأسر         | د.عبدالدین حمروش                       |
| 48 | "، معتمد بن عباد ي سنوانه الرحيرة بالرسر<br>تاريخ الفنون وأشهر الصور | سلامة موسى                             |
|    |                                                                      |                                        |
| 49 | من أجل المسلمين                                                      | إيدوي بلينيل - ترجمة: عبداللطيف القرشي |

يمكنكم تصغح النسخة الإلكترونية من كافة إصدارات السلسلة على موقع مجلة الدوحة الإلكتروني www.aldohamagazine.com

### صدر في سلسلة كتاب **الدوحة**













يمكنكم تصغح النسخة الإلكترونية من كافة إصدارات السلسلة على موقع مجلة الدوحة الإلكتروني www.aldohamagazine.com