

عودة الوباء - المجهول في الجائحة - تربية العالم - عولمة الفزع - لقاح ضد الخوف - عالم غير آمن - أدب الفواجع والاستشراف...



























#### كيف نبني مجتمعاً واعياً ومُثقَّفاً لمواجَهة «كورونا»؟

يُقال في تعريف التخصُّص «إنه معرفة كلَّ شيء عن شيء»، ويُقال في تعريف الثقافة «إنها معرفة شيء عن كلّ شيء»، وهنا وجدت مجلّة «الدوحة» ضالتها، وبناءً على ذلك رشّدت بوصلتها الثقافيّة.

ولاكتشاف دور الثقافة الكبير علينا النظر إلى النتائج السلبيّة الراهنة التي تحيط بنا، أو نقع بها، ثم نبتعد قليلاً لنرى ما هي الأسباب الكامنة وراء هذه النتائج، وهنا نرى أسباباً شتَّى للتخلُّف في كلّ الميادين، مثل الإهمال الإداريّ والمؤسسيّ، وربَّما الفساد وما شابه، ولكن لو ابتعدنا أكثر لوجدنا أن هذه الأسباب جميعاً تنحدر وتتفرَّع عن علّة واحدة كامنة وراءها جميعاً، ألا وهي عِلّة الوعي، فعندما يحضر الوعي تغيب هذه العلل، وعندما يغيب تتفاقم، والعلاقة عكسية، والثقافة هي رافد الوعي وتقويّته وتوسيع دائرته.

هنا تلعّب المنابر الرائدة دورها الحاسم، وتؤتي أكلها في إدارة الوعي الفرديّ، وأهمّ منه الوعي الجمعي، الذي تكمن قضيّتنا العضال فيه، فبلادنا مليئة، ولله الحمد، بالمواهب والعطاءات والبراءات، ولكنها- غالباً- ما تكون فرديّة متناثرة لا تكفي للنهوض المجتمعيّ.

الثقافة هي آوّل سلم الرقيّ عند الازدهار، وهي درج الإنقاذ عند الأزمات وحدوث الكوارث، ولا سيما المثال الكارثي الذي يُهدِّد العالم بأسره اليوم، ويطال الدول جميعاً على حدِّ سواء، وهو وباء «كورونا»، الذي تحوَّل بتقدير منظَّمة الصحَّة العالمية إلى وباء عالميّ. قبل أن يكون مناط الأمر طبيّاً فإنه مناط ثقافيّ، فإن لم تتدخّل الثقافة الطبيّة لضخ الإرشادات وتكشف ما يجب فعله وما يجب اجتنابه فالأمر جد خطير. وإن لم تتدخّل الثقافة الاجتماعيّة للنهي عن الحشود ومراكز الازدحام وتقليص الزيارات والواجبات الثقافة الجماعات وكلّ الالتزامات الاجتماعيّة والحفاظ على مسافة كافية، فإن التفشي واقع لا محالة، وإن الوباء سيستشري في الشعوب كالنار في الهشيم. ولعلّ الجانب التثقيفيّ الأهم هو الجانب الإنسانيّ كطمأنة كبار السِّن والرفق بهم، وهم الأكثر عرضة للهلاك بهذا الفيروس، ولتلافي حالات العدوى العمد التي يقوم بها بعض المصابين من منطلقٍ أنانيّ ليحلَّ بالآخرين ما حلَّ بهم، ولتخفيف تهافت الناس على تخزين المواد التموينيّة والطبيّة، والذي من شأنه أن يتسبَّب بسوء التوزيع، فيستأثر قسمٌ من الناس بالبضائع دون غيرهم، وتزداد الأنانيّة بسبب الخوف.

يشبه الدور المنوط بالمُثقَّفين في هذه المرحلة مثل دور مضيفي الطيران عند الكوارث الجويّة وحالات الهبوط الاضطراريّ، حيث يكون الخوف سيد الموقف، فيكون عمل المضيف مضاعف المشقة، فعليه أن يتجاوز خوفه، وأن يعمل على طمأنة الركاب، وإرشادهم إلى الخطوات التي قد تنفعهم، وتخفِّف من صدمتهم، وقد تكون طوق نجاتهم، وهذا ما ينبغي على المُثقَّفين والمنابر المسموعة عمله، وإلّا سينقلب الإعلام من نعمة إلى نقمة، وسيكون فعل فعله في إثارة الرعب بين الناس، ولم يفعل فعله في إنارة الطريق ووضع التدابير.

وهذا ما تميَّزت به مجلَّة «الدوحة» التي لا تغيب في هذه الأوقات، بل تكون أكثر حضوراً بطروحاتها، ودورها التوعويّ الكبير، وهذا لا ينفصل عن برنامج الدوحة عموماً والاهتمام من أعلى المستويات والوقوف على الكارثة بكلّ الطاقات، والسهر على تدابير الوقاية، لا مكان للاستهتار، ولا مجال لدفن الرؤوس في الرمال، ولا يمكن تخطي هذه المرحلة إلّا بمعيّة الثقافة الفرديّة والجمعيّة العالية.

#### رئيس التحرير في المحدد حس

#### فالح بن حسين الهاجري

#### مدير التحرير

خالد العودة الفضلي

#### التحرير

محـســن العـتيقـي نور الهدى سعودي

#### التنفيذ والإخراج رشا أبوشوشة هـند البنسعيد فلوه الهاجري

جميع المشاركات ترسل باسم رئيس التحريـر عبر البريـد الالكتروني للمجلـة أو عـلى قـرص مدمـج في حـدود 1000 كلمــة عـلى العنــوان الآتي:

ص.ب.: 22404 - الدوحة - قطر

#### البريد الإلكتروني:

editor-mag@mcs.gov.qa aldoha\_magazine@yahoo.com تليفون : 4974) 44022295 فاكس : 974) 44022690

المـواد المنشـورة في المجلـة تُعـبِّر عـن آراء كتّابهـا ولا تُعـبِّر بالـضرورة عـن رأي الـوزارة أو المجلـة. ولا تلتـزم المجلـة بـرد أصـول مـا لا تنـشره.





#### مانغويل في تونس انتصار الخيال على الواقع (آدم فتحي)







الدروس المُستفادة من الجائحة (ربيع ردمان)



في مواجهة الوباء (شيرين ماهر)

«رأس المال والأيديولوجيا»

ماضي ومستقبل الأنظمة التفاوتية (عثمان عثمانية)







ثقافية شهرية

السنة الثالثة عشرة - العـدد مئة وخمسون شعبان 1441 - أبريل 2020

تصدر عن:

إدارة الإصدارات والترجمة

#### وزارة الثقافة والرياضة

التوزيع والاشتراكات

الــدوحــة - قــطــر

صدر العدد الأول في نوفمبر 1969، وفي يناير 1976 أخذت توجهها العربي واستمرت في الـصـدور حـتي يناير عـام 1986 لتستأنف الـصـدور مـجـداً في نوفمبر 2007.

#### الاشتراكات السنوبة

العدد

150

داخل دولة قطر تليفون : 44022299 (4974) داخل دولة قطر فاكس : 44022690 (4974) الأفراد 120

الدوائـر الرسـمية 240 ريـالاً البريد الإلكتروني:

خارج دولة قطر distribution-mag@mcs.gov.qa

ترســل قيمة الاشـــتراك بموجب حــوالة مصــرفية أو شــيك بالريال القــطري باسم وزارة الثقافة والرياضة على عنـوان المجلة.

#### مواقع التواصل ـ

@aldoha\_magazine

doha.distribution@yahoo.com

الشؤون المالية والإدارية

finance-mag@mcs.gov.qa

**f**Doha Magazine **⊚**aldoha\_magazine

#### الموزعون

#### وكيل التوزيع في دولة قطر:

دار الشرق للطباعة والنشر والتوزيع - الدوحة - ت: 44557810 فاكس: 44557819

#### وكلاء التوزيع في الخارج:

ســـــطنة عُمان - مؤسســـة عُمان للصحافة والأنباء والنشر والإعلان - مســقط - ت: 3366499356 - ت فاكـــس: 0096824649379/ الجمهورية اللبنانية - مؤسســة نعنوع الصحفيــة للتوزيع - بيروت - ت: 00961166668 - فاكـــس: 009611653260/ جمهورية مصر العربية - مؤسســـة الأهرام - القاهرة -ت: 002027704365 - فاكـس 002125224900/ المملكة المغربية - الشركة العربية الإفريقية للتوزيع والنشر والصحافة، سبريس - الدار البيضاء - ت: 0021252224900 - فاكس:002125224901

#### الأسعار ـ

| 15 درهماً | المملكة المغربية    | 10 ريالات | دولة قطر            |
|-----------|---------------------|-----------|---------------------|
| 3000 ليرة | الجمهورية اللبنانية | 800 بيسة  | سلطنة عمان          |
|           |                     | 10 جنبهات | جمهورية مصر العربية |





حوارات | نصوص | ترجمات

تقارير | أدب | فنون | مقالات | علوم |

إرنيستو كاردينال شاعر الثورة السندينية (تـ: خالد الريسوني)



82

94

100

104

106

110

مازن أكثم سليمان.. الشِّعر السُّوريّ في زمن الحرب (حوار: عماد الدين موسى)

يوميات في الحجر لحظات أخيرة قبل الهروب (يوسف وقاص)

إلغاء رحلة اختبار الهشاشة البشريّة! (جمال الموساوي)



جيمس وود.. فنّ المراجعة النقديّة (فخرى صالح) جان برينيت: الفكر باللُّغة العربيّة (حوار: ليسبث آرمان - تـ: عبدالله بن محمد) رحلة محمَّد الحارثي الأخيرة (إبراهيم سعيد) حین أصبحا داروین ومارکس شخصیتین روائیتین (رشید بنحدو) ضيف غير مرتقَب (قصص: فريد ادغو- تـ: صفوان الشلبي) الحلم الماسيّ (قصص: فانغ فانغ- تـ: ميرا أحمد) روبی کُـور.. ملکة شعراء إنستغرام (تـ: بشير رفعت) جوائح في الفن التصويري بين القرنيين الرابع عشر والتاسع عشر (أثير محمد على) انتصار الموت (نورة محمد فرج) رحلة بوتا إلى اليمن.. مرثيةٌ لبلاد أرهقها الصِّراع (ربيع ردمان) ذكريات شخصية عن طه حسين.. الحلقة الرابعة (صبرى حافظ) مديح التأخُّر! (فيصل أبو الطَّفَيْل)



## مانغويل في تونس

## انتصار الخيال على الواقع

أتيح لي أن أحاور عدداً من الكُتَّاب والشعراء الأعلام الذين تركوا في عقلي ووجداني أثراً لا يُمحَى، أذكر من بينهم -على سبيل المثال- محمود المسعدي وتوفيق بكّار ومحمود أمين العاَّلم وممدوح عدوان والأبنودي والبيّاتي وإيف بونفوا، والقائمة أطول من هذا بكثير. لكنّي أعترف بأنّ حواري مع ألبرتو مانغويل بمناسبة زيارته إلى تونس في 22 فبراير/شباط 2020 سيظلّ ذا نكهة مختلَّفة...

> يعود ذلك إلى أسباب عديدة، يتعلق بعضها بميّزات الرجل وحضوره، ويتعلق بعضها بما حفّ بهـذه الزيارة من محطّات دراماتيكيّـة منحتهـا مذاقـاً خاصّـاً. وهـي فرصـةً ســاْظل مدينـا بها للروائيّ كمال الرياحي، مدير «بيت الرواية»، الـذي عهد إليّ بِمحاورة الرجل، وهو يعرف صلتى بأعماله منذ صدور مؤلفه الشهير «تاريخ القراءة» في طبعته الفرنسيّة

> لم يتوقع أحد أن تحظى هذه الزيارة بما حظيت به من الاهتمام. ولعلها ما كانت لتصبح هذا «الحدث الاستثنائي» لـولاٍ رغبـة وزيـر الثقافـة فـي إلغائهـا، وإصـرار نخبـة مـّن المُثقَفين على إنجازها. تعليل الوزير بأنّ من الأفضل «إرجاء» الزيارة إلى حين تسلّم الحكومة الجديدة عهدتَها. وحين جُوبه بمبدأ «اسـتمرار الدولة» واسـتمراره في الموافقة على تظاهرات أخرى، اتَّضح أنّ ثمّـة من «أشاعَ» أنّ الرجـل «مُطبِّع»! لا لشيء إلا لأنّ والـده عمـل في إسـرائيل حين كان هـو فـى السـنة الأولـى مـن عمـره، وغادرهـا حيـن كان هـو في الرابعـة! أمّا مواقـف الرجـل ونصوصـه وتصريحاتـه المُناصرة للقضيّة الفلسطينيّة فقد اتّضح أنّها ليست بالشفيع الكافي! مـا كان لمثـل هـذا التخبُّـطِ الواضـح أن يمـرّ دون «فضيحـة إعلاميّــة» مدوّيــة. لذلـك هالُنــا أن تفقــد تونــسُ الجديــدةُ مصداقيّتها بسبب تصرّف لا موجب له إلا الحسابات السياسواتيّة الضيّقة. وبدا لنا أنّ في القبول بهذا التصرّف المبنى على فقر ثقافي مدقع نيلا من كرامة المُثقّفين التونسيّين. وكان أمام مدير «بيت الرواية» أن ينتصر في شخصه للمُثقَّفيـن ولموظفى وزارة الثقافـة أيضـا، فهـو فـى



آدم فتحي (تونس)

لم يخل المشهد من محاولات الانتقاص من قيمة الضيف بدعـوى أنـه ليـس بماركيـز الروايـة، وليـس بأفلاطـون الفكـر! كما لـم يخـل من محـاولات الطعن فـي مضيفيه على أسـاس أنَّهـم لـم يقفوا من الوزير موقفهـم ذاك إلَّا لأنَّه راحل! والحقَّ أنَّهـم لـم ينتظـروا هـذه «التظاهـرة» لمواجهـة خيـارات الوزير بما استطاعوا. كما أنّ إصرارهم على إنجاز التظاهرة لم يكن استهدافا لأيّ شخص. لكنْ هَـب أنّهـم وجـدوا فـي «الخطـأ الوزاريّ» ما يسمّيه سُونْ تزُو «التوقيت المناسب والميدان الملائم» لكسب المعركة، فما العيب في ذلك؟

أمّا قيمة الرجل فلا تحتاج إلى برهان بعد قرابة الثلاثين كتابا حتَّى الآن، في الرواية والقصّة والمُقاربة الفكريّة الأدبيّة العابرة للأجناس. صحيح أنَّه لم يصبح ماركيز الرواية ولا أفلاطون الفكر، وليس ذلك من غاياته، لكنَّه صار عَلما في ميدانه. فهو ذاكرةً القراءة والكتابة في العالم بما يُشبه الإجماع. كما استطاع بأسلوبه القريب من أسلوب «مُعَلمـهِ» بورخيـس أن يحقَـق أصعـب معادلـة: احتـرام النُقَّاد، وإعجاب الملايين من القُرَّاء في وقت واحد، في مختلف اللغات العالميّة التي تُرجمَت إليها أعماله. هكذا استحقَّ لقب «الرجل المكتبة» بامتياز. وما انفكَّت زياراته إلى مختلف بلاد العالم تحظى بالاهتمام وتترك أثراً في عقول المستمعين إليه ووجدانهم.

وَقَفْتُ على ذلك من خلال حواري معه وهـو يحدّثني حديث عاشـق الكتـاب، فـي عالم يسـعي بعضـه إلى تعميـم «البؤس الفكريّ» لفبركة المزيد َمن «المُستهلكين»، حيث لا شيء مهمّا إن لم يُفض إلى مردود ماديّ. من ثمَّ أهمِّيّة الانتباه إلى علاقة الكتابة بالجسـد وعلاقة الجسـد بالقراءة، فالخطر

النهاية واحدٌ منهم.



المحدق بالكتاب اليوم، في نظره، ليس ناجماً عن تعدَّد المحامل الإلكترونيّة أو الرَّقميّة بقدر ما هو ناجم عن الهجوم المنظّم على «القراءة النوعيّة» التي من شأنها أن تساهم في تحرير الجسد والفكر والمخيّلة. من ثَمَّ سعيُ البعض إلى إلغاء الكتاب من المشهد، لأنّ قراءة الكتاب تعلِّم القارئ أن «يُدرِك» نفسَه، ومن ثَمَّ أن يفكّر بنفسه، فإذا هو يتحرَّر ويعمل على تغيير واقعه، وقد بات منتجاً لا مستهلكاً، ومبدعاً لا متبعاً، ومواطناً لا جزءاً من قطيع.

أُخذَنا الحوارُ إلى بورخيس، معلَّمـه وقدوتـه، الـذي حـاور في نصوصـه الكثير من الآثار العربيّة الإسلاميّة، بدايةً من القرآن، مرورا بابن سينا وابن رشد والخيّام والرومي والقزويني والجاحظ وغيرهم، وصولا إلى آلـف ليلـة وليلـة التـى كانـت مثـار إعجابـه الكبيـر، ولكـن لا شـىء يُذكـر بعـد ذلك، وكأنّ الأدبّ العربيّ توقُّف عنـد تلـك المرحلـة التي نَّعتـزّ بهـا طبعا... فسألتُه وهو الذي تناول نصوصا عربيّة حديثة لمحمود درويش، ورشيد بوجـدرة، ومحمَّـد البسـاطي، وسـنان أنطـون، لمـاذا ظـلَ حضـور المدوّنة العربيّة الحديثة محتشماً لديه ولدى «مُعلّمه» بالقياس إلى ما تزخـر بـه هـذه المدوّنـة مـن أعمـال مهمَّـة... مـا هـي الأسـباب التـي تقف وراء التركيـز على الأدب القديـم؟ َهـل هـي مسألة ذائقـة وتقييـم أم مسألة اطلاع وترجمـة، أم أنّ للأمـر علاقة بضرب من الاستشـراق المزمن؟ لـم يتهـرَّب الرجـِل مـن أيّ سـؤال، بـل إنّـه لـم يتهـرَّب حتّـى مـن الأسـئلة المُحرجة المُتعلَقة بمواقفه السياسيّة، وتحديداً بموقفه من القضيّة الفلسطينيّة... فإذا هـو واضح في انحيازه إلى الفلسطينيّين، واضح في استنكاره خفوت أصوات الكثيـر مـن زملائـه فـي الغـرب كلمـا تعلـق الأمـر بالفظائع الإسرائيليّة، مؤكِّداً انتماءه إلى رؤيّة إدوارد سعيد للمُثقّف باعتباره «شخصاً لا يبحث عن الإجماع، بل ينحاز وفق ما يمليه عليه وعيٌ نقديٌّ لا يتوقَف».

الحوَّار أثريَّ من هذا بكثير. وفي وسع الراغبين في الاطِّلاع عليه كاملاً

أن يقصدوا الإنترنت، حيث تولّى موقع «بيت الرواية» وموقع «المكتبة الوطنيّة» توفيره للعموم. لكنّ الحوار على ثرائه ليس سوى جزء بسيط من العناصر التي أكسبت هذه الزيارة بُعدَهَا «الرمزيّ»، وأتاحت للمُثقَّفين تسجيل نقاط مهمَّة، قد تغيِّر طريقة تعامُلهم مع أنفسهم ومع واقعهم.

من بين هذه النقاط:

أَوّلاً: أنّ «المسـؤوليّة الثقافيّة» رؤيةٌ ومشـروع وليسـت مهـارات اتّصاليّة لجمـع الأصـوات وتلميـع الصّـوَر، ومن تبعـات ذلك ألّا يتصرَّف المسـؤولون الثقافِيّون كأنّهـم فـي حملـة انتخابيّة.

ثانياً: أنّ على «المسّؤول الثقافيّ» الذي لم يُنتَخَبْ على أساس رؤيةٍ ومشروع ألّا ينسى أنّه في خدمة أفكار المُثقَّفين والمُبدعين، وليس «مُكلَّفاً» بالتفكير عوضاً عنهم.

ثالثاً: أنّ «المناصب الثقافيّة» مهمَّةٌ عسيرة، يستحيل أن ينهض بها غيرُ الزّاهد فيها، المنحاز بالضرورة إلى الخيارات الثقافيّة على حساب مناورات السياسة مهما كان مأتاها.

رابعاً: أنّ المسائل «القيميّـة» أخطر من أن نتركها بين أيـدي «السياسـواتيّين»، الذيـن يُغلِّبـون الانتهازيّـة على كلّ مبـدأ، وقد يتغيَّر اتِّجـاه البوصلـة لديهـم سـتّين مـرّةً فـى السـاعة.

خامساً: أنّ في وسع المُثقَّفين المُبدعينَ متى تحكَّموا في نرجسيّاتهم وتضامنـوا مـن أجـل مشـروع، أن ينجـزوا أحلامهـم وأن ينتزعـوا «القـرار الثقافيّ» مهمـا كانـت قِلّـة مواردهـم.

سادساً: أنّ الخيال هو الثروة الحقيقيّة غير القابلة للنفاد، لأنّه يصنع من الضعف قوّةً، ويتيح العمل بحرّيّة بعيداً عن كواليس التباس الدعم والتمويل بالضغط والابتزاز. ولأنّه -وهذا هو الأهمّ- يستطيع متى صدق العزم وتوفَّرت الإرادة أن يُترجِم الحلم إلى حقيقة، وأن ينتصر على الواقع ويغيِّره.

## الإرث الأدبيّ للروائي فرانز كافكا في المحاكم

## صراع سياسيّ بالنسبة لإسرائيل

صدرت مؤخَّراً الترجمة الفرنسيّة لكتاب «المحاكمة الأخيرة لكافكا، الصهيونية وإرث الشتات» من تأليف بنيامين بالينت وترجمة فيليب بينيار (دار النشر لاديكوفيرت). ويتناول الصراع الطويل الذي دار بين إسرائيل وألمانيا حول أرشيف فرانز كافكا (1883 - 1924). النصّ الإنجليزي الأصلى كان عنوانه «المحاكمة الأخيرة لكافكا. قضية إرث أدبيّ» بدون تلميحات سياسيّة. وصدرت مؤخّرا أيضا ترجمة فرنسيّة جديدة لمذكرات كافكا «اليوميات» (دار النشر نو) التي كتبها بشكل متقطّع من 1909 إلى غاية وفاته في 1924. أنجز الترجمة روبير كاهين، وهي أكثر شمولية تكشّف لأوّل مرّة معلومات وحقائق عن الحياة الخاصّة للكاتب العالمي.

> «المحاكمـة الأخيـرة لكافـكا»، هـو العنـوان الذي اختـاره الكاتب الأميركي-الإسـرائيلي بنياميـن بالينـت لكتـاب فـي غايـة الدقـة صهيونيـة عميقـة حول أرشـيف الكاتب التشـيكى اليهـودي فرانز كافكا، أحد كبار قصاصى وروائيى القرن العشرين. العنوان يحيل على «المحاكمة»، الرواية الشهيرة لكافكا، الذي توفي قبـل حوالـي 100 عـام. وقـد جـاء هـذا الكتـاب ليكشـف عـن تفاصيل صراع كافكاوى تتشابك فيه لعبة السياسة بغرائز الصداقة والوفاء والشهرة والمال. وإذا كانت إبداعات الروائي الراحل ما زالت تثير النقاش الأدبيّ والإعجاب عالميا، فإن الجدل حول مَنْ يمتلك هذا الإرث الفنيّ ومن يوظفه سياسيّاً وثقافيّاً ظلَّ محتدماً لسنوات، وقد يكون حسم مؤخّراً ما لم تظهر مستقبلا عناصر جديدة. جاء كتاب بنيامين بالينت للتحقيق بشكل بارع في خبايا هاته القضية التي تمس في العمق الصراع العربيّ-الإسرائيليّ. فهي تثير أسئلة استراتيجية أَهمّها: هل كانِ كافكا حقّاً من دعاة إنشاء دولة إسرائيل؟ أم أن الأمر يتعلِّق بتسييس مقصود لإبداعه وإعادة تأويل لمواقفه الشخصيّة والسياسيّة التي عبّر عنها أساساً في

> في هـذا الصـراع حصلـت مواجهـة قانونيّـة وسياسـيّة داخــل المحاكم الإسرائيليّة بين طرفين: الأوّل ألمانيّ تمثله أساسا امرأة اسمها «إيفا»، وهي ابنة «إيستر هوف» كاتبة ومساعدة ماكس بـرود صديق كافكا الحميم. وكانـت عائلة هوف مدعومة بمؤسَّسات أدبيّـة ألمانيّـة تريـد الحفاظ على إرثه الثقافيّ على اعتبار أن كافكا كان تشيكياً يكتب بالألمانيّة. قبل وفاته في 1968، كان ماكس قـد تـرك الأرشـيف لإيفـا مـع توصيـة بـأن تسلمه إلى مكتبة داخل أو خارج إسرائيل. لكنها لم تحترم الوصية مثلما لم يحترم هو سابقا أيضا وصية صديقه كافكا. أمَّا الطـرف الثانـي فـي هذه القضيـة، فهـو الحكومة الإسـرائيليَّة التي تبنَّت هـذا الملـف، وإن بشـكل متأخَّر، ودافعـت بقـوة عن ملكيتها للأرشيف لأغراض سياسيَّة واضحة.



هل كان كافكا حقّاً من دعاة إنشاء دولة إسرائيل؟ أم أن الأمر يتعلّق بتسييس مقصود لإبداعه وإعادة تأويل لواقفه الشخصية والسياسيّة التي عبّر عنها أساساً في یومیاته؟

#### قصّة أرشيف كافكا

لهـذا الأرشـيف قصّـة هوليووديـة معقّدة. فـي 1939، اسـتطاع ماكس برود أن يهاجر إلى فلسطين هرباً من اجتياح قوات هتلر لتشيكوسلوفاكيا، وليحقق حلم الهجرة إلى إسرائيل «أرض الميعـاد» فـي سـياق حملـة الاسـتيطان التـي عرفتهـا فلسطين. هاجر إليها وهو يحمل معه حقيبة مملوءة بأرشيف وكتابات كافكا بعد أن كان قد أصدر في براغ ثلاثاً من روايات



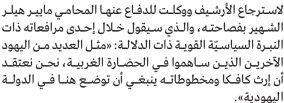
ماکس برود 🔺



صديقه غيـر المكتملـة التـي سـتصبح مـن كلاسـيكيات الأدب الروائي المُعاصِر وهي: «المحاكمة»، «القصر» و«أميركا» رغم أن كافكا كان قد أوصاه بإحراق كلُّ ما كتبه وعدم نشره. بعد فترة، سيتم تهريب جـزء مـن هـذا الأرشـيف، وفيـه «يوميـات» كافكا وكتابات أخرى، خلال خمسينيات القرن الماضي من إسـرائيل، ليعـود فـي غفلـة مـن ماكـس بـرود إلـي ألمانيـا عـن طريـق سـلمان شـوكن، وهـو الناشـر الألمانـي لكتـب كافـكا. ونظرا لقيمته المادية والرمزية الكبيرة، قرَّر الناشر أن يخفى هـذا الأرشـيف الجزئى العائـد والغالـي القيمـة فـي خزنـة مـن حديد في أحد الأبناك في سويسرا. وهنا ستتدخّل عائلة هـوف بواسـطة أسـتاذ متخصّـص فـى الثقافـة الألمانيّـة لتطالـب باســترجاع الأرشـيف وســيتم نقله إلى أوكسـفورد، وهو ما يفسِّــر أن أرشيف كافكا مازال موزعاً إلى غاية اليوم بين ثلاث دول هي ألمانيا (أرشيف مارباخ Marbach)، وإنجلترا (مكتبة بودليان Bodleian في أوكسفورد)، وإسرائيل.

#### تفاصيل الحاكمة

من أهمّ ما كشفه كتاب بالينت هو أن حكومة إسرائيل لم تعر أي اهتمام لأرشيف كافكا طيلة حوالي 40 عاما، بل إنها لم تبدِ أي اهتمام بالموضوع حتى عندما قامت إيستر هوف ببيع آجـزاء منـه في المـزاد العلني، والـذي كانت تحتفظ بـه في بيتها في «تل أبيب» في نفس منزل ماكس برود. وكان الأرشيف مهملاً بشكل كبيرً، بحيث كانت تلعب فوقه القطط، كما أن بعضه تعرَّض للسرقة. وكان الخبراء يقدرون قيمته بملايين الدولارات في بداية الألفية الحالية. في العام 2009 فقط ستقرّر حكومة تل أبيب أن تتحرّك بسرعة مباشرة بعد قيام إيستر هـوف بكتابـة وصيـة تسـمح لابنتيهـا بـأن ترثـا الأرشـيف. حيث قامت «المكتبة الوطنيّة لإسرائيل» برفع دعوى قضائية

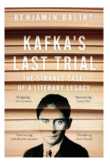


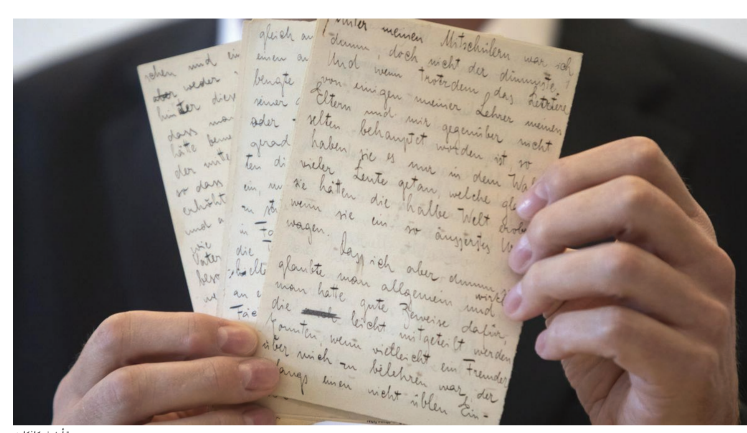
من جهتها، قرّرت مؤسّسة مارباخ للأرشيف الأدبيّ الألمانيّ، إحـدى أهمّ المؤسَّسـات المُتخصّصـة في العالم، أن تطالب أيضاً باسترجاع هذا الأرشيف. وكانت قد دخلت بموازاة ذلك في مفاوضات مع عائلة هوف لشراء منزل ماكس برود نفسه لتحويله إلى متحف. وهكذا استمرَّت القضية معروضة على المحاكم الإسرائيليّة في جلسات عديدة على مدى سنوات. وتوجت في 2016 بقرار نهائي للمحكمة العليا اعتبر أن الأرشيف يعـود إلى ملكيـة دولـة إسـرائيل ولـم يتـم تقديـم أي تعويـض لعائلـة هـوف. وقـد توفيـت «إيفـا» بعـد صـدور الحكـم بمـدة قصيرة في 2018. وفي 2019، قامت ألمانيـا بتسـليم المكتبـة الإسرائيليّة مخطوطات لكافكا كانت مسروقة على ما يبدو. كما تسلّمت المكتبة من بنك UBS في سويسرا ما كان يحتويه صندوق حديدي يضم أرشيفاً مماثلاً.

#### علاقة كافكا «المبهمة» مع إسرائيل والنساء

يرى عالم الاجتماع الألماني اليهودي الشهير تيودور أدورنو أن كافكا «لم يكن شاعراً لأرض اليهود» وهي استعارة تعني أن كافكا لم يكن من المؤيّدين لفكِرة إقامة أرض لليهود في فلسطين إلى درجة أن يكتب شعراً يمدح ويحلم بهذا الأفقّ. فعكس صديقه برود الذي هاجر إلى إسرائيل واستقرَّ بها، كان كافكا غيـر مقتنـع بمشـروع إقامـة دولـة إسـرائيل، ولـم يهاجـر إليها، على الرغم من ذكر بعض المصادر أنه كان يخطط لذلك. كما أن علاقته بأصوله وبثقافته اليهوديّة تبقى «مُبهَمة» حسب العديد من المختصين. بحيث إنه كان متشبثاً بها، وحريصاً على دراستها بعمـق، وخاصّـة مسـرح الييديش، وهي لهجـة خاصّـة تكلمهـا اليهـود منـذ القـدم فـي ألمانيا وفـي أوروبا الشرقيّة. وقد كتب كافكا صفحات طويلة في يومياته عن مسرح وقصص الييديش، وعن التصوُّف واللاعقلانية في هذا التراث. وكان حسب بنيامين بالينت معجباً بهذا المسرح، و «متأثـرا بصدقـه وقـوة نبرتـه، وبدرجـة السـخرية فـي لغتـه التي كان يتحاور ويتصادم فيها ما هو عالى القيمة مع ما هو متواضع، والمكتوب مع العامى». وعلى الرغم من هذا الاهتمام، ظلَّ كافكا يحتفظ بمسافة وجودية وعبثية إلى حدٍّ ما مع أصوله، وهي ميزة أساسيّة في كتاباته. فكان يطرح أفكاراً ذات نبرة متهكمة حول معانى ودلالات علاقته بإسرائيل، بـل وحتى باليهـود، حيث يتسـاءل في يومياته: «ما هـي العلاقة التي تجمعني باليهود؟» فيجيب قائلا: «أنا ليست لديّ بالكاد علاقة حتى بنفسى». هذه التساؤلات حول الوجود والعلاقة التى تربطه بواقعه وبالإنسانيّة عموماً جعلت البعض يعتبر كافـكا كاتبـا كونيـا وإنسـانيا أكثـر منـه كاتبـا يهوديـا إسـرائيليّا. ويـرى بالينـت أن هـذه العلاقـة المُبهَمـة بإسـرائيل تشـبه علاقتـه بالنساء اللواتى تعـرف علـى الكثيـر منهـن دون أن يرتبط رسـمياً أو يتزوج نظرا لميله إلى الفردانية الشديدة والإنعزال. ويقول بالينت في هذا الصدد إن كافكا كان يحب النساء، ولكن عن بعـد، حيـث يكتـب: «إن تناقـض وتـردُّد كافـكا فـي مـا يخـص الصهيونيّة ليس غريباً عن تعقّد علاقته مع «فيليس بوير» (خطيبته) والنساء الأخريات، فهو كان يحبهن جميعا، ولكن







صورة أرشيف كافكا ▲



في رواية «المحاكمة» يتعرَّض البطل واسمه اسمه «ك» للاعتقال ذات يوم في الصباح ويقدُّم للمحاكمة بتهمة ارتكابه لخطأ يجهل حتى طبيعته، ثم يتولَّى محاكمته قضاة لا يراهم أبداً، وذلك تطبيقاً لقوانين لا يعرفها «ك»، بل لا يريد أي أحد أن يشرحها له. هذه الأجواء تلخصها أيضاً إحدى شخصيّات الرواية عندما تقول: «إن مَنْ يتعرَّض لمثل هذه المحاكمة محكوم عليه مسبقاً بأن يخسرها». إنها قولة تجسد إحدى الخلاصات الأساسيّة لرواية عن عبثية الحياة كما يراها كافكا. وقد يكون هذا هو ما وقع في النهاية لعائلة هوف في محاكمة الأرشيف، بحيث إنها خسرت الدعوي، وخسرت إرثاً تاريخياً ارتبط باسمها مئة عام. لكن هل ستكون هذه القضيـة هـى فعـلاً «المحاكمـة الأخيـرة لكافـكا»، كمـا يقـول عنـوان الكتاب؟ أم أن إسرائيل يمكن أن تطالب مستقبلاً بملكية الأجزاء المتبقية من أرشيف كافكا في إنجلترا وألمانيا؟ يبقى هذا أمراً محتملاً ووارداً بحسب منطق الصهيونيّة واستراتيجية الدفاع التي تبناها محامي المكتبة الإسرائيليّة نفسه. ووفق المنطق نفسه أيضاً، يمكن أن تطالب إسرائيل باسترجاع أرشيف أي كاتب عبر العالم له أصول يهوديّة حتى إذا لم يكن يؤمن بالدولة الإسرائيليّة. ■ محمد مستعد (المغرب)





كافكا مع خطيبته فيليس باور «1917» ▲

























## كُتَّاب الصين يواجهون:

# زهرة برقوق لا تسقطها الرياح

زهرة البرقوق -الرمز التاريخيّ لمدينة ووهان- تعصف بها رياح أمشير وما يليه، ربَّما تذبل وتترجَّل عن عرشها وتتوسَّد التراب في انتظار بعثٍ جديد. في ووهان لا تترك زهرة البرقوق شجرتها، بل تظلَّ متمسِّكة بها إلى الرمق الأخير وحتى تخمد العاصفة.



نتشارك جميعنا الآن وقتاً عصيباً. فتؤثّر علينا عواطفنـا المُعقَّـدة والتـى تخلخل أرواحنـا. فثمّة آلاف السنين قد تشكِّل خلالها الخوف الغريزي لـدى البشـر فـي مواجهـة الأمـراض الوبائيـة، فتبلورت لدينا مشاعر حُفرت بالوجدان فيما يتعلق بالمجتمع الوطنيّ الذي نعتمد عليه في حياتنــا ومماتنــا، كمــا أوجــدت داخلنــا مشــاعر الأسف حيال تلك الأرواح المفقودة؛ ومشاعر

الإعجاب الممزوج بالقلق حيال الكوادر الطبيّة بأعدادها الكثيفة، كذلك أُولئـك المناضليـن الذين يتشـبَّثون بمواقعهـم في مواجهة الوبـاء ويندفعون صـوب الصفـوف الأماميـة فـى المعركـة. «كل شـخص بمثابـة قطعـة صغيـرة من الأرض، تتّصل ببعضها البعض لتشكل أرضاً يابسة». في مثل هذا الوقت، ندرك بعمق الصلة التي تجمعنا بالآخرين، فيصبح فقدان الآخرين فقداناً لذواتنا، وتضحى آلام الآخرين آلامنا. بينما أولئك الذين يمضون قدماً ويندفعون بشجاعة في وقت الأزمات، هم بمثابة العمود الفقري للأمّـة، وهـم الضياء الـذي يشـرق في سـماء الـروح الوطنيـة، فهـم مصـدر قَوةَ الأُمَّةَ الدائمةَ التي لا تنضب، والتي تمكَّنها من الصمود خلال كإفة التجارب وتحمُّل المشاق. ينبغي علينا أن نبذل قصاري جهدنا للتغلُّب على الصعوبات معـا. يرتبـط الأدب بالذاكـرة، ويهتـم بالجوهـر، ويتطلـب الالتزام، ويحتاج إلى عمق التفكير. وأنا على ثقة من أن زملائي الكتّاب قـادرون بطـرق شـتى علـى توثيـق هـذا الوقـت العاصـف، وتجسـيّد الإرادة التى لا تتزعـزع للأمّـة والوطـن.



#### لى جينغ تسه:

ستجتاز بلدنا العظيمة وأمّتنا الصامدة الموحَّدة الشـتاء القاسـي وتسـتقبل الربيع. وفي مثل هذه اللحظات، أمدُّ بصرى إلى ووهان وهوبى، واتطلّع للنـاس هنالـك؛ أولئـك الذيـن أعرفهـم أو لا أعرفهـم، الذين قاتلوا بشـجاعة في خـطُ المواجهـة والذيـن التزمـوا بيوتهـم، متمنيـاً لهم السلامة. سلامتكم هي الربيع.



#### مویان:

سنظارد بقلب رجلِ واحد شبح الوباء، ونُشيِّد سور الصين العظيم بإرادة الجماهير.



#### وانغ منغ:

معلَّق القلب بووهان، مرسلاً التحايا للطواقم الطبيّـة. ليكـن الدفـاع محكمـاً، حتـى يندحـر الوباء. وليكن الحرص على القراءة والكتابة قائما، فالوقت من ذهب. وبالصحَّة والتفاؤل، تتحقَّق أفضل النتائج في أشدّ الابتلاءات.

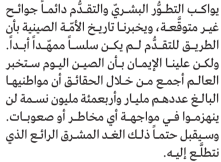




#### په شين: يساورني القلق على ووهان، ويثقل الهمّ روحي على هوبي، يضطرب فـ وادى على الناس المحدق بهم لتنقشع أيها الوباء سريعاً، فلتسرع!

ليقبل الربيع. ويمضى قطار الصين مسرعاً.

#### جي دي ماجيا:



#### سو تونغ:

يمكـن لهـذا الوبـاء أن يصبح ذاكرة لا تُنسـى لدى كلُّ صيني. فهـذه الذاكـرة لابـدّ وأن تحمـل بيـن طياتها الألم والتفكر، بيد أن هذه الذكريات جميعها تساهم في صياغة المستقبل. فقلوب الصينييـن الآن مشـقوقة نصفيـن، أحـد هذيـن النصفيـن يقبـع هنالـك فـي ووهـان. فأمّـة تعبـر النهـر بقـارب واحـد، يمكنهـا حتمـاً أن تصـل للجانب الآخر، حيث الإشراق والجمال.

سنظلّ نتذكَّر أسماء هؤلاء الأشخاص كذلك."

ليو جين يون:

خلال مسيرة مكافحة الوباء، برزت الكثير

من الشخصيّات الجديرة بالاحترام، علاوة

على العامليان في المجال الطبيّ الذيان

هرعوا إلى ووهان، فكانت أصواتهم وكفاءتهم المهنية وحيواتهم قوام أغنية تمس القلوب،

وستصبح ضوء الشمعة الذي ينير اليوم

والمستقبل. وعلى مرّ السنين، لن تظلُّ

هذه الكارثة ماثلة في أذهاننا فحسب، بل



#### خه جیان مینغ:

يكافـح البشـر كلُّ يـوم مـن أجـل بقائهـم، فالسعادة والمعاناة ترافقنا دائماً. فبعد تجاوز تجربـة وبـاء سـارس فـى بكيـن فيمـا سـبق، أفكـر في أن أقولٍ لمواطني ووهان: في الصين اليوم، يمكننا التغلّب على كافة الجوائح، وفي نهاية المطاف ستدفئ الشمس كلُّ شبر من الأراضي



#### جيا بينغ وا:

لم نخبر الحرب، غير أننا نعاني هذه المرّة



بالتأكيد من كارثة جسيمة ونحارب «وباءً». تُمثَل ووهان ساحة المعركة، بينما كلُّ فرد بالبلاد هـو مقاتـل. وعندمـا حلَّـت بنـا الكارثـة، فكّرنا جميعاً في العلاقة بين الإنسان والطبيعة، وتدبّرنا الحياة والموت، الصحَّة والمـرض، الأمـن والخـوف ومـا إلـى ذلـك، وهو ما يدفعنا لإدراك ماهية الشعور الوطنيّ، وما نسمّيه الإرادة الجماعية سور حصين، وما قد نطلق عليه الحبّ بين الناس. وخلال عشرات

الأيّام الماضية، وعلى الرغم من انعزالي بالمنزلِ وعدم قدرتي على مغادرته، إلَّا أننى أتابع الأخبار عن كثب، وقد تأثَّرت للغاية بالكثير من الأبطال والأعمال البطولية. وباعتباري كاتباً، فما يمكنني القيام به يتمثّل في تسجيل ما يحدث كلّ يوم، حيث أكتب المقالات بنفسي أو أتواصل عبر الهاتف وأنظم الكثير من المقالات التي كتبها الكُتَّاب الآخرون، وذلك لتصبح صرخة من أجل هذا الوطن، وكذلك دعماً نقدِّمـه للكـوادر الطبيـة وكافـة العامليـن بالخطـوط الأماميـة. حتمـاً

#### مای جیا:



عشية عيد الربيع، كانت الهجمة الشرسة للوباء، رأيت بأم عيني نقص الإمدادات الطبيّة في الصين، فكّرت في المساعدة بشيء ما، فاتصلت بشركائي لسنواتِ عديدة بالخارج، وكلفت فبرع شبركة كتب الصين المحبدودة بالولايات المتّحدة الأميركية لشراء المواد اللازمة. ومع ذلك، لم يكن هذا السبيل سلسا كما كان متوقعا، حيث أقدمت المتاجر القائمة بمراكز التسوُّق الأميركية بالتوالى على رفع الأسعار وفرض القيود على المشتريات وغيرها

من الإجراءات، كانت بعض المواد المطلوبة بشكل عاجل غير متوفرة، كما ألغيت الرحلات الجوية المباشرة إلى الصين جزئيا... أحدقت بي الصعوبـات، غيـر أننـي تشـبَّثت بمأربي، وفـي النهايـة أمكنني اختـراق العديد من الحواجز، وإدراك الهدف الأصلي.

#### شي تشان جون:



□ ترجمة عن الصينية: مى ممدوح (مصر)



### جائحة القرن

# الدروس المُستفادة

يتأكَّد لنا مرَّةً أخرى عبر جائحة كورونا حقيقة المصير المُشترك للبشريَّة الذي ينبغي أن يكون منطلق السياسات والعلاقات بين الدول في أوقات الرخاء أو الكوارث، كما تظهر لنا الجائحة مدى صغر حجم قريتنا الكونية التي تقاربت المسافات بين مدنها واتّصلت أطرافها البعيدة بواسطة وسائل المواصلات الحديثة. ومن المفارقة أن الطائرات التي تعدّ الوسيلة الأكثر فعالية في التنقل بين أرجاء الكوكب والأكثر سرعة في نقل الإمدادات الطبية والإغاثيَّة لمواجهة الكوارث بأنواعها، تُحوَّلت خلال الأسابيع الماضية إلى ما يشبه طائر النار (الحدأة) المتهم بنقل أعواد النار وتوسيع بؤر الحرائق في مناطق الغابات، ففي ظرف أيام قليلة انتقل فيروس كورونا بسرعة مذهلة من بؤرته الأولى في مدينة ووهان الصينية إلى مناطق واسعة وقصِّية في الغرب والشرق. ومع بداية مارس توجُّهت بوصلة معظَّم حكومات العالم نحو عدو واحد مشترك تكافح لمحاولة احتواء انتشاره من خلال اتخاذ تدابير مشتركة كتعليق حركة الطيران وإغلاقً مدن بكاملها وسعى بعض الدول إلى إغلاق الحدود البرية والبحرية ووضع الملايين من البشر قيد الحجر الصحى.

> دعا الملياردير الأميركي بيل جيتس في مقال له («نيو إنجلاند جورنال أو ف ميديسـن»، 28 فبراير 2020) إلى جملـة مـن الإجراءات السـريعة كتدابير لاحتواء الفيـروس الـذي رأى أنـه مـن تلـك الجوائح التي تأتي مـرّة كلّ مئـة عام، وبدا له هذا الاستقراء من خلال الطريقة التي يتصرّف بها الفيروس، فهنــاك ســببان يجعــلان (كوفيــد- 19) يمثــل هــذا التهديد، «فهــو أولا قــادر على قتل البالغين الأصحاء، بالإضافة إلى المسنين الذين يعانون من مشاكل صحية مزمنة. وتشير البيانات حتى الآن إلى أن الفيروس قد يتسبب في وفاة حالـة واحـدة حوالـي 1 %، وهـذا المعـدَّل مـن شـأنه أن يجعله أكثر حدة عدة مرّات من الأنفلونـزا الموسـمية النموذجيـة، الأمـر الذي يضعه في مكان ما بيـن وبـاء الأنفلونزا في عـام 1957 (0. 6 %) ووباء الأنفلونـزا في عـام 1918 (2 %)».

> ثانياً، ينتقل (كوفيد- 19) بكفاءة تامة. فالشخص المصاب ينشر المرض في المتوسط إلى اثنين أو ثلاثة آخرين، وهو معدل زيادة بالغ السرعة. وهناك أيضاً أدلـة قويـة علـى أنـه يمكـن أن ينتقـل عـن طريـق أشـخاص يعانـون مـن المرض بشكل طفيف أو حتى لم تظهر عليهم أعراضه. وهذا يعنى أن احتواء مرض (كوفيد- 19) سوف يكون أصعب كثيراً من احتواء متلازمة الشـرق الأوسـط التنفسـية أو مرض سـارس. وفي الواقع فإن (كوفيد- 19) قد تسبب بالفعل بعشرة أضعاف عدد حالات انتشار السارس في ربع الوقت. من جانبه يتساءل جستن فوكس مدير التحرير السابق لمجلّة هارفارد بيزنـس ريفيـو (وكالة بلومبرغ 7 مـارس/آذار 2020): إذا كان مـرض سـارس أكثـر فتـكاً مـن (كوفيـد- 19) فلمـاذا تـمّ القضـاء عليـه فـي حوالي عام، فـي حيـن أن بعـض الخبـراء يحــذرون مـن أن (كوفيـد- 19) قــد يكــون موجــوداً

إلى الأبد؟ لأن سارس عادةً لا يصبح معدياً إلَّا بعـد عـدة أيـام مـن ظهـور الأعراض، ويبدو أن (كوفيد- 19) ينتقل قبل أن تظهر الأعراض وإنْ كان بمعدل قليـل جدّا.

لا شـك أن البشـرية تمـر الآن بكارثـة لـم تكـن فـى الحسـبان إذ يواصـل (كوفيـد- 19) تمـدده المسـتمر فـي مناطـق جديـدة مـن العالـم فيرتفـع بذلك عدد الإصابات وتزداد أرقام الضحايا، وما زاد الأمر سوءاً، كما يكتب «آلان ليفينوفيتـز» أسـتاذ الفلسـفة والديانـة الصينيـة بجامعـة جيمـس ماديسـون (مجلّـة السياسـة الخارجية، 5 مـارس/آذار 2020)، أن خطاب أصحاب الخبرات المسؤولة ينزاح إلى الخلف وتحلُّ محلَّه همسـات التآمـر لـدي أولئـك الذين يزعمـون معرفـة الحقيقة. فهـواة الصحّة الطبيعية المناهضون للقاحات يتهمون شركات الأدوية بإثارة الذعربين السكَّان لبيع منتجاتها، في حين يرى النباتيون والمدافعون عن حقوق الحيوان أن أسواق اللحوم هي مصدر الأمراض القاتلة. إن ردود الأفعال المضخمة أيديولوجياً تجاه (كوفيد- 19) غالباً ما تتجاوز مجالات الصحّة والطب، وتصبح في المقام الأول سياسية ولاهوتية. فالساسة اليمينيون في جميع أنحاء العالم يرون الفيروس عقابا على انفتاح الحدود تجاه المهاجرين. وبطبيعة الحال فالمتعصبون الدينيون يرون ذلك كعقوبة على خطايانا. وهؤلاء جميعا يستغلون الرغبة الإنسانية في إقامة نظام ثنائى تبسيطى لتفسير الخير والشر، الذي يعبّر عنه تقليدياً بالأنظمة الطبيعية وغير الطبيعية. عليك أن تطيع قوانين تلك الأنظمة لتنجو، وإذا خالفتها سـتعاني.

يرى «ليفينوفيتز» أن اللاطبيعية (unnaturalness) كانــت تســتخدم منــذ



فترة طويلة لتفسير كلُّ أشكال الخلل الوظيفي. ففي جميع مسرحيات شكسبير، على سبيل المثال، تعمل كلمة «اللاطبيعية» كمرادف للنقص الأخلاقى: «غيـر طبيعـى وغيـر لطيـف»، و«غيـر جديـر وغيـر طبيعـى»، و«بربـری وغیـر طبیعـی»، و«غیـر إنسـانی وغیـر طبیعی». ففـی عصـر شكسبير- وقبله- كانت الولادة «غير الطبيعية» تعنى طفلاً يولد مع بعـض التشـوُّه. والموت «غير الطبيعي» يعنـى، ولا يـزال، الحيـاة التـى تنتهى مبكراً بسبب القتل أو وقوع حادث. وفيما يتعلق بالنشاط الجنسى، فـإن تعبير «غيـر الطبيعي» هـو توصيـف لانحرافـات الرغبـة، وفـي السُّـلطة الحاكمة، توصيف لانحرافات العدالة.

لقد تعوّدنا على فكرة الشر غير الطبيعى إلى الدرجة التي يبدو معها النشاط غير الطبيعي وكأنه الأصل البديهي لجميع الويلات. لكن اللاطبيعية ليست تفسيراً للخلل الوظيفي. بعض الأنظمة الطبيعية- كالولادة الطبيعية مثلاً - هي أدنى بشكل واضح من إصداراتنا المحسَّنة اصطناعياً. والأشكال التكنولوجية المتقدّمة لتوليد الطاقة مثل الألواح الشمسية هي أفضل للعالم الطبيعي من التنقيب عن الفحم وإشعال النار فيه، برغم كون الأخيـر مـادة طبيعيــة. إن كلمة «الطبيعى» و«غيـر الطبيعي» هـي مجـرَّد أوصاف، ورغم ذلك فإننا نصر على استخدامها كأحكام.

يخلص «ليفينوفيتـز» إلى أن الحديث عـن المـرض باعتبـاره نتاجـاً لنشـاط غير طبيعى يفتح المجال لإبراز الأسباب والحلول المؤدلجة، وعندما يهـدّد فيـروس آخر العالم، سـيكون هنـاك سياسيون شعبويون يسـتخدمونه لزيادة الكراهيـة وكراهيـة الأجانب. وسـوف يـرون فـي شـبح المـرض مبـرراً لميولهـم الأيديولوجيـة الخاصّة. ربَّمـا هـذا أمـر لا مفـرّ منه. ولكـن إذا لـم نتخذ التدابير اللازمة لتغيير الكيفية التي نتحدّث بها عن أسباب أزمتنا،

من جهــة أخــرى يــرى بيل ماكيبين الكاتــب والمدافــع عــن البيئة (مجلّة النيويوركر، 5 مارس/آذار 2020) أنه على الرغم ممّا قد ينجم من خسائر بشرية كبيرة بسبب هذه الجائحة إلَّا أن ثمّة دروساً يمكننا تعلمها، وبعض هذه الدروس تبدو واضحة، فسفن الرحلات العملاقة هي عبارة عن قاتل للمناخ، ومن الممكن أن تتحوّل إلى عنابر عائمة للمرضى. ومن الجدير أن نلاحظ الكيفية التي بدا فيها أن الملايين من الناس قد تعلَّموا بشكل أسرع أنماطاً جديدة. فالشركات مثلاً تكافح اليوم من أجل الحفاظ على إنتاجيتها، ولو عمل العديد من الناس من منازلهم. كما أن فكرة أننا نحتاج إلى سفر يومى إلى موقع مركزي للقيام بعملنا قد تكون في كثير من الأحيان نتيجة حالة من الجمود أكثر من أى شيء آخر. وفي ظل حاجتنا الفعلية إلى التنقل بالماوس بدلا من السيارة ربَّما سنرى أن فوائد المرونة في مكان العمـل تمتـد لتشـمل كلّ شيء بدءاً من استهلاك البنزين إلى مدى حاجتنا إلى مجمعات مكتبية

بداية بـ«كوفيد- 19»، فإن جزءاً من اللوم سوف يقع علينا.

ويضيف ماكيبين أن العلَّة الكامنة وراء تجمّع الموظفين بالنسبة للعمل هي تلاقح الأفكار لزيادة الإنتاجية، وبالنسبة للمجتمع فإن الغاية من التجمع انتفاع الناس من بعضهم البعض، وهو أمر يزداد صعوبة في الوقت الراهن. ولكن «الإبعاد الاجتماعي» الذي يطالبنا به علماء الأوبئة الآن لوقف انتشار المرض المعدى مألوف بالفعل لدى العديد من الأميركيين. فنحن نعيش حياة من العزلة النسبية، وربَّما تقودنا احتمالات العزلـة القسـرية على نحـو غريب إلى أن نغدو اجتماعيين بشـكلِ أكبر حين يختفي الفيروس. ■ ربيع ردمان (اليمـن)

مترامية الأطراف.

## الذَّكاء الاصطناعيّ

# في مواجهة الوباء

هل بإمكان التكنولوجيا إنقاذ الأرواح والحَدّ من الزحف الوباثي لفيروس «كورونا» المُستجَد؟ بالطبع الإجابة ليست سهلة، ولكن الأمِر المؤكَّد هو أن أهمية التكنولوجيا قدَّ اتَّضحت هذه الأيام أكثر من أي وقتِ مضى. من هنا يتعاظم دور الذَّكاء الاصطناعيّ كأحد أهم أذرع التكنولوجيا التبي يمكن الاستعانة بها في مواجهة هذه الأزمة، إذ يمكن للخوارزميات أن تساعد في تشخيص الحالات المصابة بـ«فيروس كورونا المستجد (Covid-19)»، وكذلك العثور عِلي البؤر الإيجابيةَ، إلى جانب التنبؤ بمستوى انتشار الفيروس. وهو بالفعل ما تعكف عليه أغلب الدول المتقدِّمة في محاولةِ لإيجاد مخرج.

> لمكافحة وباء كورونا، صار لزاماً على الأطباء والصيادلة في جميع أنحاء العالم تحقيق قفزات تتعدّى المُتاح معرفته في وقتنا الحاضر.. بمعنى أنه لا توجد حتى الآن لقاحات فعلية تستهدف العامل المُسبب للمرض داخـل خليـة ذلـك الفيـروس سـريع الانتشـار ، ومـن ثمَّ وجـب البحث عن سُـبل تساعد في التعرف سريعا على كل مَنْ تظهر عليه إصابات الرئة الناتجة عن عدوى فيروس (Covid-19). في الصين يوجد حليف جديد إلى جوار الصيادلة والأطباء والفنيين لمواجهة المرض، ألا وهو: الذَّكاء الاصطناعيّ (AI)، حيث أعلنت بعض شركات التكنولوجيا الرَّقميّة أن معاهدها البحثية قد طوَّرت خوارزمية أمكنها تشخيص ما يقرب من 96 بالمئة من الحالات المُصابَة بمضاعفاتِ رئوية ناتجة عن فيروس كورونا، وذلك بواسطة استخدام التصوير المقطعي بالكمبيوتر.

> ما يُشِار إليه بالـذّكاء الاصطناعـيّ هنا هـو فـي واقـع الأمـر «اِلتعلّـم الآلـي» أو «التعلُّم العميـق»، إذ يتمُّ أولاً تزويـد الخوارزميـة ببيانات تتعلَّق بصور الأشعة المقطعية لرئتي الأشخاص الذين ثبتت إصابتهم بالفيروس. وكلما زادت نسبة التطابق في فحص المقارنة الذي تلتقطه الخوارزمية، كانت هذه إشارة على وجود إصابات جديدة.. بالتدريج يمكن ملاحظة مدى تفوُّق برنامج الفحص الإلكتروني على الأطباء أنفسهم، مهما بلغت خبرتهم، حيث يمكنه التقاط تفاصيل صغيرة ربما سـقطت مـن أعيـن الأطبـاء. كمـا لا يمكـن إغفـال أهميـة عامل السرعة في التشخيص، إذ إنه خلال ما لا يزيد على 20 ثانية فقط يستطيع برنامج الفحص الإلكتروني التمييـز بيـن رئـة مُصابَـة جـرَّاء فيـروس كورونـا وببـن أخـرى مُصابَة لأي سـبب آخر كعـدوى الأنفلونزا الموسـميّة، وهذا الفارق ليس من السهل على الأطباء اكتشافه في وقتِ قصير.

> يـرى مايـكل فورسـتينج، رئيـس معهـد الأشـعة التشـخيصيّة والتداخليـة فـي مستشفى جامعـة إيسـن، أنـه يتـمُّ حاليـاً البحـث والارتـكاز بقـوة على حلـول الذَّكاء الاصطناعيّ الطبيّة؛ حيث يمكن الحصول على تقييمات طبيّة موثوقة تماماً في حال توفير بيانات رقميّة دقيقة للخوارزميات.. وتسعى مختبرات التكنولوجيا الصينية إلى إتاحة برمجياتها لمئات المؤسَّسات، فهي مصمَّمة لإراحة الفنيين وتحسين فرص معالجة الأشخاص المُصابين بفيروس كورونا، فيما يسعى الباحثون الآن إلى تعضيد «طرق التشخيص الداعمة»، فهذا

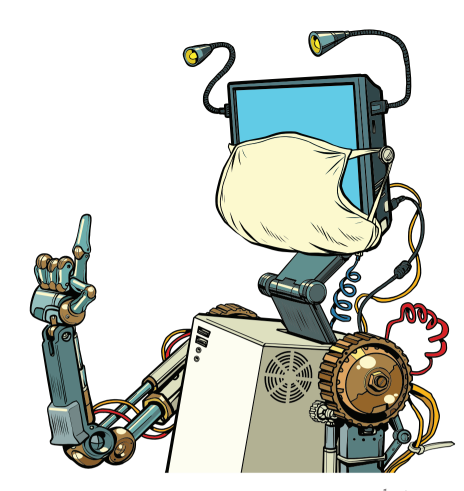
أمرٌ مهم: خاصة وأن الخوارزمية الجديدة لم تصل إلى استنتاجات نهائية بخصـوص المـرض، والقـرار النهائـي لا يـزال بيـد الأطبـاء. يتابـع فورسـتينج قوله: «نحن نتحدَّث حاليا عن آليات مُساعِدة لاتَّخاذ قرارات طبيّة دقيقة. نعم، يمكن الاستناد إلى الذَّكاء الاصطناعيّ في فرز النتائج غير القاطعة، الأمر الذي سيتيح لأخصائيي الأشعة مزيداً من الوقت لفحص الحالات

ومع ذلك، هنـاك بعـض الأصـوات التـى تـرى أن نظـام الـذَكاء الاصطناعــــّ ربما يعمل من وجهـة نظـر مُطوريـه فحسـب، وهـو الأمـر الـذي تسـبب فـى توجيه بعض الانتقادات لهذه الإجراءات. فعلى سبيل المثال، رصدت دراسة أميركية سابقة في عام 2018 كيفية قيام نظام للخوارزميات بالكشف عن مصابى الالتهاب الرئوي عبر صور الأشعة السينية في العديد من المستشفيات. والنتيجة كانت: طالما تمَّ تطبيق نظام الذَّكاء الاصطناعيّ داخل المشفى الذي صُمِّمَ فيه من الأصل، فإنه يعمل بشكلِ جيّد. ولكن بالمقارنـة مـع بيانـات واردة مـن مؤسَّسـات طبيّـة أخـرى، تنخفـض معـدَّلات

يفنـد «مايـكل فورسـتينج» ذلـك القصـور، قائـلا: «نسـبية برامـج الـذُكاء الاصطناعـيّ لا تـزال تمثـل مشـكلة فـي الوقـت الحالـي، خاصـة مـع أجهـزة التصوير بالرنين المِغناطيسي، حيث إن الاختلافات ما بين الشـركات المُصنِّعة لا تـزال كبيـرة جـدّا، لدرجـة أن بعـض أطبـاء الأشـعة يعانـون أيضا من مشــإكل في تفسير الصور التشخيصيّة». وبناءً على ذلك، هناك محاولات للتغلب على هذه الإشكالية وصولاً إلى ذلك المستوى الأعمق من التشخيص. ومن المتوقع أن تكون هناك حلول وشيكة من خلال العمل على دمج سجلات البيانات من مستشفيات متعدِّدة. ورغم هذه الثغرات، لا يمكن التغاضي عـن الـدور الـذي اضطلعـت بِـه التكنولوجيـا ِ فـي مسـاعدة أطبـاء الأشـعة فـي جميع أنحاء الصين، سعياً للعثور سريعاً على المُصابيـن بفيـروس كورونـا

#### كيف يمكن الاستعانة بالدِّكاء الاصطناعيّ للتنبؤ بالأوبئة؟

لـم يقتصـر دور الـذَّكاء الاصطناعـيّ فقـط علـى تشـخيص المـرض، ولكـن





أيضاً تجري الاستعانة بـه فـي البحـث عـن اللقاحـات والأدويـة المضـادة للفيروس؛ حيث تطبق شـركة DeepMind التابعة لشـركة Alphabet حالياً طرق التعلُّم العميـق لدراسـة الهيـاكل البروتينية للفيـروس، نظـراً لأهميتها في البحث عن لقاحات، لأن الأجسام المضادة للقاح تستهدف بروتينات الفيروس من أجل تحييده. ومثل هذه العمليات الطويلة من الأبحاث يمكن تسريع وتيرتها عن طريق البرمجة الحسابية «الخوارزميات». يعكف الباحثون أيضاً في شركة Benevolent البريطانيـة الناشـئة للذَّكاء الاصطناعيّ على إيجاد عناصر فعالة بين الأجسام المضادة الخاصة

بالأدوية المتاحة لعلاج سارس والإيدز والروماتويد، إذ يمكن لتركيبها الكيميائي أن يكون إيجابيا في القضاء على فيروس كورونا المُستجَد، حيث صرح إيفان جريفين، مؤسس الشركة، بأن مثل هذه النتائج لا يمكن أن تكون متاحة خلال ذلك الوقت القصير إلَّا بواسطة قاعدة بيانات ضخمة يتيحها الذَّكاء الاصطناعيّ. وفي الوقت نفسه، يَصعُب رفع سقف التوقّعات، فليس بإمكان الخوارزميات تقديم أية توصيات طبيّة، ما لم يتم تأكيد النتائج أولاً عن طريق الاختبارات السريرية.

#### الدِّكاء الاصطناعيّ له السّبق في التنبؤ

استطاعت شركة BlueDot الكندية الناشئة لخدمات الذّكاء الاصطناعيّ أن تكون الأسرع في تحليلاتها مقارنةً بمنظمة الصحة العالمية فيما يخصُّ فيـروس كورونـا. وتحديـداً فـى 31 ديسـمبر/كانون الأول، أي قبـل تسـعة أيـام من إصدار منظمة الصحَّة العالمية تحذيرها الأول من فيروس شبيه بالأنفلونــزا فــى الصيــن يُســمَّى «كورونــا»، كان باحثــو BlueDot قــد تمكنــوا من اكتشاف العلامات الأولى لتفشى المرض في مدينة ووهان الصينية، حيث تعتمد خوارزمياتهم على آلاف المصادر المختلفة والمواقع الإخبارية والمنتديات والمدونات ومعلومات الوكالات الحكومية والإحصاءات الحيوانيّة والديموغرافيّـة وحـركات الطيـران لمعرفـة مـا إذا كانـت هنـاك أي تطـوُّرات ملحوظة في أي مكان في العالم.

لم يكن باحثو BlueDot قادرين فقط على تحديد أن مركز تفشى المرض

سيكون في مدينة ووهان الصينية، لكنهم تمكّنوا أيضاً من التنبؤ بشكل صحيح بوقوع حالات أخرى في مُـدن؛ بانكـوك وسـوول وطوكيو خـلال الأيامَ التاليـة مـن بـدء ظهـور المـرض. يقـول «كامـران خـان»، مؤسـس BlueDot: «بإمكانك تدريب الآلات تماماً مثل البشـر.. الفارق أن الآلـة تعمـل على مدار 24 ساعة، مما يجعلها أسرع وأكثر كفاءة».

تواصل السُّلطات في الصين توسيع نطاق تفعيل أنظمة المراقبة الضخمة

داخل البلاد، حيث تُستخدَم ماسحات درجة الحرارة في محطات القطارات

#### الإجراءات الوقائية.. ضرورة ذات وجهين

في المدن الرئيسية لتحديد الأشخاص المُصابين بالحمَّى. إلى جانب مراقبة بيانات الهواتف المحمولة، حيث يمكن تتبُع أماكن المواطنين ومعرفة وسائل سفرهم. كما يُرسِل تطبيق الهاتف الذَّكي الجديد الذي تمَّ تعميمه داخل البلاد تقريرا عن الحالة الصحِّية للأفراد استنادا إلى الموقع وتفاصيل الاتصال سواء كان الشخص في منطقة خطر أو يعاني من الحمَّى. وفي مـدن صينيـة ، مثـل مدينـة هانغتشـو ، يتـمُّ اسـتخدام هـذا التطبيـق الذّكى ضمـن الإجـراءات التـي تُمكَـن المواطنيـن مـن الوصـول إلـي محطـات متـرو الأنفاق: فقط أولئك الذين يُظهرهم التطبيق على وضع «الأمان» أي باللون «الأخضر» يُسمَح لهم بالركوب. كما يرسل التطبيق بيانات خاصة إلى مـزود الخدمـة مـع كل مَسـح. والواقع ليسـت كل الإجـراءات التي تستخدَم البيانات الضخمـة والـذِّكاءِ الاصطناعـيّ مفيـدة، إذ إنـه مـن الجائز فيمـا بعـد استخدام خوارزميات الذّكاء الاصطناعيّ لإنشاء تحليلات معقّدة للحركة البشريّة، وهو ما يخشاه نشطاء الحقوق المدنية من إمكانية استخدام هـذه التكنولوجيـا في مراقبـة البشـر لبعضهـم البعض عـن كثب، فربما أسيء استخدام هذه التطبيقات، المُصمَّمة في الأصل للتحكم في حركة الأفراد المُصابيـن بفيـروس كورونـا، لتشـديد تدابيـر المُراقبة الشـخصيّة. ففـي النهاية لا تقتصر مساعدة الـذكاء الاصطناعــق علــى الأطبـاء فحسـب. ■ أيـكا كويل □ ترجمة عن الألمانية: شيرين ماهر (مصر)

المصدر : موقع «Die Zeit / دى تسايت» الألماني

## «رأس المال والأيديولوجيا»

# ماضي ومستقبل الأنظمة التفاوتية

يحذر بيكيتي من أنه إذا لم نحوِّل بعمق النظام الاقتصادي الحالي لجعله أقل تفاوتاً، أكثر عدلاً وأكثر استدامة بين الدول مثِل داخل كل دولة، فإن الشعبوية المعادية للأجانب ونجاحاتها الانتخابية المحتملة القادمة، يمكن أن تبدأ بسرعة حركة التدمير للعولمة الرأسمالية الجامحة والرَّقميّة لسنوات 2020-1990.

> منـذ فتـرة قصيرة، لم يكن توماس بيكيتي (-Thomas Piket ty)، الاقتصادي الفرنسـي الشـاب، معروفـا فـي الأوسـاط الأكاديمية العالمية، إلى غاية سنة 2014 عندما ترجم كتابه «رأس المال في القرن الحادي والعشرين،» الذي كتب سنة قبـل ذلـك باللغـة الفرنسـية، إلـى اللغـة الإنجليزيـة ليصبـح أكثر كتب الاقتصاد مبيعا في العالم. وقد أسهمت مسارعة الاقتصاديان الأميركيان الحائزان على جائزة نوبل للاقتصاد جوزيـف سـتيغليتز Joseph Stiglitz وبـول كروغمـان Paul Krugman تأكيد ومباركة نتائج بيكيتي، في نشر أفكاره على المستوى العالمي، ليصبح نجم الاقتصاد الصاعد، والوريث الأكثر حظا لعرش الاقتصادي البريطاني الراحل أب التفاوت: أنثوني آتكينسون Anthony Atkinson.

> حقِّق كتاب بيكيتي السابق رأس المال في القرن الحادي والعشرين مبيعات قياسية نسبة لكتاب كبير الحجم في الاقتصاد (حوالي 700 صفحة للنسخة الإنجليزية)، وقد كشـف فيـه أنه «عندما يتجاوز العائـد على رأس المال معدل نمـو الناتـج والدخـل، كمـا كان الحـال فـي القـرن التاسـع عشر، وكما هـو مـن المحتمـل أن يتحـوَّل مـن اسـتثناء إلـي قاعدة في القرن الحادي والعشرين، فإن ذلك يولَّـد تلقائياً تفاوتات اعتباطية لا يمكن تحملها». وهذا فيه مناقضة للأرثوذكسية التي كانت سائدة لنصف قرن، والقائمة على منحنى كوزنتز، الذي يشير إلى أن التفاوت يزيد مع بداية عملية التنمية، لكنه ينخفض فيما بعد. والأهم من ذلك أن ما توصل إليه بيكيتي يشير إلى عودة الرأسمالية الإرثية التي كانت سائدة في القرن التاسع عشر.

> وفــى الثانــى عشــر مــن ســبتمبر/أيلول 2019، نشــر بيكيتــى كتابه الجديد «رأس المال والأيديولوجيا» -Capital et Idéol ogie باللغة الفرنسية، ثم باللغة الإنجليزية في العاشر



توماس بيكيتي ▲

THOMAS PIKETTY CAPITAL **IDÉOLOGIE** 

من مارس 2020. هذا الكتاب كبير الحجم (1232 صفحة للنسخة الفرنسية) يتضمن دراسة تاريخية مستفيضة لأبعاد التفاوت الاقتصادية، الاجتماعية والسياسية من المجتمعات ثلاثية الوظائف ومجتمعات الرق إلى مجتمعات ما بعـد الاسـتعمار والرأسـمالية الجامحـة. وإضافـة إلـى أنه كتاب عن الماضي، يشير بيكيتي إلى أن كتابه أيضا عن «مستقبل الأنظمـة التفاوتيـة».

ومثل كتابه الذي تمَّت الإشارة إليه سابقا، اعتمد بيكيتي على مجموعة واسعة من الروايات الأدبية، ولم يكتف هذه المرة بروايات بلـزاك وجايـن أوسـتن، بـل أضـاف كارلـس فونتس، برامويديا أنانتاتور، شـيمامندا كفوزي أديشـي...كما أضاف مصدراً آخر وهـو الحملات الانتخابيـة للقرن الماضي. لكن هذه المرة، الكتاب لن يكون مركزا فقط على الغرب مثـل الأول. إذ إن نجـاح كتـاب رأس المـال في القـرن الحادي والعشرين فتح الباب أمام بيكيتى للحصول على بيانات تاريخية كثيرة من بلدان خارج الغرب، مثل: البرازيل، جنوب إفريقيا ولبنان. وإضافة إلى ذلك، فهو يعترف أيضًا بأن كتابه السابق تعامل مع التطورات السياسية-الأيديولوجية حول التفاوت والتوزيع كعلبة سوداء.

يشير بيكيتي إلى أن كتابه هـذا هـو محاولـة «فهـم تحت أية شـروط تحالـف سياسـى مسـاواتى Coalitions Politiques égalitaires التي شكلت في منتصف القرن 20 من أجل تخفيض التفاوت الموروث الآتي من الماضي، لماذا انتهى التفاوت بالانخفاض، وتحت أية شروط لا تفاوتية جديدة يمكـن أن تنجـح فـي البـروز فـي بدايـة هـذا القـرن 21؟».

الفكرة الأساسية التي يخاطبها الكتاب، والتي يحاول بيكيتي ترسيخها مـن خـلال بحثـه كبيـر الحجـم هـذا، هـي أن «التفاوت ليس اقتصادياً أو تكنولوجياً: هـو إيديولوجي





اعتمد بیکیتی علی مجموعة واسعة من الروايات الأدبية، ولم يكتف هذه المرة بروايات بلزاك وجاين أوستن، بل أضاف كارلس فونتس، برامويديا أنانتاتور، شيمامندا كفوزي أديشي...كما أضاف مصدراً آخر وهو الحملات الانتخابية للقرن الماضي

وسياسي»، حيث يرى المداخل التي تقدِّم أسباباً طبيعية للتفاوت بأنها خطابات محافظة، وهي مختلفة عما يراه في هذا الكتاب، والتجربة التاريخية تبين العكس، فالتفاوتات تختلف بقوة عبر الزمان والمكان، في شدّتها وفي هيكلها. لذلك فالتبريرات التى تقدّمها المجتمعات المعاصرة للتفاوت، والمرتبطة بالروايات التملكية propriétaiste، المقاولاتية entrepreunerial والاستحقاقية -Méritocra tique، التي تنص على أن التفاوت المعاصر عادل لأنه ينطلق من فكرة أن لكل شخص نفس الفرص، هي مبررات أيديولوجية وسياسية.

ويحذر بيكيتي من أنه إذا لم نحوِّل بعمق النظام الاقتصادي الحالى لجعله أقل تفاوتاً، أكثر عدلاً وأكثر استدامة بين الدول مثل داخل كلّ دولة، فإن الشعبوية المعادية للأجانب ونجاحاتها الانتخابية المحتملة القادمة، يمكن أن تبدأ بسرعة حركة التدمير للعولمة الرأسمالية الجامحة والرَّقميّة لسنوات 2020-1990. ويرى أن الاشتراكية التشاركية socialisme participatif هي الحل لتقليص

التفاوت اليوم. ما يمكن أخذه على كتاب بيكيتي الجديد، هـو أولاً كبـر حجمـه الـذي يعتبـر مشـتتاً للانتبـاه والتركيـز، ويجعل من الحجج إلتي يدافع عنها غير محدّدة بدقة وغيـر واضحـة. وأيضـا عـدم أصالـة أفـكاره، فكـون ظاهـرة التفاوت ظاهرة سياسية كان قد تناولها هو نفسه قبل هذا الكتاب. فقد استهل كتابه «اقتصاد التفاوت،» الذي كتبه سنة 1998 وترجم حديثاً إلى اللغة الإنجليزية، بالعبارة الآتية «مسألة التفاوت وإعادة التوزيع هي مسألة مركزية للصراع السياسي»، كما ذكر في كتابه السابق أن «التفاوت فى توزيع الثروة لا يمكن تفسيره اقتصاديا فقط، بل هو سياسي، وهـذا ما يفسـر انخفـاض التفاوت بيـن 1910 و1950 نتيجة للحرب والسياسات التي تم اتباعها». كما أن طبيعة وبنية المجتمعات التي تحدَّث عنها بيكيتي هي موجودة في الكثير من الدراسات التاريخية، ويبدو أن كلّ ما فعله هو البحث عن مبرّر بنية كلّ مجتمع واعتباره مبرراً للتفاوت فيه. ومع ذلك، يمكن اعتبار الكتاب كدراسة تاريخيّة ونظريّة للتفاوت عبر العالم. ■ عثمان عثمانية (الجزائر)

# «الناطقُ باسم»: قناعُ الجُبْن والتزييف

في كتابها المُتميِّز «نـهاية الشجاعة» (دار فايـار، 2010). انطلقت «فـلوري» من أن الشجاعة ليست مسألة محض ذاتية، بل يعهود وجودها أو تلاشيها إلى سلوك المجتمع وحرصه على تصحيح الممارسات التي تؤدِّي إلى استبدال الجبن والتزييف بالشجاعة والكلام الصريح المنتقد. ذلك أن أخلاق الشجاعةُ، بهذا المعنى، هي التي تحُولُ دون أن يتحوَّل الكـلام السياسيِّ إلى عُـملةِ للتَّـدليس وتبرير الانزياح عن مبادئ التعاقد الاجتماعيّ وحماية حقوق المواطنة



محمدبرادة (المغرب- فرنسا)

صحيح أن تــأزّم المجتمع يُـعلن عن نفسـه مـن خلال مظاهــر ومواقف مادية، ملموسة، تُشعر المواطنين أن خللا مّا يعوق السيْر الطبيعي للعلائق التي تضمن الحدُّ المطلوب للتّوافْق وتدبيـر الشــؤون، ومن ثــمَّ تُـعلن الأزمة عـن نفسها بـطرائق مُتباينة، ليبدأ التشخيص والبحث عن الحلول المُمكنة... لـكنْ، عند التـدقيق والمراجعـة، يـتبـيَّن أن تلـك الأزمـة كانت تُعلن عن نفسها قبل ذلك بكثير، من خلال تزييف الكلام ولـجوء مَـنْ يـقتـسمون السُّـلطة في مجالاتهـا المُـتـبــاينة إلـى لعبة الأقنعة الكلامية التي تُخفِّف من وطأة الانحراف، وتساعد على ربح الوقـت... ذلـك أن «الـكلام» يـضــطلع بــدور أساس في التوصيل والحوار والإقناع، خاصّة في مجال السياسـة وسيْـرورة الصِّراع الديموقراطـيّ. الـكلام المنطـوق قبل البلاغ المكتوب. يتـكلّم الـفرد، وتتكلّم الحكومة، وتتكلم وسائط الإعلام، فينتسِج ذلك الفضاء الواصل مباشرةً بين الأطراف المُكسونة للمجتمع والقُوي المُدبّرة لحركيّته، كـل من مـوقعه. والمفـروض، ضمنيا، أن لكل مجتمع قـيما أخلاقية يحرص على صـوْنها، وتــعــمــل السياسة على مُـراعاتها. إلا أن المُـمارسة، في حياة الأفـراد وفي تـدبـير السـياسة، تكشـف خـلـل الـتباعُـد عن القيم الأخلاقية والمبادئ الـمُتــفق عليها. ومن ثُـمَّ يـطفو على السـطح التحايُـل الـكلامي لِـتـمْـرير الانحرافات. وكثيراً ما استوقفتْني صيغة «الناطق باسم...» التي تطالعُنا في مجالات مُتعدِّدة، انطلاقاً من مجال الكتابة الأدبيّة والفكريّة، ووصولاً إلى فضاء السياسة. في عالم الأدب والفكر ، يحلو للبعض أن يُـرفـــق اسمه بـصفة الكاتب القومي آو الوطني آو اليــساري، ليمــنح لــنفسه مـصداقية مّـا تُـعلى من شــأنه، وتــضفي على كلامـه هالـة مــرجعية لا يتسـرّب إليهـا الشكُّ من قُـدّام أو خـلُـف. وفي نفس الاتجاه، نـجدُ وظـيفة «الناطــق باسم ألحكومة» أو باسم الـقصــر الملكي، أو القصــر الجمهوري، وكلها صِيَغ تضع مسافة بين مصدر الكلام وبين المُخاطَبين. وعند التدقيق، نجد أن هذه المسافة

التي يخلقها «الناطق باسم..» ما هِلَيْ قناع يحتمي به مصـدر الكلام، ليكـتسب فسـحة تـتيح لـه أن «يُصحِّـح» ما أخطأ الناطق باسمه في توصيله إلى المُخاطبين. على هذا النحو، تصبح لعبة الكلام من خلال قناع أو واسطة، وسيلة للتحايُـل والتسـتّـر على الحيَـدان الذيّ يلجأ إليه الكُتّـابُ والـساسة عند مواجهــــة الواقع. هذه الـمـمارسة التي تـطبع السـلوك البشري العامّ، تُوضح صعوبة «الوفاء» للـمبادئ وعلاقة هذا «الانحـراف» بـعوامل عميــقــــة تـعـود إلى منطــقة «أخلاق الشجاعة» وانعكاساتها على مجال السياسة، كما أوضحتُ ذلك الفيـلسوفة الفرنسـية «سانــتيا فُـلوري -Cyn thia Fleury» في كتابها المُتميِّـز «نــهاية الشجاعة» (دار فايار، 2010). انطلقت فلورى من أن الشجاعة ليست مسألة محض ذاتية، بل يعـــود وجودها أو تـلاشيها إلى سـلـوك الـمجتمع وحـرصه على تصـحيح الـمـمارسات التي تؤدِّي إلى استبدال الجبن والتزييف بالشجاعة والكللم الصريح المُنـتـقد. ذلك أن أخلاق الشجاعة، بهذا المعنى، هي التي تُحُول دون أن يتحوَّل الكـلام السياسـيّ إلـي عُـملةِ للـتّـدليس وتبرير الانزياح عن مبادئ التعاقد الاجتماعي وحماية حقوق المواطنة، والإسهام في تعطيل آليات الصِّراع الديموقراطيّ: «أيّ معنى للإنـسانية مـن دون شـجاعة؟» تـتسـاءل الكاتـبة. صحيح أن شـروط تطوَّر الحضارة والمجتمعات آلــث إلى العمل على تسخيـر الإنسان وتشـييـئه، كما شجّعتْ على اختفاء الشجاعة والدخول في متاهة الإســهال الكلامي الذي يتـولى تلييينَ العقول والحواسّ لـتـنـقاد إلى الانخراط في أوالـيات مجتمع الـفُــــرْجة وغـضٌ البصر عن الشـجاعة الداخلية، الـضرورية لـوقّـف تآكـل الديموقراطية وتـرويض المواطـنين على الاستسلام لله عبة الكلام الفارغ.

من خلال ثلاثة عناصر تكوِّنُ إبست مولوجيا الشجاعة، أو إبسـتــمولوجيا القلـب كمـا تقتـرح «فــلورى»، تَـتـــمّ مُراجعــةُ المقايـيس الكفيلـة بـتــصحيح مسـار «سياسـة الشـجاعة»







القادرة على إعادة الاعتبار إلى القيم المطلوبة في هذا المجال. هذه العناصر الثلاثة هي: المُخيّلة الصادقة، وتُمَنُ الألم، والقوّة الهـزْلية. كلّ واحد منها يحدُّ من غلواء الآخـر ليجعل التمفصُل بينها مُتوازناً ضمن مستوى «الـوسَطيّـة» التي حدّدها أرسطو. ذلك أن الحقيقة لا تُـسلم نفسها لإدراكِ مباشر؛ ومن ثُمَّ فإن عنصر الفكاهة يكشف ما يختبئ عبْر الثنايا ليُسعف «الشجاع» على التقاط الحقيقة... لا يتسع المجال لاستعراض تحليل «فلوري» لمجموع الظاهرات المتَّصلة بمُعوِّقات الشجاعة في الممارسة الأخلاقيّة والسياسيّة، لذلك نورد بعـض الأمثلة التى تشخّص هذه الإشكالية: هناك مثلُ معاصر يعيشه العالم في هذه الفترة والذي دشنتُه بجرأتها السيدة «أديلُ هائنيلُ» من خلال حركـــة «أنا أيضاً»، التي شرعت الباب أمام الفتيات والنساء ليـفضحنَ ما تعـرَّضْن لـه مـن تحرُّش الرجـال الذين يعتبرون الجنس اللطيف مملكة مُستباحة. لولا شجاعة أديل لظلتْ سـطوة الذكورة وامتيازات الرجل المتحدّرة من الجُـبن، سائدة وساترة لهذا السلوك المشين.

والمــثال الثانـِي الـذي طالمـا أقـلــقني وطــرح أمامـي أسئــلةَ مُحيّرة، يتعلق بالفنّانة النحاتة «كاميىْ كلوديل Camille Claudel» (1864- 1943) التي أمضـتْ ثلاثيـن سـنة محجـوزة في مشفيً للأمراض العقلية، بسبب رجعية أمّها وجُبْن أُخْيها الشاعر الكبير «بولْ كلوديلْ» (1868-1955). هذه المرأة المُبدعة التي عاشت تجربة حبِّ جارف مع مُعلمها النحّات «رودانْ» (1840-1917)، وأبانتْ عن موهبة تجديدية فذَّة، تنكّــر لها الحبيب لأنه كان متزوجاً، وحكمتْ عليها الأم بالحجز والعُـزلة للـتـســتر على علاقـة غـرامية تـسىء إلى سمعة عائــلة بورجوازيـة كاثوليكيّـة، هـي ضــحية الجبن واللاشـجاعة في أكثر من صورة وتبرير: جُـبن الفنَّان «رودان» الذي فضَّل الحفاظ على سمعته والتنكّر لعواطفه، ثم قـسوة الأمّ التي ضحّتْ بابنتها في سبيل الوفاء لقيم بورجوازية مغشوشة،

والغـدْر الجبان مـن لـدُن أخ كانـت شـهـرته الشـعرية تطبق الأفاق، لكنه فـضّل طموحـة إلى الحصول عـلى منصب مهم في السلك الدبلوماسيّ الفرنسي. موقفِ الشاعر كلوديل هـو الذي يبعث الغضب في نفسى كلَّما تذكَّرتُ موقفه المتخاذل من أخته الفنّانـة التي طالما تــذرَّعتْ إلــيه في رسـائلها وخلال زياراته القليلة لها، لكي يُسعفها على الخروج من محبسها، دون أن تـتحرَّك عواطفه أو يهـتـزّ ضميـرُه. هـذه فعـلاً، حالـة ملموسة عن فقدان «شجاعة القلب» التي تتحدّث عنها «فلورى» في كتابها، والتي من دونها يفقد المرء السمات التي تجعل منه إنساناً، قـبل أن يكون شاعـراً أو فـنَّاناً.

لـكنْ، لحسن الحظ، يحتفظ سِجـلَ التاريخ بأسماء شعراء ومفكِّرين ومواطنين، تشبَّعـوا بالشجاعة في معناها العميق ومارسوا السياسـة مـن خلالهـا، مـن أمثـال سـقراط، وفيكتـور هيجو، الشاعر الشجاع الذي انتقد بقَّوّة دكتاتورية شارل لويس نابليـون (1808 - 1873) وخصَّـص لـه كتابـاً «Napoléon le petit»، شـرح فيـه سـلوكه ووعـوده الكاذبـة وتهافتـه على تجميع المالل... وتحـمّلُ من أجل ذلك سنواتٍ في المنفى دون أن يتخلَّى عن إيقاظ شعبه من غفوة السُّبات التي قد تؤدِّي إلى الموت. لحسن الحظ أن أمثال هيــجو كثـر، أولئك الذين يجهر صوتُهم بالحقيقة الشجاعة، ولا يجعلون من السياسة وسيلة لتـزييف الكلام أو «تجييـر» نفوذ حـزب أو تأمين منـصب... إن الشجاعة في الأخلاق والسياسة لـيسَتْ وقف على جنس بعينه، ولا هي ميزة للرجال، بل هي قيمة كونية، ضرورية لحماية الحقّ والديموقراطية، ووسـيلة لـجعل الانتقاد عنصراً حاضراً باستمرار، يتذكى الحوار الديموقراطي ولا يجعله قاصراً على الحملات الانتخابيّة. من ثُمَّ، فإن دراسة شجاعة الأخلاق والسياسة، مثلما فعلتْ سانتـيا فــلوري، هي في الآن نفسه مدخل لدراسة نظريّة الإتيك للسياسة في مُـجـملـها. وبـذلك تـنــتـظمُ أمامنا نـظريّة للشجاعة، مـغايـرة للشجاعة العنترية، تصل الفرديّ بالجماعي.

### السينما العاليّة

# صناعة في الحجر الصّحيّ

«السينما مُغلقة حتى يتوقَّف الواقع عن أن يبدو كالأفلام. حافظوا على سلامتكم وكونوا بخير». بهذه اللافتة استقبلت إحدى دور السينما في ولاية فلوريدا جائحة كورونا، وقد وضعت يدها على مصدر التضرُّر الأعمق للصناعة جرَّاء هذا الوباء الذي امتدَّ أثره السلبيّ على كافة المناحي.

صناعة السينما كانت بين المُتصدّرين لصفوف المُتضرّرين، بدايةً بالمنع والحذر من التجمعات التي هي أسـاس المشـاهدة السينمائية، ومروراً بإيقاف تصويـر عـدد مـن الأفـلام المهمّـة خوفاً على صناعها مـن الاختـلاط والإصابة بالفيـروس، ووصولاً بتأجيل أهم الأفلام الجاهزة للعرض والتى كانت منتظرة في مواسم نهاية الشتاء والربيع وترحيلها فيما بعد ممّا سيؤثّر بالتبعيـة على الأفـلام المجـدول عرضهـا في الصيـف والخريف، وهذا يعنى ثلاثة أمور: إما مزيد من الترحيلات على طريقـة تأثيـر الدومينـو، أو تخمـة مـن الأفـلام تصـدر تباعـاً وتُحرَق كلُّها بعد فوات الغمِّة، وهو موعد في علم الغيب،













أو التضحيـة بالعـروض السـينمائيّة وإتاحـة الأفـلام للمشـاهدة

عبر المنصّات الإلكترونية، أي أن الأفلام ستكون مُعرَّضة للحرق

بتكدُّس المعروض مرة، والحرق لقدم المعروض مرة، وكذلك

الفاجعة، فكسب قوت اليوم لن يجدى إذا كانت الحياة نفسـها مُهـدُّدة، بالتأكيـد لـن نفتقـد مشـاهدة الأفـلام لأن-وكما تعبِّر اللافتة- الواقع نفسه أصبح أكثر إثارةً للانتباه والشحن العاطفي من أي فيلم يمكن أن نراه الآن، مهما بلغ من الخيال، لأننا أصبحنا نعيش الخيال، لدرجة أن أفلام كوارث بعينها تتكرَّر تفاصيل أحداثها الآن في عالمنا، كفيلم «Contagion 2011» للمُخرج ستيفن سـودربرج، والذي تنبأت أحداثه بفيروس يضرب العالم، ويبدأ من الصين، وتتشابه أعراضه مع كورونا، ويتشابه في طريقة انتشاره، وتتعامل معه السُّلطات بنفس الشكل الذي نشاهده اليوم في البلدان الموبوءة. إعادة مشاهدة فيلم كهذا الآن بقدر ما يُحسب لخيال الفنّان ويدلّل من جديد على أهمّيته في المجتمع كونه دائماً مَنْ يبدأ بدق أجراس الخطر، ويسبق الساسـة بخطـوات أو بأشـواط، ومـع ذلـك فلـم تعـد مشـاهدة الخيال جاذبة، بل قد تكون في تلك الحالة محبطة.







صدر عام 2018، عن عالم ما بعد قيامي تدور أحداث القصّة في مدن مهجورة تمثِّل العالم بعد غزو من كائنات غامضة تفترس البشر حين يصدرون أيّة أصوات، يقبع الناجون في منازلهم ويقتصر تواصلهم الإنسانيّ على النظرات وحركات الشفاه، هذا العالم الكابوسي يأتي متوافقاً مع حالة الحجر والعزل الصحّى العامّة التي يعيشها العالم الآن، بالبقاء في المنازل والحدّ من طرق التواصل الاجتماعيّ القديمة التي تنقل الفيروس، لعلُ الفيلم يتفوَّق قليلا بحدّة عناصر كابوسيته، لكن عالمنا يتفوَّق على الفيلم بأنه حقيقي، ولا قيمة لأفلام الرعب في زمن صارت فيه نوبات الهلع طقساً إنسانيّاً يومياً يحدث بمجرَّد مشاهدة نشرات الأخبار ومتابعة عدادات الإصابة بكورونا وهي تقفر بمختلف البلدان.

الفيلم الأحدث من سلسلة جّايم س بوند «No Time Time To day»، تمَّ تأجيل طرحه عالمياً من أبريل/نيسان إلى نوفمبر/تشرين الثاني القادم، بعد أن تحمّلت الشركة المنتجة مصاريف باهظة في الترويج والدعاية، وإعـادة جدولتـه فـي نوفمبر/تشـرين الثانـي تعنـي أنــّه سـيواجه منافســة شرسة مع أفلام موسم الجوائز والأعياد، لكن البعض يرى أن التأجيل في حدّ ذاته صنع دعاية من نوع آخر للفيلم وزاد الترقُّب له. أفلام بنفس الضخامة تم تأجيل عرضها العالمي لآجال بعيدة أو غير مسمّاة، وعلى رأسها فيلم الحركة «F9» وهو الجزء التاسع من سلسلة «Fast & Furious »، كما تأجل عـرض فيلم «Black Widow» وهـو عـن بطلـة عالم مارفل التي تظهر للمرّة الأولى باستقلال عن سلسلة «Avengers» و«Iron Man»، وقد كان من الأفلام التي تراهن عليها شركة ديزني، ثم تراجعت، بعد أن جازفت بعرض فيلمها «Onward» في الأيام الماضية ولم يحقّق الإيرادات المتوقّعة بتأثير كورونا ما اضطر ديزني لحرق الفيلم بإتاحته عن طريق المشاهدة المنزلية، ولذا كان حتمياً على الشركة أن تتعلُّم من الدرس وتدرك أن كورونا ليس مزحة، فأجلت عرض النسخة الحية الجديدة من فيلم «Mulan»، وأجّلت فيلمين من أضخم إنتاجاتها لهذا العام وهما «Antlers وThe New Mutants»، ولا أحد يعلم متى ستصدر ديزني تلك الأفلام خاصّـة وقـد خصّصـت شـهر نوفمبر/تشـرين الثاني لعرض فيلم «The Eternals» الذي تراهن عليه ديزني بعد انتهاء سلسَّلة «Avengers». ديزني التي ابتلعـت وحدهـا أكثـر مـن 40 % مـن إيرادات العـام الماضي، قـد تكـون أكبـر الخاسـرين هـذا العـام، ليـس لأنها المتضرّر الوحيد، لكنها المُتضرّر الأكثر إنفاقاً، وليس أمامها الآن سوى

تقليل الخسائر بعرض الأفلام سريعاً على منصّتها الإلكترونية. وبجانب الأفلام الجاهزة للعرض التي تمَّ تأجيلها، هناك عدد من الأفلام في مرحلة الإنتاج تقرِّر إيقاف تصويرها خوفاً من كورونا، على رأس هـذه الأفـلام الجـزء السـابع مـن فيلـم «Mission Impossible» والـذي تدور جزء من أحداثه في إيطاليا أكبر المنكوبين من الفيروس. وهناك الجزأين الثاني والثالث من فيلم «Avatar» اللذين تنتجهما ديزني دفعة واحدة بميزانية ضخمة وقد توقف تصوير المشاهد بسبب كوروناً. مزيد من الأفلام توقف تصويرها لنفس السبب مثل (The Batman، Jurassic وغيرها. (World: Dominion، Matrix 4، Elvis

الخسائر لم تقف عند أفلام هوليوود ضخمة الإنتاج وحسب، لكن امتدّت للسينما المُستقلّة والفنّية والتي فقدت أكبر مصادر ترويجها وتوزيعها المتمثِّلة في مهرجانات السينما العالمية وهي تغلق أبوابها تباعاً، التأثير الأكبر على السينما المُستقلَّة نجم من إيقاف مهرجان «SXSW» بمدينة أوستن، وهو من أكبر أحداث الصناعة في أميركا الشمالية، وكانت تستفيد الأفلام منه بالرواج والدعم، ثم جاء تأجيل مهرجان «كان» الفرنسيّ ليثير صدمـة فـى الوسـط السـينمائي، خاصّـة وأن موعـد إقامتـه سـيظل مهـدّداً مع تفشى فيروس كورونا في فرنسا لدرجة وصلت إلى إعلان حالة الحرب. مهرجانات أخرى كانت متنفُّساً للأفلام الفنّيّة أعلنت الإيقاف أو التأجيل، مثل «تسالونيك» و«بكين» و«براج» و«ترايبيكا» و«إسطنبول»، وعربياً توقّفت مهرجانات «قمرة» في الدوحة و«عمان» في الأردن و«البحر الأحمـر» فـى المملكـة العربيّـة السـعودية، والأخيـران كانـا يسـتعدان لدوراتهما الأولى.

لوهلة ظنّ البعض أن ما يحدث قد يصب في مصلحة منصّات المشاهدة المُستقرّة مثل نتفليكس، وأن عصر المُشاهَدة المنزلية أصبح أمراً واقعاً ومصيريّـاً انتهـى فيـه التنظيـر، إلـى أن أعلنت نتفليكس عـن توقـف تصويـر أغلب أعمالها الأصلية حفاظاً على سلامة العامليان بها، وهو القرار المنطقىّ والمُتوقّع والـذي عـاد ليؤكِّد مـن جديـد أنهـا ليسـت أزمـة سـينما أو مُشاهَدة، هي أزمة حياة أو موت تواجهها حضارتنا. والسؤال ليس متى تعود السينما، ولكن متى تعود الحياة الطبيعيّة التي تحفظ للخيال مهابته؟!. ■ أمجد جمال (مصر)





# عولمة الفزع

ربَّما ساهمت العولمة في هذا الانتشار المُّثير للرعب والفزع، وربَّما ساهمت وسائل إلإعلام أيضاً في ارتفاع حدَّة هذا الفزع في عالَّم تحوَّل إلى قريةٍ صغيرة. الدول والحكومات والساسة يفكِّرون عادةً فيَّ اتخاذً الإجراءات والتدابير في مثل هذه الحوادِث قصِدٍ تقليصٍ الإخسائر إلى حدِّها الأدنى، مستعينين في ذلك بالمؤسَّسات الرَّسميّة والمجتمع المدني. أمّا المُفكِّرون والمُثقَّفون فإن اهتمامهم ينصرف إلى تحليل الأسباب وتقييم النتائج البعيدة المدى وتأثيرها على الوضع البشريّ في القادم من الأيام.

> نعتقد أننا نعيش تطوُّراً، بل تحوُّلاً جذرياً، لكن الفيروس يذكّرنا بأننا نعيش الغامرة؛ الغامرة أمام المجهول وداخله، المغامرة التي لم نسمع عنها من قبل بالنسبة للجنس البشريّ

فَى أُواخَـر سـنة 2019 ظهـر فيـروس كورونـا المُسـتجَد الـذي أصبحت تسميته العلمية «كوفيد 19»، وانتشر بسرعة ليتحوَّل إلى وباء ضرب العديد من الدول الإقليمية، ثم تحوَّل إلى جائحةِ مُعلَنة من طرف منظَّمة الصحَّة العالميّة، بعد أن غزا مختلف الدول والمناطق في العالم مطلع سنة 2020. صحيح أن البشريّة عاشت أهوال الأوبئة والجوائح غيرما مرّة، من قبيل «الطاعـون الأسود» و«الأنفلونزا الإسـبانية» وغيرهما، إلّ ا أن المُقلق والمخيف في هـذا الفيـروس الجديـد هـو سـرعة انتشاره وقوة فتكه بالأجساد الضعيفة المنخورة بالأمراض المزمنة أو التي تنقصها المناعة الكافية.

وإذا كان من الصعب الإحاطة بـكلّ مـا يـروَّج فـى عالـم الفكـر اليوم حول هذه الجائحة، فإن بعض النماذج يمكن أن تقدِّم

لنا صورة عن واقع اليوم وسيناريوهات المستقبل. لذلك انفتحنا على مفكّرين لهم علاقة وثيقة بعلم الاجتماع والفلسفة وعلم النفس، وهي المجالات المعنية أكثر من غيرها الآن بهـذه الجائحـة العابـرة للقارات، فلعلُّها تمدّنا CORONAVIRUS

تبدو حالتنا اليوم على أنها حالة فزع الكلُّ من الكلُّ، حالة من الشك والريبة وانعدام اليقين إزاء المجهول؛ والسبب في هذا يعود إلى جائحة «كوفيد 19». إننا أمام فزع مُعولم يدل على حجـم الأزمـة التي تعصـف بصحّـة البشـر التي هي الخير الأعظم على حدِّ تعبير ديكارت. ومن أهمّ دروس هذه الأزمة الكبرى في نظر السوسيولوجي الفرنسي «إدغار موران Edgar Morin» أنه لا يمكننا الانفلات من الريبة واللايقين: نحن لا زلنا دائما مرتابين بصدد إيجاد علاج لهذا الفيروس، وكذلك إزاء تطوُّرات ونتائج هذه الأزمة. بناءً على ذلك، يحدِّد موران مهمَّة أساسيّة للتربية، تتمثّل في تدريس الريبة واللايقين. إلّا أنه من مفارقات هذه الريبة أنها تتضمَّن في نفس الوقت الخطر والأمل. نعتقد أننا نعيش تطوُّراً، بل تحوُّلاً جذريا، لكن الفيروس يذكّرنا بأننا نعيش المغامرة؛ المغامرة أمام المجهول وداخله، المغامرة التي لم نسمع عنها من قبل بالنسبة للجنس البشريّ. ويبدو، في نظره، أن الفيروس يقتل النيوليبرالية ويقتلنا معها في نفس الوقت؛ ولذلك فإنه سيكون من المحزن جدّاً ألَّا يخرج من هذه الأزمة فكرّ سياسيٌّ يرسم طريقا جديدا. من هذه الفكرة، أي ضرورة فكر سياسيّ جديد، ينطلق الفيلسوف والمُؤرِّخ الفرنسي «مارسيل غوشيه Marcel Gaucher»، معتبرا أن الأزمة التي نمرّ بها هي فرصة للحظة الحقيقة، الرهان فيها يتركز على علاقة كلّ مواطن بالجماعة السياسيّة. وينتقد غوشيه عبارة «إننا في حالة حرب»، لأنها بعيدة عن الواقع، وربَّما مجرَّد وصف مجازي لهـول هـذه الأزمة، مؤكَّـدا ذلك بقوله «لسـنا فـي حالـة حرب، أو إن الأمر يشبه الحرب الزائفة... تذكرون أنه خلال حـرب 1914 - 1918 سـقط أكثـر مـن عشـرين ألـف قتيـل فـي يومها الأوّل. نحن، لحسن الحظ، بعيدون جدّا عن ذلك». إن أهـمٌ مـا كشـفت عنـه هـذه الأزمـة هـو عـودة مـا هـو سیاسی (le politique)، أي مــا يضمــن بقــاء ودوام جماعــة ما، وقاعدة مشتركة تلـزم الجميـع لأنهـا تهـم حيـاة ومـوت كلّ عضو من الجماعة. ففي نظر غوشيه أن الدلالة العميقة لهذا

بإشارات إلى الطريق الذي يجب أن نسلكه مستقبلا.



الحدث تتمثّل في صحوة البعد المُتعلّق بما هو سياسي والذي نسيناه واعتقدنا أنه يمكننا الاستغناء عنه. ما هو سياسيّ يرتبط بحياة الجماعة، وهو الأهم حالياً؛ أمّا الانتخابات البلدية، فهي ترتبط بالسياسة (-la poli tique)، وهي تهتم بمَنْ نجح أو خسر فيها، وهي تافهة حالياً، بل ومدعاة للسخرية والتهكم.

في تقدير غوشيه، أن «كوفيد 19»، رغم كونه يتطوَّر بشكل تصاعدي، إلَّا أنه لحد الآن، لم يصل بعد إلى هول الطاعون الأسود أو الأنفلونزا الإسبانيّة، وفي توقَّعـه وتساؤله معـاً: أننا سنعرف في القادم من الأيام، إلى أي مدى سـتتقلص أو تتمـدُّد الفجـوة بيـن الفـرد والجماعة. يعنـي هـذا أننـا نعيـش اليوم اختباراً سياسيّاً حقيقياً وعلى أعلى مستوى؛ فهلّ البعد الفرداني الليبرالي والخاصّ هو المُهيمن كلّيةً على مجتمعاتنا الغربية؟ سنكتشف هـذا الأمـر في المسـتقبل القريـب. هـذا هـو مـا يهم، وهـذا هـو الأساسـي في هذه الأزمة على حدِّ تعبير غوشيه.

وعلى غرار إدغار موران، يرى غوشيه أن العولمة الليبرالية قد ماتت، وأن المبدأ القائل بأن «التجارة الناعمة» ستحلُّ جميع المشاكل أصبح بائدا. وفي معرض الحديث عن مناعة الجسم السياسيّ، يقول بأنه ليس من البساطة والبداهة، في مجتمع يتكوَّن من أفراد، أن يضمن مناعته السياسيّة. ذلك أننا نطلب من الأفراد أن يبتعدوا عن بعضهم البعض قدر الإمكان (الحجـر الصحي)، لكننـا نقـول لهـم فـي نفـس الوقت «فكّـروا فـي الآخرين فقد تكونوا خُطراً عليهم». هكذا يجدُ الأفراد أنفسهم بين شدٍّ وجذب، أي في حالة توتر بين المسافة الفردانية والالتزام الغيري. في الأخير، يؤكُّـد بأن هناك رجَّـة فكريـة وخلخلـة أيديولوجيـة كبيـرة وقويَّة، ولا أحـد يمكنـه التنبـؤ بخطـورة الحدث ومـا سـيترتب عنـه، إلَّا أننـا فـي حاجـةِ ماسة إلى برنامج سياسي جديد.

وبالنظر إلى فرادة التجربة البريطانيّة في التعاطي مع أزمة «كوفيـد 19»، ارتأينا أن ننفتح على بعض فلاسفتها الأكثر حضوراً إعلاميّاً، خاصّة على صفحات «الغارديان Guardian» وقناة الـ«BBC»، يتعلَّق الأمـر بالفيلسوف الإنجليزي «جوليان باجيني Julian Baggini» الذي يتماثل

للشفاء حالياً من أزمة التهاب رئوي. ما يبدو غريباً بالنسبة لنا جميعاً، هو تأكيد الوزير الأوّل «بوريس جونسون Boris Johnson» أن المملكة المتُّحدة لـن تتخـذ أي إجـراء مـن قبيـل إغـلاق المـدارس وفـرض الحجـر الصحى، إلخ. لكن بالنسبة لهذا الفيلسوف، يمكن فهم هذا الأمر بسهولة ووضوح بالنسبة لمَنْ يعـرف طريقـة تفكيـر الإنجليز. فقـد حاول جاهـداً في كتابه «كيـف يفكّر العالـم How The World Think» توضيح التشـابهات القوية بين الخصائص المهيمنة على ثقافة ما والنموذج الفلسفيّ الذي تجسـده. ولعلّ الأزمـة الحاليـة تجسـيد واضـح لهـذه الفكرة. فهـو يـرى أن جونســون قدَّم اســتراتيجيته باعتبارهــا «أمبريقيــة empirique» فــى تعارض مع المثالية، إذ أوضح أن القرار الذي اتّخذه جاء بعد استشارة العلمـاء المرموقين حـول الموضوع؛ وهـؤلاء أقنعـوه بأنـه فـي مصلحـة الشعب أن يطوِّر قدراته ودفاعاته المناعية (مناعة القطيع)، حتى لو كان ذلك يعنى تكبُّد المزيد من الخسائر في البداية. بالإضافة إلى ذلك، إنها مقاربة ذرائعية. ومعلوم أن هذه الأخيرة تشير إلى مذهب فلسـفیّ سیاسـیّ واْخلاقیّ، تبلور مـع کلّ مـن «جیریمی بنثهـام Jeremy Bentham» (1748-1832) و«جــون ســتيوارت ميــل «John Stuart Mill 1806-1873))، ويقوم على مبدأ عام هو تجويد الوجود إلى أقصى حـدً لفائدة الأغلبية، حتى ولو ترتّب عن ذلك إجحاف أو ظلم في حقّ بعض الأفراد، أي حتى ولـو كان الأمـر يتعلّـق بعـدد مـن الوفيـات فـى الحالـة التي نتحـدَّث عنهـا وهـي الجائحة. يسـعي باجيني من وراء كلُّ هـذا إلـي توضيح أن الفلسفة الإنجليزية ليست عاطفيّة، إنها تريد أن تكون، عكس ذلك، هادئـة وعقلانية، على حـدِّ تعبيره. فالذرائعي الصـارم والمُتشـدِّد، لا يجب عليه فقط التقليص من عدد الوفيات، وإنما التساؤل أساساً عن عدد الذين سينعمون بإمكانية العيش المديد وبصحة جيّدة. بعبارة أخرى، إذا كان الأشخاص المُسنّون في البلد، هم مَنْ سيموت توّاً، فيما سيطوِّر الشباب مناعـة ضـد «كوفيد 19»، فالحسـاب جيّد؛ ولعـل هـذا الاستثناء يبدو إنجليزيّاً محضاً. يضاف إلى ذلك أن التقليد الليبرالي في المملكة المتَّحدة، يفرض على الحكومة اعتماد مبدأ المسؤوليّة الفُرديّـةُ



وكأن الحكومـة تخاطـب الأفـراد قائلة: ابـقَ هادئـا وتابـع طريقـك. هـذه هـى الطريقة الإنجليزيّــة فــى كيفيــة مواجهــة الشــدائد. وقد لاحظ باجينــى أن تغيير نبرة خطاب الوزير الأوّل وبعض السياسيّين نابع من الشكّ في النمـوذج العلمـى المعتمـد فـى اتخـاذ هـذا القرار، والتخـوُّف مـن عـرض جثث الموتى بـ الآلاف في المستشفيات على مختلف وسائل الإعلام والتواصل. هـذا التغيير يحرِّكه، في نظره طمـوحٌ سياسـيٌّ شـخصيّ وليـس بدافع الغيرية. لكن يبدو أن المملكة المتَّحدة رضخت أخيراً لتتخذ نفس التدابيـر والإجـراءات التـى اتخذتهـا الـدول الأخرى. وفـى علاقـة مـع الأزمـة الصحّية التي مرّ بها (التهاب رئوي) ودور الفلسفة فيها، انتقد الاعتقاد السائد عند الكثيرين في أن الفلسفة تجعلنا سعداء وتساعدنا على تخطى المصاعب، إلَّا أنه يؤكَّد في نفس الوقت أهمِّيتها: إنها تمنحنا فهماً أوضح لمـا نعيشـه، وتحول دون انجرافنـا مـع الأهـواء واللامعقول. وفـي كلمـة أخيرة: ما هو أساسي، بالنسبة إليه، هو تقبل الجواز الذي يطبع الوضع البشريّ وكذا طبيعة الحياة العابرة.

ومن منظور يمتزج فيه التحليل النفسيّ بالنقد السياسيّ، خصص الفيلسـوف السلوفيني «سـلافوي جيجيك Slavoj Zizek» مقالاتـه الأخيـرة لتقديم آرائه حول جائحة (كوفيد 19). وقد ركّز بداية على طريقة ردود أفعالنـا إزاء هـذه الجائحة، معتمـداً فـى ذلـك علـى خطاطـة الطبيبـة النفسانية «إليزابيث كوبلر-روس Elisabeth Kübler-Ross» والتي عرضتها في كتابها «اللحظات الأخيرة للحياة». تتكوّن هذه الخطاطة من خمس مراحل هي: الإنكار، الغضب، المساومة، الإحباط والتقبل. في البداية كان الإنكار (الأمر ليس على هذه الدرجة من الخطورة)، ثم الغضب «بنبرات لا تخلو من عنصرية أو عداء للدول»: (مرّة أخرى الخطأ صادر عن هـؤلاء الصينيين)، (حكومتنــا ضعيفــة وغيــر فعّالة)، بعــد ذلــك جــاء دور المساومة (هناك طبعاً ضحايا، لكن يجب أن نكون قادرين على الحدِّ من الخسائر)، وإذا لم تسر الأمور في هذا الاتَّجاه سيظهر الإحباط (يجب أَلَا نخـدع أنفسـنا، نحن جميعـا مدانون)؛ أمّـا مرحلة التقبُّـل فقـد عبَّـر عنها جيجيك بقوله (يجـب علينـا تقبُّـل واقـع أن الوبـاء سـيأخذ حتمـاً بعـداً عالميّا، وأنه لا يمكن احتواؤه عن طريق الحجِر والعزل ولا عن طريق آي تدبيـر وحشـي ناجـم عـن الذعـر والفزع. يتعلـق الأمـر إذن بتقبُّله، مـع

الوعى بأن معدل الوفيات منخفض نسبياً، وبشيء من الحكمة ستكون لنا فرصة للنجاة...). إلَّا أن ما هو أعمق من ذلك، وما يجب تقبُّله، وما يجب علينا التوافِّق معه، هو أن الحياة كانت دائماً قائمة على أساس الانتشار الغبي والمُتكرِّر للفيروسات التي، مثل أموات أحياء، تلقى بظلالها علينا، مُهـدّدة بقاءنا. هكـذا تذكّرنـا الفيروسـات فـى العمـق بجـواز وعـدم أهمِّية وجودنا: مهما كان حجم الآثار العقلية الروحية التي أقامتها البشريّة، فإن طارئاً طبيعياً غبياً مثل فيروس أو كويكب يمكنه أن يدمِّر كلُّ شيء. هذا دون الحديث عن درس الإيكولوجيا الذي يمكننا استخلاصه من هذا: إن الإنسانيّة، من دون قصد، تخاطر بتعجيل نهايتها. كما يؤكّد بأن الخطوة الأولى نحو التقبُّل، تفترض حدّاً أدنى من الثقة بين سلطات الـدول وشعوبها. لذلك ينتقد جيجيك الطريقة التي تعاملت بها الصيـن مع الدكتور «لى وينليانغ Li Wenliang» الذي كان هو أوّل من اكتشف الوباء المُنتشر، وتمَّ منعه وإخضاعه للرقابة بدعوى محاربة الشائعات والحدّ منها لتفادي الذعر والفزع. من جهةِ أخرى، يـرى جيجيك ضـرورة اتخاذ تدابير يعتبر أغلبنا بأنها شيوعية، مثل التنسيق والمُواءمة بين الإنتاج والتوزيع خارج معايير السوق وبمعـزل عنها. والواقع أن المهمَّـة التي تنتظرنا هي في غاية الصعوبة والتعقيد: يجب علينا التخلُّص من أي حنيـن إلى شـيوعيّة القرن العشـرين البائدة، وإبداع أشـكال جديدة متمركزة حول المشترك الإنساني؛ وإنه لمن اليوتوبيا المُجنَّحة الاعتقاد في طريقةٍ أخرى للخلاص. في معرض هذا الحديث، أشار جيجيك إلى أن الوزير الأوّل الإسرائيليّ، ومن أجل الحدِّ من انتشار الفيروس، اقترح على السُّلطات الفلسطينيّة المساعدة والتنسيق، معلّقاً على ذلك بقوله، إن هذا الاقتراح ليس بدافع الخير أو الإنسانيّة، وإنما بكلّ بساطة، لأن الفيروس لا يميِّز بين اليهود والفلسطينيّين. إضافة إلى هذا، فشعار «أميركا (أو أي دولة أخرى) أوّلاً» انتهت صلاحيته في ظلّ عولمة الفزع. وفي الأخير يذكّرنا بما قاله مارتن لوثر كينغ منذ ما يزيد على نصف قرن: «لقد قدمنا على مراكب مختلفة، لكننا اليوم جميعاً على نفس السفينة». وإذا لم نترجم هذه الأقوال إلى أفعال، فإننا نجازف بأن نجد أنفسنا على متن «أميرة الماس»، وهـو اسـم السـفينة التـى اجتاحهـا الوبـاء. ■ محمد مروان

# في زمن الجائحة

♦♦♦ زَمنُ جائحةِ «كورونِا» غيرُ الزمن الذي كان قبْلها، ولا هو الزمن الذي سيكونُ بَعدَها، لا فقط لأنّ انتشارَ الفيروس صنعَ حدثًا كونيًّا وَضَعَ كلَّ شَيْء مَوْضعَ مُساءلة ومُراجعةٍ إلى حدِّ الشِروع في الحديث عن تحوُّلِ لاحق في النظام الاقتصاديّ العالميّ وفي النظام الاجتماعيّ للبُلدانَ ، ولِكن أيضًا لأنّ هذا الزمنَ أعاد النظرِّ في مفهـوم الحياة بوَجْه عـَامٍّ، مُحسِّدًا رجَّةً معرفيّة مَكينة ، وليس رجّةً واقعيّة فحسب. إنّ ما ترتّب على ظُهُورِ الفيروس وانتشاره يُشكَلُ إعادةً نظرِ جذريّة في مفهوم الحياة..

> وباءُ كورونا المُستجدّ إقامـةُ الحـدود لا بَيـن البلـدان وحسـب، بـل بيـن مُـدُن البَلـد الواحـد، وحتـى بيـن مـكان المُصابيـن والمدينـة التـى فيهـا يُوجَـدون، وبيـن سـكان الحـيّ الواحـد آو العمارة الواحدة، وَفـق مـا يقتضيـه العـزْل الإراديّ أو الحَجْـر الطُّبِيِّ. أَبْعِـد مـن ذلـك، فـرَض الفيـروس حُـدودًا بيـن الفـرد وذاته، مُلزمًا إيّاه بتغييـر عاداتـه، وقلَـب سُـلوكه اليَومـيّ، وتقويـة شـعوره بجَسـده، علـى نحـو مـا يُفصـحُ عنـهُ الخطـابُ الطبّيّ وهـو يُواصـلُ تنبيهاته عبْر سلسـلة من الأوامـر والنواهي: «اِعتــزل التجمّعــات»، «لا تُصافــح»، «لا تُعانــق»، «لا تلمــس الأشـياء إلَّا وأنـت مُرْتـدِ قفَّـازات واقيـة».. كما لـو أنّ الحياة غدَت هي الانفصال والانغلاق. إنّ الحُدودَ التي رَسمَها الفيروس شديدةُ الصّرامـة، وهـي تتطلُّبُ عُزلةً لا تُسـتثني أحـدًا. لقد أعاد الفيروس للعُزلة وَضْعَها الاعتباريّ المَنسـيّ وألـزمَ بإدماجها في نَمـط الحيـاة، ولكـن علـي نحـو مَمـزُوج بالإكـراه والتوَجُّـس والهَلع وتعليـق مَكاسـب حُقـوق الإنسـان، لأنّ دلالـةُ الحـقُّ فـي الحِياة شهدَ إبدالًا دلاليًّا، على غرار الإبدالات التي مسَّت كلُّ شيء. إلى جانب هـذه العُزلـة الضروريّـة، مكَّـنَ الفيـروسُ الفراغَ من حُضور قويِّ في كلُّ الفضاءات العامّـة، التي صارَت

> في مُقابِل العَولمـة، التي قامَـت على إلغـاء الحُـدود وتمْكيـن

خَصيصة العبـور مـن التحكُّـم في نظام الحيـاة العـامّ، فـرضَ

على رفض الآخَر، بل على احترام حقَّه في الحياة. رغم هـذا المَنحـى الـذي يُلـزمُ بالحُـدود ويَفـرض نظامًا وَفقها، يَحتفظ الفيـروس بخصائصَ مشـدودةِ إلى نتائج العولمة، ولا سـيما فـى نظـام تكاثـره الرّهيـب وانتشـاره الـذي يَمتلـك سِـمة اللانهائـيّ، انطلاقـا مـن صُعوبةِ تطويقه التي لا تسـتبعدُ احتمال الاستحالة المُرعب، إذ تبدَّى سُلوك الفيروس، بناءً على رحلته

شبيهةً بالخَـلاء ، فغـدا الفـراغ والإغْـلاقِ والحَجْـر أمـورًا دالَـة لا

وعلى الخريطة التي رَسمَها انتشارُه، مُنسجمًا مع تحـوُّل العالم إلى قرية صغيرة. تحرَّكُ الفيروس، قادمًا من أقصى مكان قبْل أن يتوَزّع في مُختلف بقاع العالم، بسُرعةِ تَحمل خصائصَ الإيقاع الذي أرْساهُ الزمنُ الرقميُّ والافتراضيّ. إيقاعٌ يبدو كما لـو أنّ تناميـه المَحمـومَ يُنافـسُ الزمـنَ الضّوئـيَّ، فـي عَصْر غَدَت فيه الأسلحةُ / الصواريخُ تَنافَسُ سُرعةُ الصَّوت وتتفوّقُ عليها. فالرُّعبُ المُـلازمُ، اليَـوم، للجائحـة مُترتّبٌ على كون الفيـروس يَنتشــرُ مِـن كُلُ شــىء ، وفي كُلُ شــيء ، وعبْر كُلُ شيء، بإيقاع مُخيف. كما أنّ إبطاءَ الانتشار، الذي هو المُمكنُ المُتاح، لحدِّ الآن، في التصدِّي للفيـروس، مُتطلَّبٌ بصُـورةِ قريبة من الإعجاز، لِما يترتُّبُ على هذا الإبطاء اقتصاديًّا واجتماعيًّا، ولِما يَقتضيه مِن تجهيزات طبّيّة، وتعليق لمَكاسب حُقـوق الإنسـان، وقلـب فـى نظام الحيـاة ذاتها، مـادأم الفردُ قد غدا، في زَمن كوروناً، مُرتابًا في أعضائه، ومَلابسه، وحذائه، واحتكاكاته، وفي الهواء الذي يَستنشِقهُ، وهو يَتهجّى، إلى جانب ذلك كلُّه، أبجديَّةُ العُزلة ويتعلُّمُ ضُوابِطها وقواعدها. لقد التبسَ الأمرُ فجأةً على الإنسان حتى صارَ يشعرُ كما لـو أَنَّـهُ يُـوْدّى، دون إرادتـه ودون اسـتعداد قبْلـيِّ، دَورَ شـخصيّةِ في روايـة مـن روايـات الرّعـب، أو في فيلـم مـن أفـلام الخيـال

في زمن كورونا المُستجدّ، كلُّ شيء صارَ موضوعَ شُبهة. لقد توسّعَ هاجسُ الارتيابِ على نحو لـم يَعُـد يَسـتثني أيّ شيء، بمـا فـي ذلـك علاقـة الفـرد بذاتـه. لـم يعُــد مَوضـوعُ الاشتباه خارجيًّا، بل غدا الاشتباهُ إحساسًا تُجاه الـذات. صارَ المرءُ مُرتابًا لا من الأشياء وحسب، بل حتى من ذاته وهو يُجابِـهُ عــدوًّا لا مَرئيًّـا، شـاعرًا، فـي الآن ذاتــه، أنّ هــذا العــدوَّ يترصَّدُه في أَدقَّ تفاصيل حياته. تَرَصُّدٌ ٱلـزمَ الفـردَ بـأَنْ يُفكِّر،

صارَ المرءُ مُرتابًا لا من الأشياء وحسب، بل حتى من ذاته وهو يُجابهُ عدوًا لا مَرئيًا، شاعرًا، في الآن ذاته، أنّ هذا العدوَّ يترصّدُه في أدقّ تفاصيل حياته

على امتداد يَومه، بالفيـروس، وأن يفكَّـرَ فيـه وانطلاقًـا منـه؛ فـأيُّ عـرَض مَرضَىّ يَستشْعرهُ الفردُ، في زمن كورونا المُستجدّ، إلّا ويُفسّرُهُ بتَوجيه من احتمال الإصابة بالفيروس. إنّها استيهاماتُ هذا الزّمن، الذي فرضَ لا نمطَ حياًةِ جديدة وحسب، بل استنبتَ أيضًا خيالًا وتوقَّعات وأوهامًا وهلوسات وهلعًا. كما بدأ يفرضُ تعـوُّدًا على جعْل الهلع جُـزءًا من الحياة، بالتعايُش مع خطاب الرّعب وصُوَره ومشاهده. ذلك أنّ احتمالَ الإصابـة بالفِيروس ليس مُرتبطًا، في هذه الجائحة، بالغَير، بل بالذات نفْسها. لا يتعلُّقُ الأمرُ بخَطر العدوى من الغَير ، بل من أنْ يكون الفردُ ذاتهُ حاملًا للفيـروس، أي مصـدرًا للعـدوي وليس فقـط مُعرَّضًا لها. كلُّ شَـخص، بل كلُّ شىء، في زَمَن كورونا المُستجدّ، مُصابٌ بالفيروس إلى أن تَثبُتَ صحّتُهُ وسلامتُه، لكنّ هذا الإثباتَ ذاتَهُ يَبقى هشًّا، غيرَ قادر على أنْ يَصمُدَ أمام الرّعب من الآتي، ومن المَجهول الذي يتسعُ باتّساع انتشار الفيروس، كما لو أنّ النجاةَ مِن فتْك هذا الوباء ليْست سوى تأجيل لقدَر حتميّ، وهذا أحدُ عوامل الرّعب الذي توَلَّد لدى الإنسان، بَعْد أَنْ تأكَّد العالَـمُ من أنّ الأمْرَ يتعلُّقُ بجائحةِ غريبة أصابَت كوكب الأرض، وجَعلَت حاضرَ البلدان الأكثر تضرُّرًا في العالَم مُجسِّدًا لمُستقبَل البلدان التي مازال الوباءُ يَزحفَ فيها بإيقاع أبطأ. فالمراحل التي بها رَسمَتْ البلدانُ درجَةً انتشار الفيروس كشفَت أنّ الزمنَ صارَ خاضعًا لنُمو هذا الفيروس، الذي غدا مُتحكَما في تقسيم الزّمن. إنّ كورونا المُستجدّ لا يَصوغ زَمنًا جديدًا وحسب، بل يَفرضُ علاقةَ جديدةً بالمكان، أي أنّ لكورونا المُستجدّ أثرًا حاسمًا في تصوُّر الزَّمـن والمـكان، وفي إعـادة ترتيـب العلاقـة معهمـا، أي أنّ له أثرًا على ما يُعَدُّ مُرتكزَ الحياة، ومُرتكزَ التاريخ بوَجهِ عامّ.

لُقَدَ أَعَادُ الفَيرُوسُ، بَعَدَ أَن كُشْفَ هَشَاشُةُ الإِنسَانُ وَوَهُمْ طُغَيَانَهُ، ترتيبَ علاقة الفرد بالأشياء وباليَوميّ، وغدا نمطَ حياة، لأنّه لم يَبقَ مُجرّد هاجسَ مقصور على أَمْر بعَيْنه، بل صارَ مُوجِّهًا لكلّ السلوكات اليَوميّة وأسَّ الانشغال في كلِّ بقاع العالَم؛ به يُفكّرُ المَرءُ في كلّ ما يُقْبَل عليه

في يَومه، وبه تُفكَّرُ المُؤسَّساتُ والدول في الحاضر والآتي، بعْد أن أَحْدثَ تحوُّلا في نَمط الحياة وفي نَمط التعامل مع الزّمن والمكان. ضمن هذا التحوُّل الذي طالَ نمط الحياة، أعادَ الفيروس الاعتبارَ لمفهوم البُعد، الذي كان قد تغيّرَ مُنذ القلّب الذي أحدَثهُ المفهومُ الافتراضيّ للمكان والزمِّن. في المسعى الشاقِّ إلى إبطاء انتشار الوَباء، لم يَعُد القربُ الفعليُّ أمرًا مقبولًا ولا مُستساغًا، وهو، لِلْمُفارَقة، ما كان الإنسانُ يُفكُّكُ خطورةً التقنية في ضَوتُه عندما نبّه على أنّها جعلَت القُربَ بين الناس مُفتقدًا للقُرب. صارَ التواصلُ وتدبيرُ الحياة والتصدّي للجائحة أمورًا تتمُّ، في زمن كورونـا، من بُعـد، على نحـو كشـفَ الحاجـة إلـى التقنيـة، وأبـرزَ الوَّجهَ الآخَرَ للآلة، أي وَجْهها الإنسانيّ، لِما تُتيحُهُ مِنْ إمكان في إنجاز الإبْطاء؛ إبطاء هذا الوباء المُتكاثر بإيقاع يُضاهى إيقاعَ الزَّمَنِ الرَّقميّ. فالآلة، بهذا المَعنى، تعملُ على تأمين البُّعْد المُحقِّق للإبطاء، كما لو أنَّ الآلـة تشتغلَ ضدّ مَنطقها، وضدَّ عالَمها الـذي هـو عالـمُ السَّرعة، ممَّا كشفَ عن وَجه مُغاير لحَقيقتها. فالآلة المهووسة بالسّرعة هي ما صارَ يُسْهِمُ في الإبطاء. إنَّه أحدُ مظاهر القلْبِ الذي أَحْدَثُهُ الفيروسَ لا في العديد من السلوكات والوقائع، بل أيضًا في تصوُّر العديد من الأشياء. بانتشار الفيروس، تبدَّت الحاجةُ إلى التقنية، وهي حاجةٌ تَنظُوي على مَلمَحيْن؛ أوّلهما أنّها تُعيدُ ترتيبَ العلاقة بين العُزلَة والتقنية، إذ أخذَت هذه العلاقة توَجُّهًا آخَرَ غيْرَ الذي تكرّسَ مع غزو التقنية للحياة الحديثة وتحوُّلها إلى نمط وُجود. خلقَ فيروس كورونا المُستجدّ نمطَ حياة آخَر، مُستفيدًا من الإمكانـات التي أتاحتْهـا التقنيّـة في تأميـن الاتّصـال مِن بُعد، وفي الحفاظ على الدِّفء الإنسانيّ، كما لو أنّ البُعْدَ المكانيّ المفروض، في زمن كورونا، مكّنَ بُرودَ الآلة من دِفِّ اضطراريِّ لم يَكُن من انشـغالاتها. المَلمـحُ الثاني هـو أنّ النقـد الفكـريّ، المُوَجَّـه إلى التقنيـة وإلى مظهر إجهازها على الإنسانيّ، لا يُمْكنُ أَنْ يَنسى الدُّورَ الـذي تضطلعُ بـه فـى تأميـن التصـدّي لكورونـا، وهـو مـا تبـدَّى مـن تأميـن تدبيـر مَرافـق





الحياة من بُعد، ومن الدور الذي يُمْكن أن يُؤدّيَه الذَّكاءُ الاصطناعيّ في الاستشفاء من فيروس ينتقل من الإنسان إلى الإنسان، لكنَّه لا يَنتقل على كل حال بين الإنسان وداخل الآلة/ الروبو، التي يَظلَ ذكاؤُها الاصطناعيّ مَصونًا متى تمَّت بَرمَجتُها على تعقيم خارجِهاً.

زَمنُ جائحةِ «كورونا» غيرُ الزمن الذي كان قَبْلها، ولا هو الزمن الذي سيكونُ بَعدَها، لا فقط لأنّ انتشارَ الفيروس صنعَ حدثًا كونيًّا وَضَعَ كلُّ شَىء مَوْضعَ مُساءلة ومُراجعةِ إلى حدّ الشروع في الحديث عن تحوُّل لاحق في النظام الاقتصاديّ العالميّ وفي النظام الاجتماعيّ للبُلدان، ولكن أيضًا لأنّ هذا الزمنَ أعاد النظرَ في مفهوم الحياة بوَجْهِ عامٌ، مُجسِّدًا رجّـةً معرفيّـة مَكينـة، ولِيس رجّـةً واقعيّـة فحسـب. إنّ مـا ترتَّب على ظهـور الفيروس وانتشاره يُشكل إعادةً نظرَ جذريّة في مفهـوم الحياة، بما مَنَحَهُ من فسحةٍ، غير مُنفصلة عن التوَجُّس والقلق والارتياب، للتأمُّل في هذا المفهوم وإعادة صَوعَه بالحِرْص على رفع الحُجُب عن الحياة، أي رفعِها عمَّا لا ينفكّ ينأى في الحياة، ويُحْجَبُ فيها ويَختفي. لقد كانت الحياة حتى قبل كورونا تكشف عن أنَّها تُسْرعُ في الابتعادِ عن نفْسها باسْم التطوُّر والتقدُّم، أي باسْم وجْهِ آخَر للحياة يَبنيه تحوُّلُ البلاهة والتفاهة والجشِع إلى أمور بدَهيّة. وقد لبسَ نـأيُ الحيـاةِ عـن نَفْسـها صُـورةَ بداهـةِ لا تكُفُّ عن تسويعُ توَحُّش الإنسان بسُبُل عديدة، قبل أن تُلحّ الجائحةُ على إعـادة ترتيـب علاقـة الإنسـان مـع الطّبيعـة بَعـد أن تكشّـفُ طغيانَـهُ عليها، بما حجبَ عنهُ حقيقةً هشاشته تُجاهَها، وعلى إعادة ترتيب علاقة الإنسان بنَفسه، وعلاقة الإنسان بالإنسان.

لقد كشفَ زَمن كورونا، على الأقلُّ من مظاهره الأولى، أنّ غريزةَ البقاء لدى الإنسان لـمْ تخترقها القيّـمُ التي يُمْكنُ أَنْ تنتقـلَ بها مـن الوَضْع الغريزيّ إلى الأفق الرّحْب لمَحبّة التحياة. ذلك أنّ غريزةَ البقاء غيرُ محبّـة الحياة، لأنّ محبّـة الحياة قيمـة ترتكـزُ على تقديـر الـذات للغَيـر، وعلى خروج الذات من الغريزيِّ نحو الثقافيّ. فالأوضاعُ التي شهدَتها المحلات التجاريّة في مُختلف بقاع العالم، والتسابُق المحموم للظفَر بالمـوادّ الغذائيّـة وغيرهـا، وظهـور تُجّـار الحـروب والأوبئـة والأزمـات، أي تُجّار المَـوت، أتاحـتْ للإنسـان أن يَتفـرَّجَ، على حقيقـةِ الـذات البَشـريّة

التي لم تستطع أنْ ترقى بالبَقاء إلى فعل قيميّ، بإبْعاده عن الغريزيّ، وأتاحتْ له أن يشهدَ على انهيار فادح للْقيَم. إنهيارٌ تكشُّفُت فداحتُهُ، التى كانت ملامحُها ترتسمُ بصُورة مُخيفة حتى قبْل كورونا، مع أوّل امتحان تُجاه الموت. والحال أنّ زمن الجائحة، أيًّا كان اسمُها وخطرُها، هـ و لحظـة لإعـادة ترتيـب العلاقـة مـع القيّـم. لابـدّ مـن تعقيـم مُضاعَـفِ يَمتـدّ مـن جَسـد الإنسـان إلـي رُوحـه. كلّمـا اهتـرأت الـرّوح وأصَيبَـت فـي جَوهرها الإنسانيّ وصارت خرابًا، يبقى كلّ تعقيم وتطهير عاجزيْن عن صَون المعنى الآخَر للحياة من الوباء، المعنى الـذي لا يُقابِل المَـوت بالضَّـرورة. إنَّ الانهيـارَ الاجتماعـيّ الـذي يُمْكـنُ أن يُهـدِّدَ، اليـوم، مفهـومَ المجتمع ويُهدّدَ الأسُسَ التي عليها يقومُ المجتمعُ واقعيًّا قادمٌ من خُطورة انهيار القيَم في زَمن الجائحة، بوَصفه زَمن قيَم، وزمنَ حاجـةِ مُلحّة إلى القيَم. وبما هو كذلك، فهو زمن مَحبّةِ الحياة، على نحو ما تبدَّى، في مَشاهدَ عديدة من بقاع العالم، مِن رُوح المَرح والأمل، ومن روح السخريّة التي تُعدُّ قوّةً وانتصارًا على الهشاشـة مـا لـمْ تتحـوَّل إلـى تهـوُّر أو اسـتخفاف بالجائحـة أو قـذفِ بهـا فـي متاهة الخرافة والهلوسـات. لا يتعلُّقُ الأمرُ إطلاقًا، في هذا السياق، بخطاب أخلاقيّ، بـل برُؤيـة للحيـاة تجعلُ مَحبّتَها وتمجيدَها والفرحَ بها مُتوَقّفًا على نُبْلِ العلاقة بالآخَر. فالانفصال، الذي فرَضتْـهُ الجائحـة، وامتـدّ إلى العلاقـة بيـن النـاس ليـس سوى إعادة تأمّل لمفهوم العلاقة ولمفهوم الحياة، مادامت الحياة، في عُمقها، علاقةً مُتشعّبةَ الخُيـوط.

رغم أنّ المجهولَ كان دومًا نُسخَ الحياة وأشُّها الحامي لأسرارها ودَهشتها وتجدُّدها، يبـدو مجهـولُ جائحـةِ «كورونـا» قاتمًا، ومُحتفظًا للمَـوت بصُورةِ القتل. لربّما المُضيء في هذا المجهول هو أنّه كشفُ، من بين ما كشفَ عنه، عن الحاجةِ إلى العِلم الإنسانيّ وإلى العُلماء، وإلى نظام صحّيٍّ متطوِّر، في زَمن غدا فيه التسابُق على التفاهة وتطويرها قيمَةُ القيَم، حتى تحوَّلَ التنافُس على إنتاج التفاهـة علامـةَ الزمـن الحديث، بمـا أفْضَى إلى إنتاج فائض من التفاهة. فائضٌ لا يبدو، في زمن كورونا، مُعيقًا وحسب، بل عاملًا من عوامل الإحساس بحدّةِ الهشاشة. ■ خالد بلقاسم

### «كورونا» الذي يُعيد «تربية» العالم

# العدو اللامرئي وسردية الرعب المعمم

لربَّما من السابق لأوانه، الدخول في محاولة لاستخلاص الدروس والعبر من رعب كورونا «السائل»، لربُّما من غير المنطقى، الحسم في مآلات الوضع المربك والمخيف الذي نختبره آنا، ومع ذلك لا بأس أن نجرِّب القراءة ونهفو إَلَى تلمس الخلاص. الأمر جلل والموقف عصى على الفهم والتأويل، فالعالم الذي كان مطمئنا إلى يقينياته واعتقاداته المتصلّبة، بات غائصاً في حيرة كبرى، وكأنه يجرب دهشة البدايات وقلق النهابات كيما في العود الأبدي، فلا حقيقة تصمد ولا معنى يُؤُوِّل ويُؤُوَّل، فقط هو «اللايقين» ما يشمخ عالياً في كلَّ المَّسالك والمتاهات، فقط هو الضعف والخوف والمرض والموت، ما يعيدنا إلى الصفر ويدفعنا نحو المجهول.

> لا الحكومات التي أدمنت طويلا «البلطجة الدولية» والاستبداد السياسي، في الشمال أو الجنوب، استطاعت أن تتغلّب على هـذا العدو اللامرئي، الـذي ينتشـر سـريعاً ولا يبقـي ولا يـذر. ولا الحكومـات التـى أدمنت «التبعية» أو «الأنفـة وعـزة النفس» إستطاعت بدورها أن تتحرَّر من لعنة كورونا، وتبقى في حلّ من «رعبه» و«ترعيبه»، فالفقراء كما الأغنياء، المشاهير والمغمورون، آل الشمال وآل الجنوب، الكلُّ بات خائفاً من الجائحة، ومُوقِناً بأن رساميله الرمزية والمادية لن تمنع عنه «الوباء السائل».

> فجأة توارت عن قصاصات وكالات الأنباء ومسائيات الإذاعة والتلفزة أخبار داعش وقفشات ترامب وتداعيات بريكسيت وثورات الربيع، تراجع كل ذلك إلى الـوراء، ليصيـر خبزنـا اليومـي هـو فيـروس كورونـا القاتـل، نداعب شاشـات الهاتـف وأزرار الريمـوت كونترول، بحثًا عـن أعـداد القتلـى والمصابين في الهنـا والهنـاك، ونتطلّع إلى أُخبار تُبشِّر باكتشاف اللقاح، نُتَنَدُّرُ حينا بنُكُتِ للضحك والتهوين من الواقعـة، أو ننخـرط خطـأ فـي مسـارات التهويـل والرفـع مـن منسوب الذعر جراء تقاسم بعض الأخبار الزائفة أو الصادقة. يبـدو أنه «وبـاء مُعَلَمٌ» جـاء ليضـع الإنسـانية أمـام ضعفهـا المتأصِّل، ليذكَّرها بألا شيء يمكن التحكِّم فيه، وأن للطبيعـة منطقـاً آخـر، و«رياضيات» أخـري، لا تخضـع لقوانين السوق ومتاهات الحداثة المفرطة، جاء لِيُعْلِيَ من فرضية «سردية الرعب المعمم»، حيث قلق الموت ينتصر على قلـق المعنى، وحيـث غريـزة البقـاء تحـاور غريزة المـوت، وتفـاوض بشـأن التجـاوز والانتصـار علـي فيـروس،

> يعبث بالأبدان والأرواح والاقتصاديات ويقودها قسرا نحو

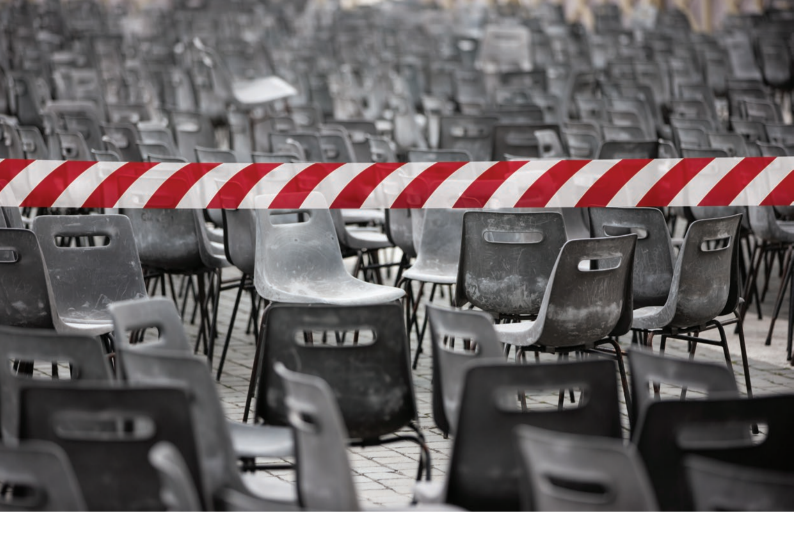
لقد تحوّل العالم إلى محجر صحى كبير، وانسجن الأفراد تحت ضغط الجائحة في منازلهم، وتوقَّفت دورة الإنتاج فَى كثيـر مـن المصانـع والإدارات، وباتـت البيَّـعُ والكنائـس والمسِاجد، توصد أبوابها في وجه المصلين، فمن كان يعتقد يومــاً أن يصيــر الحــرم المكــى فارغــاً؟ وأن تنتهــى السـعودية مـن منـح تأشـيرات العمـرة؟ مـن كان يعتقـد، يومـاً، أن تصيـر المطارات والفنادق والمزارات السياحية بلا مسافرين وزائرين؟ من كان يتخيّل أن تصيـر فينيسـيا «البندقية»، مدينـة الحـبّ والجمال، خاوية على عروشها؟

إن سردية الرعب المعمم نابعة أساساً من خطاب التهوين أو التهويل الذي رافق الفيروس منذ ظهوره الأول في إقليم ووهان الصينى، فلـم تُنْتَـهِ الآلـة الإعلاميـة، ولـو مـن غيـر قصدية مباشرة، من بث القلق والذعر في نفوس المواطنين في أكثر من سياق، مثلما لم تنته قنوات التواصل الشعبية من إنتاج النكت والشائعات والأخبار الزائفة بصدد الفيروس، ليتدخّل «تجار الحروب وأثرياء الأزمات»، لصب مزيد من الزيت على النار، باحتكار السلع وتوجيه المستهلك نحو سُعار الشراء والتخزين استعداداً للأسوأ، كلُّ ذلك كان سبباً رئيساً في تعميم الرعب والهلع وفتح علبة شرور العالم

الفيروس فعلها، وأعاد كلُّ شيء إلى الصفر، أعاد الإنسان إلى سردية الرعب الممتدة عبر الأزمنة، والتي دعته في حالة «حـرب الجميـع ضـد الجميع» إلـي الاحتمـاء بالسـحر والمعتقد والخيال لمواجهة ظلام الجهل والمرض وباقى الشرور. كورونا فعلها وأعاد الإنسان إلى ضعفه وعجزه، فلا يجد بدّاً من الاختباء والامتناع عن اللقاء بالآخر. إنه

من كان يعتقد، يوماً، أن تصير المطارات والفنادق والمزارات السياحية بلا مسافرين وزائرین؟ من کان يتخيّل أن تصير فينيسيا «البندقية»، مدينة الحبّ والجمال، خاوية على عروشها؟

أحلك الاحتمالات.



الفيروس الذي يعيد بناء المسافة الاجتماعية ويعمل في الآن ذاته على تحيين أو تهجين الرابط الاجتماعي. ففي لحظات الخطر تلوح الحاجة إلى الشبيه، لمواجهة عنـف المتوقِّع واللامتوقِّع، فكيـف يسـتقيم الأمر في ظل فيروس يقتضى التباعد لا التقارب؟ هنا يشتغل الرمزى بدرجـة أعلى وتصير المسافة «صحية/احترازية»، مع عودة دالة إلى الذات والآخر، في أشكال تضامنية وحدوية لمواجهة الخطر، بل وحتى في مستوى أشكال عدوانية تعلن انتصار الأنانية والجشع والاحتكار. وهو ما لاح بقوة في التسابق نحو إدخار الطعام وإعادة ترتيب الأولويات.

لقد تنازل الفرد، مكرها، عن طقوسه اليومية، وانسجن، ضدا على رغباته، في بيته، مذعوراً من خطر محدق، قادم من لمس زر مصعد أو فتح باب أو مصافحة مريض، لم يعد ذات الفرد منشـغلا بالبحث عن الأسـفار والرحلات الأقلُّ سعراً، أو مهووساً بالتمشهد الرقمي لحصد اللايكات وتسويق الذات، ما يهمه في سردية الرعب المعمّم هو البقاء وتلافي ممكنات العدوي

لقد بات الهمّ الوجودي للأفراد والجماعات هو تخزين الطعام والتسابق نحو تأميـن أكبـر قـدر مـن الـدواء، وهـو مـا فتـح البـاب لظهـور الأنانيـات المستحكمة والفردانيات المعطوبة والهويّات القاتلة، وكأن الأمر يتعلّق بهندسة اجتماعية جديدة أساسها التباعد الاجتماعي والإعلاء من شرط البقاء. فكلُّ التعليمات الاحترازية توصى بضرورة الانتهاء من طقوس التحية والتقبيل والعناق، لصالح أشكال جديدة من «اليومي التواصلي»، تنبني على التباعد لا التقارب، وعلى الانفصال لا الاتّصال. وهو ما تعضده خيارات منع التجمعات العامّة وإغلاق دور العبادة والمطارات والمقاهي

إنها مجتمعات الخطر والمخاطرة التي أهدتنا إياها النيوليبرالية المتوحشة، وقادتنا إليها التفكيكات والتذريرات المتواصلة للرابط الاجتماعي ولكافة أشكال وبنيات التضامن والتعاضد الجمعي، إنها ذات المجتمعات،

التي تعرَّضت، ولأسباب تاريخية وسياسية واقتصادية صرفة، للمزيد مـن التِهجيـنِ والمسـخ والاحتبـاس القيمـي، وأنتجـت فـي النهاية «مسـخاً إنسانياً» هشّاً، لا يصمد طويلاً أمام اختبارات الجوائح والأوبئة، بل يكشف سريعاً عن الجانب المخفق والبائس المتأصّل في أعماقه، يستيقظ فيه الوحش، ويموت فيه الإنسان.

رسائل/دروس الجائحـة لا تنتهـي، إنهـا تتجـاوز المحلـي إلـى الكونـي، وتتفوّق على كل السرديات الدائرة بغير انقطاع، لتعلن للجميع، وفي عتبة العتبات، أن الجائحة ديموقراطية، في استهدافها للدول الغنية كما الفقيرة، وللفئات المهيمـن عليهـا، كما الأخـري التـي تهيمـن وتمتلـك وسـائل الإنتـاج والإكـراه، فهــو فيـروس لا يختـار ضحايـاه بسـبب اللــون أو الديـن أو الانتماء المراتبـي، مثلمـا هـو الحـال بالنسـبة لمـرض السـل الـذي يصيب آل القاع الاجتماعي من الذين يقيمون في سكن حاط بالكرامة، أو فيروس الإيبولا الذي استهدف مواطنين من إفريقيا الوسطى بالتحديد. هنا الجائحـة تعلـن أنهـا جـاءت لتقـول للجميـع، بـألا واحـدة مـن الـدول الكبرى أو الصغرى بمقدورها التحصّن ضد الفيروس.

في عتبة ثانية يعلن الفيروس للجميع أن العلم هو مفتاح الفرج، وأن المراهنـة على التفاهـة ونجـوم الكـرة والغنـاء والبلاهـة، لن تنقـذ العالم من مصير الهاوية، فقط هو البحث العلمي ما قد يقود إلى اكتشاف اللقاح وتأميـن المسـتقبل، وهـو ما يكون قبلاً بالاسـتثمار في بنيـات التربية والتعليم والصحّة. فالفيروس وضع الإنسانية مرّة أخرى أمام حقيقة القطاعات الحيويـة التي أهْمِلـت بسبب توصيـات المؤسَّسـات المانحـة والمُقرضـة، والتى توصى دوما بوجـوب تخلى الدولـة عـن الإنفـاق العمومـى لصالـح الصحّة والتعليم وباقي القطاعات الاجتماعية.

ثمّـة عتبـة آخـرى للفهـم والسـؤال المسـتفز، تنكشـف مـن خـلال تداعيات «حـرب كورونـا»، وهي بالضبط عتبة المصير المشـترك، فالإنسـانية تختبـر اليـوم، عبـر سـردية الرعـب المعمّـم التـي أفرزتهـا وعززتهـا جائحـة



كورونا، تختبر أن الألم مشترك والمعاناة واحدة، وأن الخوف من المجهول يتسيّد الوضع، ويلقى بثقله على كلّ الديناميات والفعاليات الإنسانية، فالكل بات منشغلاً بعدد المصابين والمتعافين والراحلين تباعاً، في الصين وإيطاليا والمدينة الفلانية والحى الأقرب، لم تعد أهداف ميسى ولا مؤخرة كارديشـيان تغري بالمتابعــة على اليوتيــوب، وتحقَّــق بالتالي أعلى أرقام «الطوندونيس»، فقيط هيو الخيوف مين الاعتلال ما يشكل أسَّ الانهمام ومَكْمَنَ الرهاب.

لقد أحدث كورونا، فينا ومن حولنا، فائق الارتباك وعميق الصدمة، لقد عَرَّانا من الداخل قبل الخارج، وكشف جروحنا النرجسية العميقة، وأعطابنا الاجتماعيـة والسياسية الثقيلـة، وكشـف، وهـذا هـو الأهـمّ، خسـائرنا القيميـة الكبـرى، فـي إنتاج «إنسانية جمعية» أو حتى «فردانية عقلانية» تدبر الأزمات العصيبة بمزيد من الحكمة والتبصّر والإيثار. لهذا يتوجَّب علينا الاعتراف بأن الإنسانية رسبت في هذا الامتحان العسير، وأن ما بشرت به العولمة والحداثة وحوار الحضارات، وما إلى ذلك من «مفاهيم مسكوكة وترحالية»، لم نجد له من أثر في قلب الإعصار، وتحديداً في الدول التي لم يُبْنَ فيها الإنسان، وتُركُ فيها منذوراً لأدوات «التضبيع» والتتفيه. في الختام لا بـدُّ مـن التأكيـد على أن درس الـدرس الـذي يتوجَّب الخلوص إليه، من هذى الجائحة، هو البناء الحضاري للأمم والشعوب، عبر بناء الإنسان وجعله محور كلُّ الاستهدافات التنموية، مع ما يوجبه هذا البناء من تعاقدات مجتمعية جديدة، ومصالحات ذكية بين الطبيعة والإنسان، وبين الإنسان والإنسان. فهذا الوباء المُعَوْلِمُ للألم والفزع والشر، سيغرس في ذاكرة الشعوب خبرات مؤلمة عن سوء التدبير والتعاطى مع الأزمات، وسيذكرها بأن ما

بلغته من شأو في باب المستحدثات التقنية، وأن ما كرّسته من قيم الاستهلاك واحتمالات الضبط والتوجيه، بات بلا معنى، أمام فيروس مجهري أصاب العالم في مقتل، وعمق من جرحه النرجسي.

ستدرك البشرية، ولو بعد حين، أن الحياة تستمر بالضروري من أساسيات حفظ النفس والحياة، وألا حاجة إلى العلامات الفاخرة لتأكيد التمايز الاجتماعي، وألا حاجة إلى «المؤثرين» من صنّاع التفاهة والبلاهة، لصناعة الرأي العام، وأن ما يمكث وينفع الناس هو العلم/مفتاح الفرج. إن الحجـر الصحـى الـذي يختبـره العالـم اليـوم، هـو أشـبه مـا يكـون بعـودة مفروضـة إلـى الـذات، فـى شـكل خلـوة تفكيـر وتغيير وتنوير، لإعادة اكتشاف الأنا والآخر، وإزالة السحر عـن الوقائع والأشـياء، فالمطلـوب أن تصيـر هذه «الخلـوة القسرية» عتبة تأسيساتية فارقة ومائزة لإعادة قراءة وتأويل الحال والمآل، عبر اكتشاف الذات في محدوديتها القصوي، بعيدا عن وهم التضخّم الهويّاتي.

لربَّما كان من الضروري، أن تصفّع الجوائح، الإنسان من حين لآخر، علَّه يستفيق وينتهى من «رأسمالية الكوارث»، فعالم ما قبل سردية الرعب الكوروني، كان غائصاً في بلطجة دولية فجّة، لم يكن معها يعير أدنى انتباه لِأمِّنَا الأرض، ولا إلى تلوثها ونهبها وتدميرها الذي فاق كلَّ المعدَّلات، كان منشغلاً فقط بالتحريض على الاستهلاك وتوطين قيم السوق والتفاهة. وها هو الفيروس يصفع الجميع، ويعيد الإنسان إلى عُريه وضعفه ودهشة البدء، فهل سيستوعب الواقعة والدرس؟ والتي تتلخّص في هكذا عبارة «ألا ما أضعفك أيها الإنسان». ■ عبد الرحيم العطري

إن الحجر الصحى

الذى يختبره العالم اليوم، هو أشبه ما

يكون بعودة مفروضة

إلى الذات، في شكل خلوة تفكير وتغيير

وتنوير

## في الحاجة إلى لقاح ضد الخوف!

على مرّ التاريخ، شكَّلت الأوبئة أبرز تحدِّ أمام استمرار النوع البشريّ. بين تفكيك الهرم السكَّاني، إضعاف الموارد الطبيعيّة، التمِرُّدات السياسيّة والاجتماعيّة وخطر الانقراضُ، ظلّت الأمراض والفيروساّت واسعة الانتشار عائقاً حقيقياً أمام تطوير شروط العيش الكريم بالعديد من المجتمعات الإنسانيّة. كان علينا انتظار بدايات الثورة الصناعية الأولى خلال القرن الثامن عشر من أجل القضاء على العديد من الأمراض والأوبئة التي روعت البشريّة لقرون وقرون، بفضل تطوُّر قطاع الطب والأدوية من جهة، وحاجِة المصانع والشركات إلَّى اليد العاملة من جهِّة أخرى. اليوم، لا يختلف الأمر كثيراً عن الماضي فيِّما يتعلَّق بالانتشار الموسمى للأوبثة والفيروسات، حيث لازال الهلع الجماعِي، تسليع الأزمات والخوف من خطر الانقراض سيد الموقف. المُستجَد في هذا السياق هو تطوُّر إمكانات الذَّكَاء الصناعي والثورة الصناعيَّة الرابعة لصالح قوي الاقتصاد والشركات الَّكبري على حساب الصحَّة العامّة. فكيف يتفاعَل المجتمع الفرنسيّ مِع «وباءٍ كورونا COVID-19) «Coronavirus Disease) خلال العصر الرَّقميِّ؟ وما هي ردود أفعال المَّثقَّفين والمُفكِّرين إزاء الوباء وتداعياته الاجتماعيّة والاقتصاديّة المختلفة؟

> «يرتبط الذعـر الجماعـــــــ المرافــق لانتشـــار فيــروس كورونـــا بالخـوف مـن المجهـول». بهـذه العبـارة يعلـق الفيلسـوف الفرنسي «كريستوف الصالح Christophe Al-Saleh» على التعاطى الجماعى مع الفيروس منذ ظهوره وإلى حدود انتشاره العالمي الراهن. بالنسبة له، يمكن التمييز بين مرحلتيـن اثنتيـن ضمـن التعاطـي الاجتماعـيّ مـع فيـروس كورونـا: أوّلاً، مرحلـة اللامبـالاة. فـي هـذا السـياق، تـمّ تمثّـل المرض على أنه خطر بعيد (مجاليّاً وثقافيّاً)، مرتبط بالآخر (الصينى بالضرورة)، مع محاولات لإحياء المركزية الغربية تنبع بالضرورة مـن خـوف تاريخـيّ دفيـن مـن الأوبئـة. ثانيـاً، مرحلة الذعر. في هذه المرحلة أصبح الخطر قريباً، خاصّة بفرنسـا وباقـى الـدول الأوروبيّـة، ومازلنـا لا نعـرف جوهـره، فـى ظل غياب أي علاج أو لقاح للمرض. وبالتالي، يتزاوج الشعور باللايقيـن فـى الحيـاة المُعاصِـرة مـع الخـوف مـن المجهـول في إنتاج حالـة مـن الهسـتيريا والذعـر الجماعـي التـي تعمينـا عـن حقيقـة المـرض وتجعلنـا قلقيـن مـن شـيء غيـر معـروف أكثـر من خوفنا من شيء معروف في حدٍّ ذاته بلغة هايدغر. لقد عايشت البشريّة أوبئة وأمراضا فتاكة (الطاعون، الجدري...)، لكنها ما عادت تثير اهتمامنا اليوم رغم أنها مازالت موجودة، ليس لأننا اخترعنا علاجات لها، وإنما لأنها لـم تعـد بعـد مصـدر قلق أو خوف مـن خطر المـوت والانقراض. وإلى اليـوم، لازالـت العديـد مـن الأمـراض والأوبئـة (بمـا فيهـا باقى أنواع الأنفلونزا، أمراض سوء التغذية، السرطان...) تحصـد أرواح مئـات الملاييـن سـنوياً دون أن نعير الأمر كثيراً من

عمل علماء الاجتماع والفلاسفة على تحليل حالات الهلع الجماهيري والخوف والقلق العام من المرض في أفق مجاوزة الأزمة، والدفاع عن تدابير الحماية دون المس بالحرّيّات الفردية للمواطنين، والتشديد على ضرورة الوعى بالبناء الاجتماعيّ والثقافي للأمراض

لقـد فرضـت الحيـاة الحضريـة المُعاصـرة الانخـراط فـي نمـط حياة مستقرة إلى حـدٍّ كبيـر قائمـة على الاسـتهلاك، الحرّيّـة والاستلاب الرَّقميّ. لذلك، أضحينـا نعيـش فيمـا يصطلـح عليه عالم الاجتماع الفرنسي «باسكال لاردييه -Pascal Lardel lier» «مجتمع المخاطر المنعدمة - La société du risque zéro»، حيث يمكن لأقلّ اضطراب أن يُتمثل ككارثة مطلقة. وعلى هـذا، فتحـت أزمـة كورونـا حقبـةً جديـدة مـن اللايقيـن والتشكيك والهلـع العـام يضيـف لاردييـه. والواقـع أن هــذا النمط من الاستكانة الاجتماعيّة قد ربط الأمراض والأوبئة دائماً بالآخر البعيد والمختلف، وكلَّما اقتربت هذه الأمراض

الاهتمـام. صحيح أنّ الإعـلام والأنفوسـفير قـد ضخَّما من حجم

فيروس كورونا، إلَّا أن الفضول الإنساني والخوف واللايقيان

إزاء المجهـول والمسـتقبل و«الذعـر العاطفـي المنفلـت مـن

شـروط العقلنــة» هو ما يفسِّـر الهلـع العام واسـتنزاف المحلّات

التجاريـة مـن الأطعمـة والمسـتلزمات الطبية بفرنسـا كما بباقي

الدول والمجتمعات، يضيف كريستوف الصالح.

والماضى وأسهمت في سيادة القلق العام من جديد. يعود عالم الاجتماع «جيرارد ميرميه Gérard Mermet»، مؤلف كتاب (٢٠)«Francoscopie 2030»، إلى الأزمة الاجتماعيّة والاقتصاديّة التي تعيشها فرنسا منذ بدايات حركات السترات الصفراء من أجل تبيان إسهامها الكبيـر فـي بنـاء الخـوف والهلع الاجتماعــــّ لدى الفرنسـيين. «فإذا اضطررنــا إلى ابتكار لقاح، فيجب أن يكون لقاحاً ضدّ الخوف وليس ضدّ مرض

وانتشرت على نطاق أوسع أعادت إلى الأذهان أحداث التاريخ



كورونا»، يؤكِّد ميرميه. لقد أسهم الخوف العام في انتقالنا من مرحلة البحث عن العيش إلى الصِّراع من أجل البقاء علَى قيد الحياة وما يترتّب عن ذلك من انسدادِ في أفق التفكير والنظر إلى المستقبل. ونتيجة لذلك، من المرجح أن تنشط من جديد حركات اليمين المتطرِّف ومعاداة الأجانب والمسلمين في المستقبل القريب نظراً لانتشار مظاهر الانهزامية والانسحابين بين عموم الفرنسيين، وكأن الأمر يتعلَّق بأزمة نهاية العالم مصدرها الأساس هو الآخر.

فى تحقيق نشرته جريدة «لو باريزيان» (Le Parisien) الفرنسيّة، تبيَّن أن ما يقـرب مـن ثلثـي الفرنسـيين قلقـون إزاء انتشـار فيـروس كورونـا، وهـي نسبة أعلى مرَّتين من القلق العام الذي رافق انتشار فيروس آنفلونزا الخنازير سنة 2009. يربط التقرير طرديا بين انتشار حدّة المرض على نطاق عالمي وتزايد الخوف والهلع الجماعيّ الذي يتجاوز المرض نفسه. في الواقع، يمكن القول بأن الأمراض والأوبئة بناءات اجتماعيّة، كما يقول عالم الاجتماع الفرنسي «جيرالد برونر Gérald Bronner»، مرتبطة بطبيعة التمثّلات الاجتماعيّة والثقافيّة التي قد تتجاوز حدود العقل والمنطق لتسهم في نشر المرض على نطاق أوسع انطلاقاً من سلوكات جمعية عفوية وغير مؤطّرة علميّاً وطبيّاً. لهَذا، يمكن للتشكيل الجمعي لفكرة المرض وفكرة الخوف منه أن يفتح المجال أمام انتشار الخرافة، الشائعات والقلق الاجتماعيّ على حساب سلوكيات الوقاية الطبيّـة.

يعتبر جيرالد برونر أن التعاطى الفرنسي مع انتشار الفيروس قد اتخذ طابع «الفضيلة والمهادنة»، عكس الصين وإيطاليا، حيث الإكراه والإجبار والحجر الصِّحيّ منطلقات أساس لمنع انتشار المرض، إلَّا أنه لم يمنع من خلق سوق اجتماعيّ من القلق والسذاجة العامّة الذي يخرج عن النسق العام للعقلنـة الغربيـة ويسـقط فـى فخ فكـر المُؤامـرة بفعـل تأثيـر الأخبار والمعلومات الزائفة التي تفجرت بشكل كبيـر ضمن العصـر الرَّقميّ. نتيجةٍ لذلك، وبالإضافـة إلى ضـرورة محاربـةَ الخـوف والهلـع العـام، لابـدّ أيضـاً من التفكير في مواجهة التدفق الكبير وغير المُنظم للمعلومات، يضيف برونـر. لقـد أثبـت فيـروس كورونـا ضعفـا كبيـرا فـي التعاطـي الجماهيري مع المعطيات العلمية والطبية بالموازاة مع الرغبة في أسطرة الهلع والقلق من المجهول ضمن عصر رقميِّ يفترض أن يقرّب المعارف العلميّة من العموم بدل تعميم الجهل المُركَب.

لابدّ من الإشارة إلى أن التعاطى السياسيّ والاقتصاديّ مع فيروس كورونا

قد أسهم بدوره في تعزيز نسق الهلع والقلق الجماهيـريّ. إن انتهاج تدابير احتواء وعزل صحىّ غير مسبوقة بأوروبا، بلغة «أنطونيو ماتورو -Anto nio Maturo»، رغم الطبيعة الاعتيادية للأنفلونزا عموماً، هو بالضرورة تجسيد لمخرجات رأسماليّة المُراقبة الهادفة إلى تقييد الحرّيّة والسلوكات الإنسانيّة وتوجيه الهلع العام نحو الاستهلاك بالدرجة الأولى. لا يجب التغاضي عن كون تدابير احتواء المرض قد أضحت تحد من الحرّيّة الفردية للمواطنين وتستبيح انتهاك خصوصياتهم، في الحياة الواقعية كما الرَّقميّة، كما أن الهلع العام يترافق مع ندرة واحتكار المنتجات الطبيّـة والأساس. وعلى هـِذا، يصبح تسـليع المـرض والقلـق العـام سبيلاً لتوجيه الرأى العام والتحكّم في السلوك الإنسانيّ في وضعية الأزمات بفضل إمكانات العصر الرَّقميّ.

قصارى القول، إن انتشار الأوبئة والأمراض تُبيِّن إلى أي حدٍّ لازال الإنسان كائناً هشّاً وضعيفاً في مواجهة الطبيعة وطفراتها المستمرة. فرغم عيشنا بمجتمع التقنيات العالية، إلَّا أننا نشعر بالتهديد من فيروس غير دقيق وغير محسوس، كما تقول «كلودين بورتون جانجروس -Claudine Bur ton-Jeangros»، يدفعنا إلى إعادة إنتاج الهلع الجماعيّ الذي ميَّز نظر أجدادنا إلى مختلف الأوبئة والأمراض التي عرفتها البشرية خلال مئات الآلاف من السنين. في ظلُّ هذا الوضع المركَّب والمستقبل المجهول، تبيَّن بالملموس الدور الكبير للعلوم الاجتماعيّة في التعاطي مع وباء كورونا، أكثر من الطب والعلوم الدقيقة نفسها، ضمن سياق المجال التداولي الفرنسيّ. لقد عمل علماء الاجتماع والفلاسفة على تحليل حالات الهلع الجماهيّري والخوف والقلق العام من المرض في أفق مجاوزة الأزمة، والدفاع عن تدابير الحماية دون المس بالحرّيّات الفردية للمواطنين، والتشديد على ضرورة الوعى بالبناء الاجتماعيّ والثقافيّ للأمراض... مع ذلك، لازالت العلوم الاجتماعيّة بوطننا العربيّ تصارع من أجل شرعية اجتماعيّة واقتصاديّة، قد تأتى أو لا تأتى، ولازالت غير مواكبة لمثل هذه القضايا والمستجدات الصِّحيَّة والبيئيَّة الآنية. لهذا، يبدأ البحث عن علاج لفيـروس كورونـا بالبحـث عـن عـلاج لتمثَّلاتنـا، مخاوفنـا وتصوُّراتنـا العامّــة حول الأمراض عامّة. ■ محمد الإدريسي

الهامش:

<sup>1-</sup> Gérard Mermet, Francoscopie 2030 : nous, aujourd'hui et demain, Larousse, 2018.

### جان كالبيتسر:

## العالم غير آمِن وعلينا التكيُّف

كان لعام 2020 استهلالٌ غير مُبشَر: ففي يناير/ كانون الثاني، دمَّرت الحراثق المروِّعة غابات أستراليا، والتهمت النيران آلاف الحيوانات البريّة، لتّصبح أزمة «التغييراّت المناخية» معضلةً أكثر واقعية من أِي وقتِ مضي، بينما تواصل مثات الآلاف زحفها هربا من الحروب والصِّراعات، ليأتي فيروس «كورونا» المستجَد المنتشر في جميع أنحاء العالم، خالقاً حالة من القلق وعدم الاستقرار، فأصبح الكثيرون يعتكفون في المنازلِ ويتقوقعون على ذواتهم جرَّاء نوبات من الهلع الاستباقي خشية ما هو آتِ وما تحمله الأيّام القادمة. انطلاقا من أهمِّية احتواء مخاوف البعض والتخفيف من تهويلات البعض الآخرَ ، كان لموقع «دي تسايت» الألماني هذا الحوار مع الطبيب النفسي «جان كالبيتسر» الحاصل على دكتوراه الطب النفسيّ من جامعة كوبنهاغْن، ورئيس وحدة العلاج النفسيّ في عيادة أوبيربرج النهارية Kurfürstendamm في برلين، الذي صدر له العام الماضي كتاب بعنوان «أن تكون مصابا بالبارنويا الرَّقميّة/ Digitale Paranoia - bleiben»، إذ يفنَد «كالبيتسر» في حواره أهمِّية التواصل مع الآخرين للحَدِّ من المخاوف التي تحيط بهم والتعاطي معها بصورةِ أكثر إيجابية.



#### هل أصبح البشر أكثر تخوُّفاً من المُعتاد مقارنةً بالماضى؟

- نعم، بالتأكيد . لاحظت ذلك في مجال عملي سواء على الصعيد الجماعى أو الفردي، وعلى ما يبدو أن الأمر في تصاعد بحكم تزايد التهديدات العالمية التي صارت تؤثّر حالياً على محيط حياتنا الشخصيّة. فعلى سبيل المثال، لدينا فيروس كورونا المُستجَد وما يثيره من حالة هلع لدى المواطنين، فبعض الأشخاص الذين يأتون إلينا في العيادة الخارجية والعيادة النهارية لم يعد بإمكانهم التفكير بمعزل عن هذه



الأحداث، وذلك نظراً لحجم التهديدات المباشرة وتداول الأخبار السيئة، التي لم يعد بالإمكان إيقافها أو حجبها.

#### إذن أنت ترى أن الآلة الإعلامية تلعب دوراً حاسماً في مثل هذه الأحوال..

- بالطبع.. الصحف ووسائل الإعلام الاجتماعيّة تعد نافذة هامّـة نُبصِر من خلالِها العالم كلُّه. كذلك هناك أهمِّية حثيثة لعنصري الصورة واللُّغة باعتبارهما عاملين حاسمين في رسم الصورة الذهنية للمُتلقِّي، ومن ثمَّ وجب على هذه الوسائل الجماهيريـة أن تنقـل صـورةً حقيقيـة تتماهـي مـع العالـم علـي أرض الواقع، ولكن غالباً ما يتم ذلك بصورة يشوبها القصور. على سبيل المثال، نجد بعض التقارير التليفزيونية تتضمَّن صـورا لأشـخاص مـن أصـل آسـيوي يرتـدون أقنعـة التنفـس والسُـترات الواقيـة، وهـى صـور لا تعبِّـر عـن واقـع الحـال فـي دولتنا الاتّحادية. المشكلة تكمن أيضا في الإشارات الخاطئة التى تثيـر التحيُّـزات والمخـاوف.. لا يمكننـى تأكيــد حجــم الميلودراما النفسيّة التي تخلقها مثل هذه الإيعازات غير الدقيقة في شوارع ألمانيا. ما نحتاجه بحقّ أن نعى حجم الخطر المُهدِّد للبشريّة ككلّ، ليكون بيننا نوعٌ من التراحم المطلوب تحديدا في أوقاتٍ كهذه، بحيث لا يفكر الجميع في خلاصهم فحسب، بل أيضاً يفكّرون في الصورة الكبيرة

في رأيك، هل الخوف مسألة نسبيّة ترتبط بالفئة العمرية، أم أن الشبابّ والكبار يتخوَّفون بالقدر نفسه ممّا يشهده العالم حاليا؟



ربَّما الأحرى بنا في التعامل مع تحدّي فيروس كورونا أن نلتقط الدرس المستفاد عندما تبدأ مشاعر الخوف والقلق في الانحسار

- الخوف شعور فطرى لا إرادي يعترى جميع الفئات العمرية. وإنْ كنت أرى انتشار المخاوف غير المُبرَّرة والمُبالغ فيها بالأكثـر لـدي كبـار السـن، كالخـوف مـن اعتـداءات المهاجريـن أو جرائـم العصابـات. هنـا يلعب الإعلام أيضـاً دوراً هامّاً للغاية، فقـد أصبـح مـن الممكـن أن تشـوِّه وسـائل التواصـل الاجتماعـي فحوى الرسالة الجماهيرية وتجعلها على النقيض تماما. أمّا فيمـا يخـصُّ الشـباب، فهـم بالطبع قلقـون من إيذاء المسـتقبل وما يحملـه لهـم. ومـع ذلك، فإنهـم غالباً ما ينجحـون في إحالة الخوف إلى شعور إيجابي من خلال ممارسة نشاط سياسيّ أو توعـويّ. هـذا الشـعور بالقـدرة علـى فعـل شـيء يسـاعدهم على تجاوز السياج السلبي لمشاعر الخوف والقلـق.. فـلا غضاضة من تعامل شريحة الشباب مع تهديدات العالم، لأنهـم يسـتطيعون بلـورة واسـتنفار قدراتهـم. مـا يؤرِّقنـي حقّـاً كمعالـج نفسـيّ «الأطفـال»، إذ تنبغـي حمايتهـم مـن تسـلل مخاوفَ الآباء إلّيهـم، كما ينبغي أن يظلّـوا بمعزل عن تهديدات العالم الصاخب قدر المستطاع.

#### في ظلَّ التصدي للتغيُّرات المناخية، يشعر الغالبية بالأرتباك والعجز وكونهم بمعزل عن واضعى السياسات، ما هي رؤيتك حيال ذلك؟

- لكى يصبح الخوف نشاطاً إيجابياً، من المهمّ أن تكون هناك مساحة للعمل المشترك. هذه هي أفضل طريقة لمواجهة مشاعر الخوف. فإذا كانت السياسات تُوضع في الأساس من أجل الأفراد، فيمكن تطويعها أيضاً لحماية الصُّحَّة العقلية للسكَّان وتشجيع المشاركة. فعلى سبيل المثال، يمكن تيسير شروط ولوائح البناء، ممّا يسهِّل على سكَّان المنازل تثبيت أنظمـة الطاقـة الشمسـية أو إنشـاء واجهـات خضـراء للمنـازل.

من حيث التأثير الملموس، قد لا يكون هذا الأمر ذا مردود كبير، ولكن حتى نتمكَّن من استيعاب مثل هذه التحدّيات، يجـب علـى الفـرد أن يكـون قـادراً فعليـاً علـى القيـام بشـىء لتحسين بيئته المعيشية إلى جانب جهود الدولة.

#### هناك مصطلح مستحدَث في اللَّغة الإنجليزية؛ يُعرَف بـ«الحزن الناشئ عن تغيُّر المناخ/ Solastalgia».. ترى أى المشاعر يعكسها هذا المصطلح؟

- من الطبيعي أن تهيمن مشاعر الحزن والخوف والعجز على البشريّة جرَّاء تمرُّد الطبيعة الذي بات يتوعَّد الإنسان بمخاطر هو المتسبِّب فيها جـرَّاء تعامله غيـر المُنضبط معها. لا شـكٌ أن الناس يشعرون بالارتباك تجاه العديد من الأحداث المُخيِّبة للآمال، ولكن في بعض الأحيان تتطوَّر مشاعر الارتباك بصورة إيجابية يمكنها أن تُحدث انفراجاً. الأخطر هو أن يصبح الاضطراب حالةً دائمة لا تزول، لكونها تلتهم طاقة الفرد كاملةً. ثم يمكن أن تتحوَّل هذه الحالة فيما بعد إلى اكتئاب. وهو ما يصيب البعض بعدم التوازن والعجز التام إيـذاء مـا يواجهـون، وكأنهـم يريـدون فقـط الاختبـاء وسـحب الأغطية فوق رؤوسهم.. لابد من التعامل مع الأمر قبيل الوصول إلى مثل هذه النقطة اليائسة.

#### كيف يمكن التعامل مع هذه المشاعر على أرض الواقع؟

- ردود الفعـل هامّـة للغايـة. كثيـرون يفضلون الانسـحاب، نظراً لاحتياجهم المُلح إلى مساحات وفرص تجعلهم يشعرون أنهم على ما يرام. ولكن من المهمّ خلق توازن صحي بين الرجوع إلى المنطقة الآمنة وبين التحدّيات التي تهدّدنا بالخارج. يحتاج البعض أحياناً إلى الانزواء والابتعاد، ولكن عليهم ألَّا يطيلوا أمد ذلك، فيسقطون من حسابات العالم ويصبحون معزولين عن الواقع المُعاش. الانسحاب لا يدرأ مخاطر الأشياء السلبية فحسب، بل يجعلهم يفقدون أيضاً أولئك الأشخاص المُعضدين لهم واللحظات الجميلة التي تسعدهم. وبذلك يصبحون بالفعل خارج العالم وخارج الحياة. فعندما ينحصر الإطار الذي يتحرَّك فيه الشخص أكثر وأكثر بسبب المخاوف والانسحابات، يُعرَف ذلك في علم النفس بـ«فقدان التعزيز الإيجابيّ»، وهو العامل الأساسيّ المسؤول عن تطوُّر مشاعر الاكتئاب.

#### كيف يمكن تجنّب الوصول إلى ذلك المنعطف النفسيّ؟

- يجب التحدُّث أوَّلاً مع الآخرين حول هذه المخاوف. وإخبار الأصدقاء أو العائلة أو زملاء العمل بالحاجة إلى الخروج تدريجياً من ذلك النفق المظلم. والأفضل، بالطبع، أن يكون ذلك بمرافقة أحد المُقرَّبين، للمساعدة وقت أن تخرج الأمور عن السيطرة.. أولى الخطوات تبدأ بكسر دائرة الخوف والاشتباك الحسى مع فعل مغاير كمشاهدة سلسلة دراما تليفزيونيـة جديدة تسـاعد علـي الانفصال اللحظي المؤقت عـن دائرة الأفكار المشتعلة، وليكن ذلك المساء وكلُّ مساء هـو الموعـد الـذي يتـمُّ اختياره للامتناع عـن الحديث بشـأن المخـاوف أو حتى التفكيـر فيهـا، وكأنـه تمريـن يومى لكسر الدائرة المحترقة داخل العقل.

#### إذا لم تتح هذه الفرصة ولم تكن هناك بيئة اجتماعيّة ثابتة تساعد على ذلك، ما البدائل الأخرى؟

- هناك ضرورة، في هذه الحالة، لإيجاد مجموعة يتمُّ الشعور بالانتماء إليها. من المهمّ وجود حلفاء في مثل هذه المرحلة. يمكن الانضمام إلى جمعية أو الاشتراك في نشاط خدمي تطوعي سواء داخل العمل،



أماكن العبادة، أو غيرها من الكيانات المجتمعيّة. لابدّ من خلق أهدافٍ مشتركة مع آخرين، فهو أمرٌ حيوى وضروى لاستمرارية المقاومة النفسيّة. يمكـن الاسـتفادة أيضـا مـن تقنيـات الواقـع الرَّقمـيّ للحصـول علـي فـرص جديدة للتواصل مع أشخاص متطابقيـن في طريقـة التفكيـر، ما يجعـل الأمر أكثر نجاحاً.

#### وقف تغيُّر المناخ، أو منع الجرائم الفظيعة، أو تعطيل زحف فيروس قاتل، كلُّها أهداف تبدو ضخمة ويصعب تحقيقها. كيف يمكن إذن خلق هدف مَرن وإدارته...؟

- يجب أوّلاً تحديد الشيء أو الهـدف المرجـو الحفـاظ عليـه. بالطبـع إنقـاذ البشريّة هـدف نبيـل، لكنّه غير واقعى. لا يمكن لأحـد أن يفعل ذلك بمفرده، حتى الشخصيات البارزة مثل غريتا ثونبرغ، المهاتما غاندي، روزا باركس، نيلسـون مانديـلا... لم يتمكّنـوا من إحداث تأثير كبير، لكنهـم بدأوا خطواتهم أيضاً على نطاق فرديّ. وهذه هي نواة أي فَعل عظيم أن نبدأ بأنفسنا أُوّلاً.. فقـط ينبغـَى أن يعمـل كلُّ فـرد فـي بيئتـه للحفـاظ علـي الإنسـانيّة ككلُّ. فالأمر يتعلُّق بإبقاء مسيرة الحياة رغم كلُّ المخاوف والتهديدات الحقيقيّة. بهذه الطريقة، يمكن الحفاظ على مساحتنا الصغيرة داخل المنظومـة الأكبر.

ألمانيا من الدول الأُقلِّ تأثَّراً بتغيُّرات المناخ مقارنةً بالبلدان الأخرى. معدَّلات الإصابة بفيروس كورونا قليلة نسبيّاً في ألمانيا. تنعم دولتنا الاتَّحادية بالسلام، على عكس أجزاء أخرى من العالم، تُرى.. هل تبدو مشاعر الخوف التي تعتري كثيراً من الناس في ألمانيا أمراً غير منطقى في رأيك؟

- إن المخـاوف مـن التأثَّـر المباشـر بالكـوارث الشـديدة لتغيُّـر المنـاخ فـى ألمانيـا، هـى أمـر غيـر منطقـي، علـى الأقـلّ فـي الوقـت الحالـي. كذلـك لا يؤثَّر تفشى فيـروس كورونـا علينـا بصـورة مقلقـة مثـل البلـدان الأخـرى: لدينـا حـالاتٌ أقـلَ ونظـامٌ صحـي أفضـل وسياســة أكثـر فاعليــة وشــفافية ووسائل إعلام مجانيـة. لكـن الخـوف غيـر المُبـرَّر قـد يكـون لـه معنـى أيضًا. أننا نحاكي مفهـوم الإدراك الجمعـي لكلمـة «مخاطـر» حتـي وإنْ لـم تؤثـر علينا شخصيّاً، فهي في النهاية تهمّنا باعتبارنا جزءاً من سكّان هذا الكوكب. والواقع أن هذا يقودنا إلى التفكير بصورة أعمق في القضايا ذات البعد العالمي.

#### هل الخوف لدى أفراد في أجزاءِ أخرى من العالم يختلف عن مخاوف البعض في ألمانيا؟

- هنـاك أشـكال متطرِّفـة مـن الخـوف يمكـن أن تشـل حيـاة البشـر، ونـادراً ما يكون ذلك في الدول الغنيّة. ومع ذلك، نجد في مخيمات اللاجئيـن اليونانيـة، الأطفـال يعيشـون فـى حالـةِ مـن اليـأس التـام، حيـث تنتـاب بعضهـم حالـة مـن اللامبـالاة، ويلتزمـون الصمـت، ولا يكادون يأكلـون، فقط يحدِّقون في الفضاء. نحـن جـزء مـن الإنسـانيّة التـي ينتمـون إليهـا أيضـا. ومـن المهـمّ أن يكـون لدينـا وعـيّ بـأن هـذه الكـوارث الإنسـانيّة تحـدث، حتى لو لـم نتمكَـن مـن رؤيتهـا مباشـرة. فالأمـر يتعلّـق دائمـاً بضـرورة الانفصـال عـن وهـم «المدينـة الفاضلـة». نحـن نعلـم أن العالـم ليـس آمنـاً. وعلينـا أن نتكيَّـف مـع هـذه الحقيقـة، فدائمـا مـا نواجـه التحدّيـات. ولكـن ربَّمـا الأحرى بنـا فـى التعامـل مـع تحـدّي فيـروس كورونـا أن نلتقـط الـدرس المُسـتفاد عندما تبـدأ مشـاعر الخـوف والقلـق فـي الانحسـار. ■ حوار: ماريا ماست 🗖 ترجمة: شيرين ماهر

المصدر: موقع «Die Zeit/ دى تسايت» الألماني 2020/3/1.

## حافة الذعر الكوني

مع كلَّ ظهور حديث لفيروس جديد، تتوخَّبي الحكومات مع المهنبِين الصحِّيين اليقظة والاستباقية لاحتواء التهديد. لكنِّ وباء الإفراط في ردِّ الفعل المُتسرِّع قد يكون تهديداً أكبر من الفيروس بحدِّ ذاته. حيث يبدو أن الحكومات ووسائل الإعلام العالميّة والمؤسَّسات المُختلفة غير قادرة على الاستجابة لفيروس كورونا بطريقة هادئة وعقلانية. أحد أسباب ذلك هو أن العلماء والمهنيين الصِحِّيين يميلون إلى أن يكونوا أكثر قلقاً بشأن انتشار فيروسِ جدِيد مقارنةً بسلالاتِ الأنفلونزا الأكثر شيوعاً. في مناخ اجتماعيِّ تهيمن عليه ثقافة الخوف، هناك دائمًاً توقّع بأن يكون الفيروَس الجديد الأخطر على الإطَّلاق. ً

> غداة تفشى وباء كورونا شهدت أسواق الأسهم العالمية أسـوأ أسـبوع لهـا منـذ الأزمـة الماليـة فـي 2008، بخسـارة أكثـر مـن 6 تريليونـات دولار فـي قيمة الأسـهم، وفي بعض الأسـواق، سجّلت عمليّات بيع بمعـدّل لـم يشهده العالـم منـذ الكسـاد الكبيـر قبـل قـرن تقريبـاً. لمـاذا؟ لأن المسـتثمرين العالمييـن في ذعـر غيـر مسـبوق بسـبب التداعيـات الاقتصاديّـة المُحتملة

> يشير العديـد مـن المُعلَقيـن إلى أن المشـهد العالمـيّ يرتقيي لحالة الجنون. يجادل «روس كلارك» بشكل مقنع في مجلة «Spectator» بـأن «أخطـر شـيء فـي فيـروسَ كورونـا هـو حالـة الهســـتيريا». ويوافــق فيليــب ألدريــك، محــرِّر الاقتصــاد فـــي صحيفة «التايمـز»، على ذلك: «ما يجب أن نخافه هو حالة الذعـر أكثـر مـن الفيـروس بحـدِّ ذاتـه».

> ويلقى باللـوم على نزعتنـا للتفكيـر فـى القـدر والخـوف مـن المجهول كتفسيرات لهذا السلوك. إن ثقافة المخاطرة وميلنا للمبالغة في ردّ الفعل تجاه التهديدات هما بالتأكيد أسباب لما يحدث اليوم. لكن هناك عنصرا آخر لا يقل أهمِّية مرتبط بهذه العناصر لم يتم طرحه - أن هذا الجنون لا يتأتَّى مـن «الجماهيـر الجاهلـة، بسـيطة المعرفـة، سـهلة الانقياد، والساذجة»، ولكن من الطبقة الراقية المطَّلعة جيّداً، والمُتخرِّجيـن مـن أعلـى الجامعـات، والنخـب المُثقَّفـة

> كان التناقـض بيـن ردود الفعـل تجـاه انتشـار الفيـروس مـن النخب وعامّة الناس صارخاً. فحتى مع ارتفاع مستوى الذعر فى التقاريـر المتواتـرة حـول فيـروس كورونـا، واصـل النـاس العاديون حياتهم بنسـق عـادي. النخبـة التـي يفتـرض أنها على درايـة جيّـدة، والتـى تتّهـم فـى كثيـر مـن الأحيـان الجماهيـر

«الغبية» بأنها عرضة للهستيريا و«الأخبار المُزيَّفة» بسهولة، كانت تحفَّز على الذعر. في هذه الأثناء، وباستثناء مناطِق الحجـز الصحِّـي، يواصـل النـاس العاديـون العمـل، والتنقـل، والذهاب إلى المطاعم... إنهم ببساطة يواصلون حياتهم الطبيعية، وفي الوقت نفسه ينتبه ون للمخاطر المُحتملة. النخب في سقوطِ حرّ نحو حالة من الذعر؛ مثل قطيع من الحيوانات البرية، مذعور من رؤية حيوان مفترس واندفاع أعمى عبـر المياه الموبوءة بالتماسـيح، قد يتسبَّبون في انهيار اقتصاديّ عالمـــق محتمــل. وفــى الوقــت نفســه، نــرى الحـس الرواقي السليم، والحكمـة البسـيطة ولكن العميقة، للحشـود «العظيمـة غيـر المُتطهّرة».

ردود النخبـة، في جـزءِ منهـا، كانـت نتـاج سـوء تصـرُّف. لعقودِ من الزمن حتى الآن، استسلمت ثقافتنا لفكرة أن البشر هم مصدر مشاكل العالم. يتمُّ تصوير الناس دائما على أنهم المشكلة: سواء كنّا بصدد تدمير الكوكب أو حمل أمراض

هذه الظاهرة لها تاريخ طويل في المجتمع الغربيّ. لويس باستور، العالم العظيم في القرن التاسع عشر الذي اكتشف الميكروبات، كان لديـه رعـب من الديموقراطيـة. على حدِّ تعبير «ديفيـد بودانيـس»، اعتبـر باسـتور الغوغـاء بأنهـم «مجموعـة من المخلوقات الصغيرة المصابة والتي لم يتعوَّد الناس المحترمون على رؤيتها عادةً، ولكنها كانت موجودة دائماً، جاهزة للانقضاض، لدخول مجتمعنا وتولّى المسؤولية

استعارة هـذا التشبيه للجماهيـر كبكتيريـا -كائنـات صغيـرة تنتشر في كلّ مكان، وعلى استعداد للهجوم والنمو والانتشار-تلخُّص خوف اليمين من الجماهير في ذلك الوقت.

لعقودِ من الزمن حتى الآن، استسلمت ثقافتنا لفكرة أن البشر هم مصدر مشاكل العالم. يتمُّ تصوير الناس دائماً على أنهم المشكلة: سواء كنّا بصدد تدمير الكوكب أو حمل أمراض مهددة



يمكن للإبداع البشري وقدرتنا على حلّ المشاكل أن تحتوى، وستحتوى فيروس كورونا بالتأكيد. الأفراد ليسوا المشكل، لكن النخب العاليّة ھى بالتأكيد كذلك، إن سلوكهم يثير المزيد من الذعر، ويهدِّد الجتمعات البشرية بالركود الاقتصادي

طوال القرن العشرين، خاصّة بعد الثورة البلشفية لعام 1917، عندما أصبحت الجماهير قوة اجتماعيّة وسياسيّة حقيقيّة في المجتمع، أصبحت استعارة الحشود / البكتيريا سائدة بشكل خاصّ. عندما تمّ إرسال لينيـن إلى روسـيا عـام 1917، وُصـفَ بـ«طاعـون (بكتيريـا) العصيـة»، وهـو جالـس فـى قطـاره محكـم الإغلاق. استخدم قادة أوروبا الغربية عبارة «التطويق الصحى - cordon sanitaire» لوصف سياسة تطويق الوافد الجديد (القطار) هناك، لمنع التلوُّث والعدوى من التسرُّب بداخله. وفي عام 1920، وصف «ونستون تشرشـل»، الـذي كان آنـذاك وزير الخارجية للحرب والجو، الثورة البلشفية بأنها «روسيا المسمومة، وروسيا المصابة، وروسيا التي تحمل الطاعون، وروسيا الحشود المسلّحة التي لا تضرب فقط بالحربة والمدفع، ولكن ترافقها وتسبقها أسراب من الهوامّ الحاملة للتيفوس الذي يقتل أجساد الرجال، والمذاهب السياسيّة التي تدمِّر صحَّـة الأمـم وحتى روحهـا».

في تلك الأثناء، اعتبر هتلر والنازيون اليهوديّة فيروسا قاتلاً، واليهود همّ مَنْ ينقلوه، وبالتالي كان الحلّ الوحيد هو القضاء عليهم. نظريّة احتواء ما بعد الحرب التي تهدف إلى وقف انتشار الشيوعيّة، أو في حالة الصين الشيوعيّة، «الخطر الأصفر»، هي نسخة أكثر حداثة من نفس الشعور اليوم. وفى الولايات المتَّحدة، تأسَّست المكارثية في محاولة لوقف انتشار الشيوعيّة مثل البكتيريا في المنزل.

هذا النوع من اللُّغة لا يستخدم على نطاق واسع في حالة الذعر اليوم حول فيروس كورونا، بالطبع. أرغم وجود بعض الإشارات إلى «خطر أصفر» جديد). ومع ذلك، فإننا نحمل هـذا الشـعور الأساسـيّ بالتأكيـد: سـواء كان النـاس يقاطعـون الحي الصيني في مراّكـز المـدن، أو السياسـيّين الشـعبويّين مثل ماتيو سالفيني أو مارين لوبان الذين يلقون باللوم على الأجانب في تفشِّي المرض.

الأفراد هم الخطر -هكذا يتمُّ تصويرهم- عن غير قصد يحملون تهديداً مميتاً وغير مرثى. وهو اعتقاد يستند إلى رواية خبيثة موجودة من قبل، ولكنها لا يمكن إلَّا أن تزيد من تقسيم المجتمع، وتزيد من الشعور بالضعف الذّري (atomised)، وتنأى بالنخب العالمية غير العقلانية والمذعورة بعيداً عن مجال الخطر في هذه العملية.

إنها حالة مأساوية. والوفيّات بسبب فيروس كورونا (-Cov id-19)، باستخدام اسمه الرَّسميّ، أمر مؤسف للغاية، لكننا بحاجة إلى إحساس بالتناسب. يعتقد أن معدَّل إماتة الفيروس لا تتجاوز واحداً في المئة، وهذا أعلى بنحو سبع مـرَّات مـن معـدَّل إماتـة الأنفلوْنـزا المألوفـة، ولكنه يمثِّل جزءاً بسيطاً من معدَّل وفيات متلازمة الجهاز التنفسيّ الحادّة لعام 2003 (9.6 في المئة)، ومتلازمة الشـرق الأوسـط التنفسيّة في عام 2012 (34.4 في المئة).

يعتبر فيروس كورونا معدياً أكثر من مرض السارس ومتلازمة الشرق الأوسط التنفسيّة، لكن العلماء يعملون جاهدين على إيجاد العلاجات واللقاحات. وتعتقد منظّمة الصحَّة العالميّة أن عقار «remdesivir»، الـذي طوَّرتـه شـركة «-Gilead Sci ences»، قد يكون علاجاً فعّالاً، وهو حالياً في طور التجارب

ويمكن للإبداع البشريّ وقدرتنا على حلّ المشاكل أن تحتوي، وستحتوى فيروس كورونا بالتأكيد. الأفراد ليسوا المشكل، لكن النخب العالميّة هي بالتأكيد كذلك، إن سلوكهم يثير المزيد من الذعر، ويهدِّد المجتمعات البشريّة بالركود الاقتصاديّ. ونحن بحاجة اليوم إلى تبنِّي هدوء وحكمة الجماهير، بدل جنون وهستيريا النخب. ■ نورمان لويس □ ترجمة: مروى بن مسعود (تونـس)

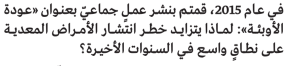
المصدر: www.spiked-online.com

### هل أصبحنا عرضة لها مرّة أخرى؟

## عودة الأوبئة

إن الوباء موضوع الساعة قد شغل الناس وقلب عاداتنا وأنماط حياتنا ويقيننا بشكل غير مسبوق. أعاد ترتيب أولوياتنا وعطَّل حركتنا لبعض الوقت. وأصبحنا نشعر، بدرجات متفاوتة، بعِّجزنا عن مواجهته. والعجيب في الأمر أننا لم نعد نعرف دائماً ممَّنْ نخاف، أو حتى ما إِذَا كانٍ يجبِ أن نخاف، خاصّة وأن الفيروس لا يُعترف بالحدود. إن حالة عدم اليقين السائدة قد غذَّت أوهاماً لا حدَّ لها، وأثارت شائعات جامحة تكبر وتتسارع ككرة ثلج.

> منذ القدم، كانت الفيروسات والطفيليات والبكتيريا والكائنات الدقيقة الأخرى التي تسبِّب الأمراض المعديـة تتعايش مـع البشر. ورغم التقدُّم العلميّ وتطوُّر الصحَّة العامّة، لا تزال الأمراض المعروفة منذ قرون تصيب البشر (كالكوليرا والملاريا) ، مع ظهـور أمـراض جديـدة يمكـن أن تنتشـر على نطاق واسع (كالإيدز والسارس). وبنهاية القرن العشرين، بدت إمكانيـة انتشـار وبـاءِ عالمـيّ حقيقـي أمـرا غيـر مسـتبعد ممّا فاقم شعورنا بالضعف، وأذكى المخاوف من العـودة إلى «العصر الأسود» عندما كانت البشريّة عاجزةً عن مواجهـة الأوبئة. لكن لماذا تظهر (من جديد) هذه الأمراض وتتحوَّل إلى أوبئة؟ وكيف يمكننا محاربتها؟ يستعرض كتاب «عودة الأوبئة»، الـذي شـاركت في تأليفه الباحثة في المركز الوطنيّ للبحـوث العلميّـة بفرنسـا والمُحاضِـرة فـي العلـوم السياسـيّة بمعهد الدراسات الأوروبيّة في جامعة «باريس 8»، «أوريان غيلبو»، بعض الأوبئة التي أثرت على سكان العالم في بداية القرن الحادي والعشرين، ويحلِّل أبرز التحدّيات العلميَّـة والاجتماعيّة والسياسيّة لانتشارها.



- إن فكرة الظهـوِر الدائـم للأمـراض المعدية في كلُّ مرّة ليسـت جديـدة: كمـا توقَّع تشـارلز نيكـول، الحائز على جائـزة نوبل عام 1928، فإن الميكروبات تتكيَّ ف دائماً. يساهم في هـذا الوضع العديد من العوامل التي ازدادت حدَّتها في السنوات الأخيرة، ولا سيما تطوَّر النقل الجماعيّ، والاحترار العالميّ، وزيادة



Le retour des épidémies

أوريان غيلبو ▲

#### الأوبئة السابقة أهمِّية التعاون الدوليّ. ما هي الدروس المُستفادة التي تعلمناها من الأوبئة السابقة (الإيبولا، فيروس الإنفلونزا أ H1N1، السارس...)؟

عـدد سـكَّان العالم، وتوسـيع الزراعـة وتكثيفهـا، والتكاثر وإزالة

الغابات ممّا يعنى زيادة الاتَّصال بين البشر والحيوانات،

هل أصبحنا أكثر عرضةً لمثل هذه الأوبئة مرّة أخرى؟

- التقـدُّم العلمـيّ والبحـث الطبـيّ يقدِّمـان لنـا آفاقـاً أرحـب

لمكافحة الأوبئة التي لم يكن من الممكن التفكير فيها من

قبل، سواء من حيث الكشف أو العلاج. لكن هذا التقدُّم

تقابله تطوُّرات مقلقة، لا سيما الاستخدام المُتهوِّر للمضادات

الحيويّـة في الطب البشـريّ والبيطـريّ الـذي يعـزُز المقاومـة،

وعودة التناقض النسبيّ مقابل التطعيم. وقد أبرزت جميع

وتعزيـز انتقـال الفيروسـات بيـن الأنواع.

- أبرزت جميع الأوبئـة السـابقة أهمِّيـة التعـاون الدولـيّ وعـدم فعالية التدابير الجزئية والفوضوية مثل إغلاق الحدود بدون تنسیق. وقد بیّن لنا وباء «سارز» و «H1N1» بشکل خـاصّ أهمِّيــة التواصــل والشــفافية بيــن الــدول ومـع النــاس. بذلت الصين هذه المرّة جهودا كبيرة في هذا الصدد بعد انتقِادات لإدارتها لفيروس السارس في عام 2003. وتعمل منظمة الصحَّة العالميّة أيضا على ذلك، للتكيُّف مع السياق الحالى: اجتمعت على سبيل المثال في 13 فبراير/شباط كلّ من غوغل، وفيسبوك، ويوتيوب... للحدِّ من تداول المعلومات

أبرز وباء إيبولا الأخير، حيث أصبحت المعركة ضدّ المرض

**@**éésä puf



صعبـة للغايـة في البلـدان التي تعانى من خلـل في النظم الصحّيـة، أهمِّية وجود أنظمة صحّية قويّة ومرنة. في جميع هذه النقاط، لا يزال هناك الكثير الذي يتعيَّن القيام به، ولكن الحالة دقيقة بشكل خاصّ فيما يتعلَّق بتعزيـز النظم الصحّية، لضمـان الوصول إلى الرعاية الطَّبيّـة والبنية التحتية الوظيفيّة، القادرة على استيعاب الزيادة المُفاجئة في عدد المرضى.

#### هل المؤسَّسات الصحّية العالمية مستعدة بشكِل أفضل ممّا كانت عليه قبل بضع سنوات؟ هل لا يزال التفاوت قائماً بيِّن دول أو مناطق من العالم؟

- يبدو لي أن منظَّمة الصحّة العالميّة تتواصل بشكل أفضل ممّا كانت عليه في الأوبئة السابقة وتظهر وجودها بحزم أكبر: يمكننا أن نرى ذلك على سبيل المثال في جهودها الرامية إلى عدِّم التقليل من خطورة الوضع، دون التسرُّع في إعلان كورونا وباء عالميّاً. من وجهة النظر هذه، يمكننا القول إنها تعلَّمت الدرس من فيروس H1N1 السابق (حيث تمَّ انتقادها لتسرُّعها في الإعلان عن حالة وباء) ومع إيبولا (خلال وباء 2014 في غرب إفريقيا، تعرَّضت لانتقادات لإعلانها حالة الطوارئ بعد فوات الأوان). لا تزال هناك تفاوتات عالميّة قويّة للغاية في ما يتعلق بمرونة النظم الصحّية، الأمر الذي يمكن أن يجعل جميع جهود التحضير باليةً. وعلى الرغم من الدروس المستفادة من وباء الإيبولا، لا يزال الوضع في غرب إفريقيا مقلقا، على سبيل المثال، وقد أعربت منظمة الصحَّة العالميّة عن قلقها بشأن قدرة القارة الإفريقيّة على التعامل مع فيروس كورونا.

لقد انتقدتم التعاون الصحّىّ الدوليّ، وخاصّة منظّمة الصحَّة العالميّة. هل ما زالت انتقاداتكم سارية في عام 2020، بينما يستعد العالم لمواجهة وباء جديد واسع النطاق؟

- لقد تعلَّمت منظَّمة الصحَّة العالميّة من تجاربها السابقة، لكنها لا

تزال منظَّمة حكوميّة دوليّة، وصنَّاع القرار همّ في نهاية المطاف الدول الأعضاء. وكما هو الحال في الأوبئة السابقة، على الرغم من إلحاحية الوضع سواء السابق أو الحالي، لم تكن التمويلات بالشكل أو السرعة المطلوبة: من 61 مليون دولار طلبتها المنظّمة لمكافحة فيروس كورونا (COVID-19)، لـم تحصـل سـوى علـي 1.4 مليـون حتـي الآن، و28 مليـون دولار فی شکل وعود.

#### من المُفارقات أن كورونا يأتي في سياق يشكِّك في التمويل طويل المدى للمستشفيات والبحوث العامّة.

- بالنسبة لآليات التمويل البديلة التي يقترحها البنك الدوليّ، مثل الأموال المتأتّية من شراء «سندات كارثة وبائية»، حيث يخاطر المستثمرون بعـدم تلقَى فوائد أو خسارة جـزء مـن رأسـمالهم فـي حالـة تفشــيّ الوبـاء ولكنهم يحصلون على عائدات مرتفعة جدّاً طالما لم ينتشر الوباء) ، فقـد ثبـت أنهـا غيـر كافيـة. فـي عـام 2018، لـم يسـمحوا بالإفـراج عـن تمويلات لوباء الإيبولا في جمهورية الكونغو الديموقراطية، لأن تعريفها كان مقيَّداً للغايـة. وفيمـا يتعلَّـق بوبـاء فيـروس كورونـا الحالـي، حتـى لـو تـمَّ الإفـراج عـن الأمـوال، سـيكون ذلـك فـي أحسـن الأحـوال فـي أبريـل/ نيسان - بعد فوات الأوان...

يجب الاستعداد لمكافحة الوباء في وقتِ مبكّر، وعلى نطاق عالميّ، لا سيما من خلال الجمع بين أنظمة الصحَّة والبحوث الدقيقة مع التمويل الدائم. وهذا النسيج يقوم على دعم المصلحة العامّة الوطنيّة والعالميّة، بعـد أن كشـفت الأوبئـة عـن أوجـه القصـور فيهـا. ومـن المُفارقـات أن وبـاء كورونا يأتي في سياق يشكُك في التمويل طويل المدى للمستشفيات والبحوث العامّـة. ■ حوار: بول سوجى □ ترجمة: مروى بن مسعود

المصدر: le figaro عدد 27 فبراير 2020.

بصمات

بصمات. مجید طوبیا

### سرديّة مجيد طوبيا:

## شكل آخر من الكتابة

في أعقاب حرب الخامس من يونيو/حزيران 1967م، أخذت نصوص متعدّدة من المدوّنة السردية المصرية المعاصرة تتجاهلٍ مقولات السرديات الكبرى تارة، وتناوشها تارة أخرى، في سعيها الدائم إلى تأسيس مقولاتها المحلِّيَّة التي تؤكِّد هويِّتها وإشكالاتها الخاصَّة الِتي لا تنفصل عن خصوصيَّة محيطها الوطني والقومي (العربي) في آن. في هذا السياق الذي سعى من خلاله كل من: جمال الغيطاني، وبهاء طاهر، وإبراهيم أصلان، ومحمَّد البساطي، وصنع الله إبراهيم، وعبدالحكيم قاسم، ويحيى الطاهر عبد الله، وخيري شلبي، ومحمَّد إبراهيم مبروك، وعبد الفتاح الجمل، وعلاء الديب، وأحمد الشيخ، وصبري موسى، وصالح مرسيّ، ومحمَّد جبريل، ومحمود دياب، ويوسف القعيد، وآخرين، إلى تأسيس سرديّته الخاصّة، استطاع مجيدٌ طوبيا- وهو أحد العلامات البارزة في السردية المصرية- ابتكار شكل آِخر من الكتابة القصصية، أفلت من خلاله من هيمنة أسلوب يوسف إدريس الواقعي، فجاءت كتابته مزيجا من الواقعية والفانتازيا والسخرية السوداء.

#### زمن الستينيات وأفول السرديات الكبري

بعـد نكسـة الخامـس مـن يونيو/حزيـران 1967، طالـت أركان المجتمع المصري والعربى هزّة عنيفة سلبت الشباب الثائر طموحهم بالتغيير، وأجهضت حلمهم بالقومية العربيّة، وزعزعت ثقتهم في المستقبل، حتى انسرب هـ ذا الشـعور إلى متون الأدب شعراً وسرداً، وكان أبلغ تجسيد له هو ابتكار طرائق فنينة وجمالية خلقتها النصوص القصصية والروائية لمعالجة الأزمة، سواء بطرق مباشرة وغير مباشرة؛ فطفا على سطح هذه النصوص «جَلَـد الـذات»، وتفتّتَتُ اللحظـة الآنية، ومن ثمّ تفكُّتُ بنية الحدث الروائي، وتشظَّى الزمن، وتداخل الواقع مع الحلم، وتخلَّى الرواة عن كليَّة المعرفة أو كليّـة العلـم الـذي دانـت لـه كثيـراً الروايـات الكلاسـيكية حتى المرحلة الواقعية، واعتمدت روايات تلك المرحلة وقصصها القصيرة سردية مكثّفة تعتمد على وحدات قصصيـة متقطعـة تتنـاوب مـا بيـن مـاض حميـم وحاضـر غامض ومستقبل مبهم، في بنيات ومشاهد متناثرة لا يجمعها سوى عقل القارئ ومخيّلته. لقد استطاع رواة هذه السرود، ومن ورائهم المؤلَّفون، قول ما يريدون قوله دون التعرّض المباشر لبطش الحاكم، فكانت سرديّات من

قبيل (الزيني بركات) لجمال الغيطاني، و(الهؤلاء) لمجيد طوبيا، و(في الصيف السابع والستين) لإبراهيم عبد المجيد، و(أيّام الإنسان السبعة) لعبـد الحكيـم قاسـم، وغيرهـا مـن نصـوص تنتسـب إلى كتّـاب هـذا الجيـل. كان ثمّة سـقوط مدوٍّ للسرديات الكبـرى، والبحـث عـن سـردية بديلـة تلائـم طبيعـة كل كاتب منهم، وهم القادمون من بقاع شتى من شمال

#### البحث عن سرديّة خاصّة

اتَّجِه أغلب كتَّاب الستينيات إلى مجاوزة الأشكال التقليدية في السرد العربي؛ فعكفوا على استقراء التراث العربي بأشكال مختلفة، واستلهموه فى عناصر وأبنية جمالية وثقافيــة متباينــة، فذهــب كلّ واحــد منهــم مذهبــاً مســتقلاً حسب مرجعيّاته الثقافية أو موهبته الفطرية، حاولوا-من بينهم مجيد طوبيا- تأسيس سرديّات مغايرة، فاتّجه بعضهم إلى التراث لاكتشاف عناصره الحية ومواطن قابليته لإعادة الحكى والتنصيص في سياقات سردية وثقافية راهنـة. مـن هنـا، كتـب مجيـد طوبيـا (تغريبـة بنـی حتحـوت) التي استلهمت تراث السيرة الشعبية العربيّة وعناصرها



السردية، بكلُّ ما اشتملت عليه من قصص وعجائب وغرائب وحكايات وأمثال وأشعار وأغان ومواويل. ينسج طوبيا تغريبته السردية على منوال «تغريبة بني هلال»؛ فيقسّمها إلى تسعة عشر جزءاً يشكّل مجموعها رحلة بنى حتحوت إلى بلاد السودان التي دامت أربعة عشر عاماً، تعـرّض خلالهـا أبطـال مرويّتـه لمـا تعـرّض لـه بنـو هـلال فـي رحلتهم الطويلة إلى تونس من مصاعب وأهوال شتّي. أمّا في روايتي طوبيا (دوائر عدم الإمكان) (1975) و(حنان) (1981) فإنه سيوظّف فيهما نصوص التراث الشعبي الحاملة للمعتقدات والتصوّرات والطقوس الشعبية في تشكيل نصّ معاصر يحمل أسئلة الراهن وهموم الواقع المعيش. في روايات مجيد طوبيا سوف يختلط الواقع بالحلم، والحقيقة بالخيال، وستظهر الفانتازيا في واحدة من أنصع أشكالها دون تكلُّف أو غموض.

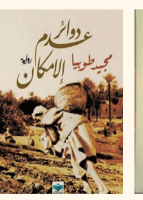
تُعـدّ (تغربيـة بنـى حتحـوت) واحـدة مـن علامـات الروايـة العربيّة في السنوات الخمسين الماضية، حيث تُرجمت إلى عدة لغات، إلى الدرجة التي ارتبطت باسم مجيد طوبيا في تاريخ السرد العربي؛ إذ تقع الرواية في أربعة أجـزاء تـدور أحداثهـا فـي نهايـة القـرن الثامـن عشـر، ثـم القرن التاسع عشر، في محاولة لاستنباط شكل روائي جديد يستلهم التراث المصرى الحكائي في سرد الأحداث كما في كتب التاريخ والسير الشعبية و«ألف ليلـة وليلة»، ويأخذ القارئ معه إلى زمكان ما قبل الحملة الفرنسية على مصر وأثناءها، وفيها يتغرّب بنو حتحوت في ربوع مصر المحروسة من المنيا إلى القاهرة والفيوم وأسوان والإسكندرية، في سرديّة ملحمية تجمع بين التاريخ والتوثيق ورحلة الإنسان المغترب الأبدي.

أمّا في روايته «الهـؤلاء» التي تتقاطع مع همـوم مجايليـه

تغريبةبغ حتحوت

بالدالجنوب

يفضح «الهؤلاء» الذين يندسّون كالجراد في حياتنا، أو يتنكّرون في أيّة هيئة ممكنة، لكنهم يظلون دائماً «الهؤلاء» الذين يترصدون ويراقبون ويدونون التقارير السرية ويتلصّصون على الحيطين بهم









من كُتّاب السـتّينيات، سـيخوض مجيد طوبيا معاناة مواجهة القهر السياسي واستبداد السلطة وتعرية النفاق والتطبيل وتزييف العقول؛ فتراه يفضح «الهؤلاء» الذين يندسون كالجراد في حياتنا، أو يتنكّرون في أيّة هيئة ممكنة، لكنهم يظلُون دائما «الهـؤلاء» الذين يترصّدون ويراقبون ويدوّنون التقارير السرّية ويتلصّصون على المحيطين بهم. وهنا، على وجه التحديد، سيلجأ طوبيا إلى سردية الرمز أو سردية القناع أو بلاغة المقموعين الذين يمكنهم قول ما يريدون دون أن يطالهم سيف الرقيب.

#### بين الرواية والسينما

تنوّعت أعمال مجيد طوبيا ما بين القصص القصيرة والرواية وكتابة بعض الأفلام السينمائية وبعض الكتب الثقافيـة والمقـالات المتعـدِّدة. فمـن الأعمـال القصصيـة نجـد لـه: «فوسـتوك يصـل إلـى القمـر» (1967)، و«خمـس جرائد لم تُقرأ» (1970)، و«الأيام التالية» (1972)، و«الوليف» (1978)، و«الحادثـة التي جرت» (1987)، و«مؤامرات الحريم وحكايات أخرى» (1997)، و«23 قصة قصيرة» (2001). ومن الروايات أصدر طوبيا: «دوائر عدم الإمكان» (1972)، «أبناء الصمـت» (1974)، «الهـؤلاء» (1976)، «غرفـة المصادفـة الأرضيــة» (1978)، «حنــان» (1984)، «عــذراء الغــروب» (1986)، «تغريبة بني حتحوت إلى بـلاد الشـمال» (1978)، «تغريبة بني حتحوت إلى بلاد الجنوب» (1992)، «تغريبة بني حتحوت إلى بـلاد البحيـرات» (2005)، «تغريبـة بنـى حتحوت إلى بلاد سعد» (2005). فضلا عن ذلك، نجد له بعض الدراسات مثل كتابه عن يحيى حقى «عصر القناديل» (1999)، و«التاريخ العريق للحمير وابتسامات أخـرى» (1996)، و«غرائـب الملـوك ودسـائس البنـوك» (1998)، وقصتين للأطفال هما «مغامرات عجيبة» و«كشك الموسيقي» (1980)، ومسرحية هزلية بعنوان «بنك الضحك الدولي» (2001)، وغيرها من الكتب والمقالات المتعدّدة. من زاوية مقابلة للنظر في روايات طوبيا وقصصه القصيرة، تتجسّد صورة المدينة الحديثة بوصفها ساحة للتحرّر، كما يقول حسين حمودة في كتابه «الرواية والمدينة: نماذج من كتاب السـتّيينات في مصـر»، خصوصـاً في روايتـه «ريم تصبغ شعرها» التي ترسم ملامح هذا التصور عن المدينة بمنحى جزئى يضعه في سياق التضاد مع قيم المجتمع الشرقي فضلا عن قيم المجتمع الصعيدي، في رواية تشبه سيرة شخصية للفتاة «ريم» ابنة الرجل الصعيدي المـزواج وثمـرة زواجـه مـن امـرأة «بحراويـة» تنتمي إلـي دلتا مصر. كأنّ ريم هذه صورة أخرى من صور الفتاة «فتحية» التي هربت من زوجها حامد التي يلاحقها شباب المدينة ويتهافتون عليها في قصّة (الندّاهة) ليوسف إدريس، بحيث لا ترى ريم في المدينة أي شكل من أشكال التحرّر سوى هذا الجانب المتمثّل في إطلاق شعر الفتيات المدينيات على حرّيته السافرة، في الوقت ذاته الذي لا تربطها بهذا العالم صلة انتماء حقيقي في هذه المدينة الاغترابية الباردة. بالإضافة إلى ذلك، تحضر صورة أخرى للمدينة فى عالم مجيد طوبيا فى روايته «دوائر عدم الإمكان» التي تمثَّل المدينة النائية في جانبها الذي يرى المدينة من بعيد، بحيث يصل بينها وبين عالم الريف «قطار» ينبني عليه مقياس الزمن ومؤشّر التوقيت اليومى، تماماً كما يفعل بعض مجايليه مثل محمَّد البساطي في روايتيه









اللافت للنظر هو انشغال النُقَّاد كثيراً بروايات مجيد طوبيا، واختزاله على وجه التقريب في عملين اثنين ؛ أحدهما روايته الرباعية «تغربية بنی حتحوت» وثانيهما رواية «أبناء الصمت» التي أسهم في ذيوعها الفيلم الذي أعدّه بنفسه للسينما عام 1974 مع رفيق دربه المنتج والمخرج محمّد راضي

«أصوات الليل» و«ويأتى القطار». أمّا بالنسبة إلى الكتابة السينمائية فقد كتب طوبيا ثلاثة أفلام روائية هي «أبناء الصمت» من إخراج محمَّد راضي، و«حكاية من بلدنا» إخراج حلمى حليم، و«قفص الحريم» إخراج حسين كمال. ويُعدّ «أبناء الصمت» واحداً من علامات السينما المصرية والعربيّة التي تصوّر واقع الحروب وحياة الجنود المحاربين على الجبهة؛ إذ ضمّ آنذاك عددا من النجوم الشبان في ذلك الوقت، مثل أحمد زكي ونور الشريف ومحمَّد صبحى والسيد زيان وميرفت أمين ومديحة كامل ومحمود مرسى وآخرين.

#### قصص قصيرة في مرآة النقد

اللافت للنظر هو انشغال النُقَّاد كثيراً بروايات مجيد طوبيا، واختزاله على وجه التقريب في عملين اثنين؛ أحدهما روايته الرباعية «تغربية بنى حتحوت» وثانيهما روايـة «أبنـاء الصمـت» التى أسـهم فـى ذيوعها الفيلـم الذي أعـدّه بنفسـه للسـينما عـام 1974 مـع رفيـق دربـه المنتـج والمُخرج محمَّد راضي. بيد أن ما أريد لفت الانتباه إليه هنا يتمثَّل في القيمة الفنّيّة والثقافية الرفيعة لقصص مجيد طوبيا القصيرة، فأغلب مجموعاته القصصية تقتضى درساً نقدياً خاصًاً ومستقلّاً (أشار إليه بعض الإشارة سيّد حامد النساج في كتابه «أصوات في القصّـة القصيرة المصرية»،

وخيرى دومة في كتابه «تداخل الأنواع في القصّة المصرية القصيرة: 1960 - 1990»)، لما تتمتَّع بـه قصصـه مـن كثافة سـردية رفيعــة المسـتوى، وقــدرة علــى التقــاء المشــاهد القصصيـة المتناثـرة كمشـاهد السـينما المتتاليـة بحرفيـة ملموسة، وقدرة أخرى على نحت لغة قصصية مكتنزة التراكيب مشبعة الدلالة، لغة غير عارية من قضايا البشر الذين يكتب عنهم طوبيا سواء كانوا من الأطفال أو العمّال أو الفلَّاحين والتجار أو العلاقات الاجتماعية التي أجاد كثيراً في رسمها وتشخيصها بهدوء وخبرة سوسيولوجية ملموسة. في قصص طوبيا القصيرة نحن بصدد عالم يستغل براءة الأطفال، وواقع اجتماعي متفسّخ، يحيا على الخرافة ويطحن الإنسان ويعيد إنتاجهما بأشكال عدّة، ويتخذ من كلُّ هذه المشاهد مواقف تنتصر لحرّيّة الإنسان وقيمته في الوجود بعيداً عن شعارات الدين أو النزوع الطبقى أو الزيف الاجتماعي. ويمكننا أن نضرب على ذلك أمثلة من بعض القصص الأثيرة لديه، مثل «فوستوك يصل إلى القمر»، و«خمس جرائد لم تُقرأ»، و«الأيام التالية»، و«طرح جمع»، و«الوليف»، و«الحادثة التي جرت» وغيرها. فى قصص مجيد طوبيا القصيرة إمكانات سردية ودرامية مشحونة ببلاغة التمثيل والرمز، قصص تتناول الإنسان المصرى في جوهره المحبّ للحياة التوّاق إلى مستقبل أفضل. ■ محمد الشحات (مصر)

### «الهؤلاء»

## «الهومء» صرخة في وجه التسلّط واللاإنسانية

رواية «الهؤلاء» وهي تحاول أن تفسِّر ما يبدو غير قابل للتفسير، وهي تقول اللامعقول الذي يبدو غير قابل للوصف والفهم العقلانيين، تكون بذلك منتمية إلى أعمال نوع من الأدب أسّسه أدباء كبار من مثل فرانز كافكا وألبير كامو وجان بول سارتر وصامويل بيكيت وصنع الله إبراهيم ...ذلك الأدب الذي لا يُحدِّثنا عن المدينة الفاضلة، بل هو يقوم برحلة في مدننا غير الفاضلة، لنكتشف ما فيها من الغرابة المُقلقة، وما فيها من الأشياء اللامعقولة والمخيفة والمرعبة.. لنكتشف أن وضع الإنسان فيها هو وضع غير إنساني: هو وضع القهر والكبت والقمع...



الشخصية المحورية في رواية «الهؤلاء»، وهي التي تتكلّف بمهمة السرد، شخصية أشبه ما تكون باللغز. هكذا تبدو على الأقلّ للهؤلاء. فهى شخصية مثقّفة ومفكّرة، لكن أسئلتها حول الأرض والزمان تبدو أسئلة لامعقولة أو شديدة الخطورة



صـدرت روايــة «الهــؤلاء» لمجيـد طوبيا ســنة 1973، وهــى روايــة تتألُّف مـن سبعة فصول، وبعض عناوين الفصول أشبه ما تكون بعناويـن الكتب العلميـة والنظرية (من مثل عنوان الفصل الأوّل: «آلـة الزمـن الموسـيقية»، وعنـوان الفصـل السـادس: «نظريـة جديــدة فــى نشــوء المــدن وتطورهــا»)، كأن هــذه الرواية بهــذا خاصّة وللسرد عموماً.

تقع الروايـة فـي تسـعين صفحـة، وهـي عبـارة عـن محكي شـديد البساطة يكشف النقاب عن سيرة إنسان لم يأت في أقواله وأفعالـه بمـا يدعـو إلـى اعتقالـه وإرغامـه علـى القيـام برحلـة لا يجــد لهــا معنــى: هــو متهــم ومشــكوك فــى أمــره إلــى أن يعــود مـن كل مخافـر الدولة الأيبوطية بمـا يثبـت براءتـه؟ لكـن هـذه البساطة من نوع السهل الممتنع، فالمحكى يستند إلى بلاغة الإيجاز والترميز، ويثير في عدد قليل من الصفحات قضايا كبرى تتعلّق بوجود الإنسان ووضعه اللاإنساني.

الرواية عبارة عن صرخة في وجه التسلط واللاإنسانية وغياب الحرّيّة في الدولة والمجتمع، وهي قـد نجحـت في الكشـف عـن واقـع قاهـر بسـخرية سـوداء تفضـح اللامعقول الـذى يقذف بالإنسـان فـي رحلـة لامتناهيـة أو نهايتهـا المـوت، وهـو مـن دون تهمـة محـدّدة، أو كل تهمتـه أنـه قـرأ واندهش وتسـاءل.

فقـد قـرأ الرجل، موضـوع الروايـة فـى كتـاب صـدر بالديار الأيبوطيــة، أن دوران الأرض حــول نفســها يحــدث فــى اتِّجاه مضاد لـدوران عقارب الساعة، فاندهش كثيرا، وتساءل: لمـاذا تـدور الأرض ضـد السـاعة وليـس معهـا؟ وحمل ســؤاله إلى صاحـب الكتـاب وبعــض المســؤولين، وبــدل أن يحصــل على الجواب، صار مطارَداً من طرف «الهـؤلاء»، وانتهى الأمر

باعتقالـه وإجبـاره علـى الإتيـان بشـهادات عـن براءتـه مـن كلّ مخافر الديار الأيبوطية.

وتتألُّفِ الرواية من عناصر تجمع بين الواقع والغرابة، فتصف عالما واقعيا يتكوَّن من الناس والمدن والمخافر والقطارات والصحراء والأحياء الفقيرة ... لكن ما يحدث في هذا العالم يبدو غريباً، لامعقولاً، لا إنسانياً، من دون معنى، غير منسجم، لا يخضع للمنطق والعقل. فالإنسان في هذا العالم لا يجد معنى لما يقع، يبدو له العالم غريباً ومقلقاً ومخيفاً. والأكثر غرابة أن «الهـؤلاء» وحدهـم يـرون العالـم منسـجماً، وما يحدث فيه معقولا.

#### ملخص الحكاية

في البدايـة انتبـه السـارد الشـخصية المحوريـة إلى أن عقـارب السَّاعة تدور عكس دوران الأرض، هـذا ما قرأه في كتاب أصدره أحد علماء الديار الأيبوطية. أثارته المسألة، فبدأ يسأل عن صحتها، زار صاحب الكتاب، فاتهمه بالتجسس والتشويش على ابتكاره فطرده، وحاول استفسار بعض المسؤولين ففشل وصار مطاردا من طرف «الهؤلاء»، يطارده الواحد منهم بأسئلته وفضولـه، ويتهـم أقوالـه بالرمزيـة، فالمســألة التــى يثيرهــا لا تعنى إلا أن ديـار أيبـوط تسـير ضـد الزمـن وليـس معـه، وهـذا كلام في السياسـة، وحـاول أن يدفـع النـاس فـي ملعـب الكـرة إلى التفكير في المسألة، فاتهم بإثارة الفتنة.

بعـد أن فشـل في فهـم المسـاّلة التي شـغلته ودفـع النـاس إلـى التفكيـر معـه فـى حلهـا، لاذ بشـقته، وأغلـق البـاب جيّـدا، ثـم راح يستحضر حبيبته إلى أن صارت حقيقة أمام عينيه، لكن «الهؤلاء» الجاحظون سيفاجئونه في سريره، ويرغمونه على



مرافقتهم، والتهمة غير محدَّدة، فلكلِّ إنسان تهمة، ولكلَّ تهمة أدلتها، ولابدّ أن للسارد تهمة وأدلتها موجودة؟

حمل «الهؤلاء» الجاحظون السارد إلى غرفة الرجل المضغوط، وبعد انتظار قاتل، ظهر الرجل المضغوط. سأله السارد عن التهمة الموجَّهة إليه، فكان ردّه أنه لا يعرف تهمته بالتحديد، لكن سلوكه قد خرج عن حدود المألوف، وتبدّل السلوك يكون في حالة أزمة عاطفية أو في حالة الشروع في عمل غير مشروع ضد دولة أيبوط وضد زعيمها الديجم. والسارد لا يشكو مـن أزمـة عاطفيـة، ولـه حبيبـة رائعـة تـدل علـى ذوقـه الراقـي فـي الجمال، ويبقى أنه متهم بالشروع في عمل مريبِ إلى أن تثبت براءته؟ وللتأكد من براءته، عيّن الرجل المضغوط مندوباً عنه يأخذ صاحبنا في طواف إلى جميع مخافر الشـرطة المنتشـرة فـى أنحـاء أيبـوط، ويتـمّ لــه في جميع المخافر عرض قانوني للبث فيما إن كان مطلوبا في إحداها أم لا، وإذا لـم يكـن مطلوبا فـي أيّ منهـا فهـو حـرّ شـريف كمـا ادعـي لنفسـه؟ ومـن مخفـر إلـي مخفـر، ومـن حــــق إلــي حـــق، بــدأ الســارد يحصــل علــي شهادات براءته: (3، 7، 23، 39، 40)، ومع هذا الرقم الأخير سوف يترك السارد والمندوب العاصمة ليطوفا بشتى المخافر المنتشرة فوق أراضي أيبوط المترامية. وفي محطة العاصمة سيلاحظ السارد أزواجا كثيرة مِن الرجال وأزواجاً كثيرة من النساء، وهي أزواج تشبه الزوج الذي يشكّله هـو والمنـدوب، أي أن كلُّ زوج إلا ويتكـون مـن متهـم أو متهمـة ومنـدوب أو مندوبة، والسارد إذا ليس الوحيد في هذه الحالة؟

في المخفر الأربعين سيعرض على كلاب أعجمية، فإن أفتت جميع الكلاب بأنه برىء انصرف إلى حاله؟ بعد أن حصل على براءته من الكلاب؟ انصرف والمندوب في اتَّجاه مخافر أخرى، وفي الطريق إلى مِحطة القطار مرّا بمـدن صغيـرة وأحيـاء فقيـرة، وصادفـا عـدداً مـن المتسـكَعين والمتسـوّلين والأطفال الحفاة ... ومن القطار تراءت له حبيبته في القطار المضاد وقد فقدت جمالها وروعة بهائها، أتكون هي الأخرى متهمة وتقوم بالطواف

من أجل الحصول على البراءة؟

يحصل السارد على براءات جديدة، ويتضاعف الورق في الحقيبة التي يحملها المندوب، ويبدو الطواف كأنه لانهائي، وفكرة الهروب مستحيلة، لأن محاولات كلُّ السابقين باءت بالفشل، وكانت وبالاً عليهم.

وكان السفر أخيراً إلى مخفر الرمال، وهو بناية عملاقة في خلاء ممتد أجرد. وعندما سأل السارد المندوب لماذا هناك مخفر في هذا الخلاء، كان ردّه أن المدن في القدم كانت تنشأ حول منابع المياه أو حول مركز المواصلات، أما في العصر الحديث فالمدن تنشأ حول المخافر، ففي البداية يجيء المخفر فيعمّ الأمن في الخلاء المحيط به، وعندئذ تبني البيوت ثم تتكوّن المدن؟

في الخطوات الأولى إلى داخل مخفر الصحراء، كان المندوب يحثُّ السارد، وهــو ينعتــه بالطيب الوديــع، علــى أن يتبعــه وســط أحجــار هــى شــواهد قبــور السابقين مثله، ولما سأل السارد عن هذه الأحجار القبور، كان جواب المندوب أن كلُّ المتهميـن السـابقين الذيـن قامـوا برحلة إلى مخفـر الصحراء فضَّلوا البقاء هنا عن خوض تجربة الإياب.

شخصية في وضعية غير قابلة للإدراك:

لقد اختار مجيد طوبيا لروايته شخصية تطرح أسئلة قد تبدو لامعقولة أو لها حمولة رمزية شديدة الخطورة؛ ووضّعها في وضعية تبدو لامعقولة من منظور السارد الضحية، وتبدو طبيعية وضرورية من منظور «الهؤلاء».

الشخصية المحورية في رواية «الهؤلاء»، وهي التي تتكلُّف بمهمة السرد، شـخصية أشبه ما تكون باللغز. هكذا تبدو على الأقلُّ للهـوُّلاء. فهي شخصية مثقّفة ومفكّرة، لكن أسئلتها حول الأرض والزمان تبدو أسئلة لامعقولة أو شديدة الخطورة؛ وهي شخصية وديعة وطيبة، ولا تواجه مطارديها، لكن تنتهى كلُّ مقابلة لواحد منهم بالهروب بعيداً.

وهذه الشخصية هـى مـن دون اسـم، وهي تعيـش فـي الوهـم أكثـر ممّــا تعيش في الواقع، ومن هنا كثرة الرؤى والأحلام والاستيهامات، وخاصّة عندما يتعلّق الأمر بالحبيبة، وهي تخضع للسلطة القاهرة وتقبل الطواف اللانهائي، وتستسلم للهؤلاء وهم يقودونها في رحلة في اتَجاه الموت. هى شخصية لا تستطيع أن تفهم اللامعنى الذي يسود العالم الذي يحيط بها، فتصاب نفسيتها بالاضطراب وتدخل دائرة الفراغ والتشاؤم، وهذا ما يفسِّر الحضور اللافت للمحكيات النفسية والمونولوجات والرؤى والاستيه امات في كلام شخصية مقهورة.

والنصّ يبدأ بتقديم الشخصية: رجل مثقَّف يطرح أسئلة ويقول كلاماً هو حمّال أوجه، فيطارد من طرف «الهؤلاء» وينتهى الأمر باعتقاله، وبراءته لن تكون إلا بعد أن يُعرَض على كلُّ مخافر الدولة الأيبوطية.

هكـذا تبـدو الوضعيــة عبثية ولامعقولــة، وهــذا مــا كرَّرتــه الشــخصية مــراراً وتكراراً. فمن دون تهمـة محـدَّدة، تجـد الشـخصية نفسـها فـي وضعيـة غيـر عقلانية: من أجل الحصول على براءتها، على الشخصية أن تطوف على كلُّ مخافر الشـرطة بالديار الأيبوطية المتراميـة، وأن تحصـل مـن كلُّ مخفـر على شهادة البراءة.

هذه الشخصية هي نفسها التي تسرد حكايتها، وهي لا تستطيع أن تفسِّر ما يحدث بواسطة خطاب فكري عقلاني، لأن اللامعقول ينفلت من المنطق. ومع ذلك فهى تقدِّم من الملاحظات والأسئلة والأقوال الساخرة ما يدلُّ على الظلم والقهر الذي يمارسه «الهؤلاء» وبراءتها من التهمة الموجهة إليها. وهي بهذا نجحت في دفع القارئ إلى التعاطف معها باعتبارها ضحية الظلم والقهر وغياب العدل والحرّيّة.

لقد نجح السارد في إدخال القارئ إلى عالم مقلق وغريب ومظلم، ودفعـه إلى مشاركته البحث عن معنى لما يَحدث، وزرع في نفسـه الأمـل في الحصول على البراءة الأخيرة، وتركه مع نهاية غامضة مفتوحة، كأن اللامعقول لا يمكن أن تكون نهايته إلا لامعقولة.. ■ حسن المودن (المغرب)

### ملامح قصصية

## الذات،المدينة والعالم

ينتمى مجيد طوبيا إلى جيل الستينيات الذي سعى أدباؤه، بفعل إتاحة وسائل النشر الصحافي لنصوصهم، إلى تأسيس موجة جديدة في القصّة المصرّية على غرار ما أتى به رواد ثلاث موجات سابقة؛ مُحمود تيموّر في الموجة الأولى، توفيق الحُكيم ونجيب محفوظ ويحيى حقي في الثانية، ويوسف إدريس ويوسف الشاروني فيَ الثالثة. ليدخل طوبيا ورفاقه في اختبار وتحدِّ من أجل تَجديَّد دماء النوع القصصي بمواكبة التحوُّلات السياسية والاجتماعية في ذلك الوقت.

> لمجيـد طوبيـا فـي كتابـة «القصّـة» مشـروع مهـم وتجربـة ثرية، تشكّلت ملامحها الفنّيّة منذ قصّته «فوستوك يصل إلى القمـر» التي كانـت عنوانـا لمجموعتـه الأولى الصـادرة سـنة 1967. وقــد اســتطاع طوبيــا مــن خــلال هــذه القصّــة، التي نشـرها لـه يحيـي حقـي فـي مجلّـة «المجلة»، أن يشـكَل لتجربته هويّة جمالية تأكّدت من خلال مجموعاته التالية: خمس جرائد لم تقرأ (1970)، الأيام التاليـة (1972)، الوليف (1978)، الحادثة التي جـرت (1987).

> انطلاقا من رؤية فلسفية وحضارية تشتبك قصص مجيد طوبيا بأحداث العصر الكبرى. وعبر هذا الاشتباك يستوعب خطابه السردي التحوّلات الفارقة في حياة الإنسان. على سـبيل المثــال؛ كانــت جهــود التقــدُّم العلمــى فــى ارتيــاد الفضاء ومنها الوصول إلى سطح القمير حدثا جليلا وفارقًا في ستينيات القرن العشرين، صوره طوبيًا في قصّـة «فوسـتوك يصـل إلى القمـر»:

> > («إلى القمر بالسلامة يا فوستوك»

وقـف السـائق يقرؤهـا مكتوبـة علـى مؤخَـرة السـيارة.. ربَّمـا المرّة المئة في خلال اليومين الأخيرين. ويبتسم لنفسه في زهو.. كان صاحب السيارة يريد أن يكتب مكانها عبارة أخرى.. «يا خفى الألطاف نجّنا ممّا نخاف».. وإزاء تمسّك السائق بجملته.. قنع بأن تنزوى عبارته على باب السيارة حيث هي مكتوبة الآن.. وتـرك المؤخَـرة بطولهـا وعرضهـا لسائقه يكتب عليها ما بـدا لـه.. فكتب جملتـه السـابقة.. ورســم أعلاهـا صاروخـا صغيــرا فــى طريقــه إلــى قمــر رســم على هيئة وجه إنسان يطل باسما في سعادة من خلال زهور جميلة زاهية تحيط به).

تجسِّـد هـذه القصّـة الجـدل بيـن خطابيـن، الأوّل خطـاب صاحب السيارة الـذي يبـدو محافظـاً ومؤثـراً السـلامة فـي

الشعار الـذي كان يفضَل وضعـه على مؤخَرة السيارة: «يـا خفى الألطاف نجّنا ممّا نخاف» الذي يمثَل وعياً شعبويًا تقليديًّا، وهو كذلك وعى البورجوازية الصغيرة التي تتجنب المخاطرة، في مقابل الجملة المارقة التي أصرّ السائق وضعها على مؤخِّرة السيارة: «إلى القمر بالسلامة يا فوستوك» وهـو الخطـاب الذي يمثَـل روح التطلُّـع والمغامرة والرغبة في الانفتاح على المجهول والتطلُّع على الغريب والمختلف، كما يربط السائق في رسمه بين الصاروخ الصغير الصاعد في طريقه إلى القمر الذي يرسمه على هيئة وجه إنسان كإشارة إلى التطلّع لوجود إنساني جديد في بقعـة جديـدة مـن الكـون، وكأنّ ثمّـة حسّـا وثابـا ووعيّـا رومانسـيّاً يمـازج الجمـوح الإنسـاني لارتيـاد المجهـول، وكأنَّ ثمّـة جـدلا ما بيـن ثقافـة مترسـبة كمـا فـي الوعـي المحافـظ لمالك السيارة وثقافة أخرى بازغة، متطلَّعة إلى الجديد ومتسلَّحة بـروح المغامـرة.

اتجه جانب من الخطاب القصصى لمجيد طوبيا نحو نقد حروب العالم المستمرة. ففي قصّة «الوجه الآخر» التي يبرز من خلالها تأثَّر بطلها بمتابعـة أخبـار الحـروب عبـر التليفزيـون، نقـرأ:

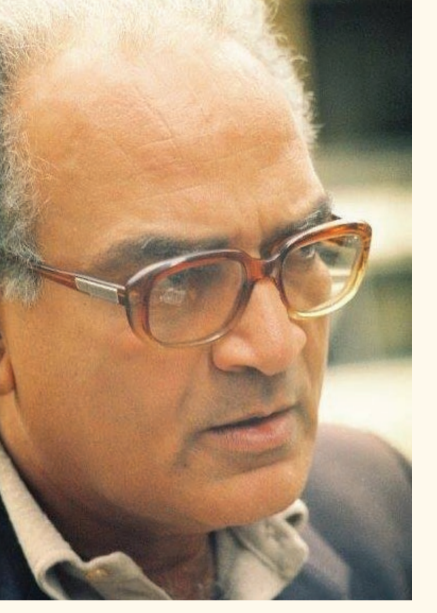
(«صراع حتى الموت بين نصفى دولة أوروبية».. هابيل لماذا تقتل أخاك قابيـل؟!...

«احتمال نشوب حرب ذرية عالمية».. «إعصار يجتاح استراليا».. «تفجير قنبلة جديدة تحت الأرض».. نجازاكي آین ذهبت ِ آختـك هیروشـیما؟!

وينهض ثائراً.. أين الأنباء الطيبة؟!)

وفي القصّــة يعتمــد مجيـد طوبيــا تقنيــة «الكــولاج» بإيــراد مقتطفات مقتطعة من عناوين الأخبار التليفزيونية لتبدو













كطرقات صادمة بتدافعها على الوعى تكثّف المأساة الإنسانية والمأزق الوجودي الذي بلغ ذورته، حيث الصراع بيـن شـطري ألمانيـا الغربـى والشـرقى ليـرد بطـل القصّـة بتساؤل يُشَعِّر الحالة ويتمثَّل جذور الصراع الإنساني منذ أزلية التاريخ كما في قصّة (هابيل وقابيل)، وكأنّ الوعي فى تشبيه ضمنى يعيد قراءة الراهن فى ضوء التاريخي. ثم يرد بطل القصّة على نبأ الاختبارات باستعادة تاريخ المأساة النووية الكبرى في الحرب العالمية الثانية بضرب الولايات المتّحدة الأميركية لهيروشيما ونجازاكي المدينتين اليابانيتين، فتبدو الذات في حالة تساؤل وجودي حائر إزاء ما تعاين من أحداث مدمرة وأخطار مفنية للبشرية...

في قصص مجيد طوبيا تحضر كثيرا صورة الـذات المغتربة التى تواجه ضغوطات العالم المادية والنفسية كما هو حال بطل قصّة «خمس جرائد لم تُقرأ» التي يُقدِّم فيها صورة الريفى النازح إلى المدينة والمركز، العاصمة، «القاهرة». ففي إحساس مضمر بتغول المدينة وقدرتها على التهام الأشخاص، يُساكن الـذات شعور بالهشاشـة والضعف، كما تتبدي حساسية الـذات إزاء مدينـة تُمثَـل نمطاً ثقافياً واجتماعياً مغايراً لنمط الريف أو الأقاليم البعيدة عن ضجيج المدينة. وفي صورة مثل هذا التناقض

يتشكّل الخطاب القصصى عند مجيد طوبيا بأسلوب ساخر يتجلَّى في المبالغة التهكمية التي تعكس شعوراً بعبثية الأوضاع من ناحية وعجز الذات عن تعديلها من ناحية أخرى، فتتعالى عليها وتحاول أن تتجاوزها بالسخرية. نقرأ في قصّه «خمس جرائد لم تُقرأ»:

(صعدتُ فوق برج القاهرة. وقفتُ فوقه ساعات طويلة. عقدتُ مقارنة بين حجمي وحجم المدينة. تأمَّلتُ العمارات العالية، وشاهدت الناس مهرولين، آكلين وقوفاً، ولما قالت البدينة لزوجها إننى أنام كالموتى؛ انتقلتُ إلى لوكاندة في شارع كلوت بك لرخص سعرها، ومنذ اللحظة الأولى حدث أمر غريب: إذ اتسعت أذنى وكبرت، وجاء العمّال ومدوا شريط الترام داخلها فسارت العربات: بأجراسها، بصرير عجلاتها، بشتائم سائقيها لسائقي عربات الكارُّو، وبخناقات الكمساري مع الراكبين، وظلَّت هـذه الترامـات تدخـل أفواجـاً إلى داخل رأسى!! تدخل ولا تعود. علقت لافتة خارج أذنى مكتوب عليها: ممنوع الدخول، ولكن ذلك لم ينفع. وأحياناً كثيرة كانت أسلاك الكهرباء تتماسُّ؛ فتحدث شرارة وفرقعة صاعقة داخل رأسي!! فنقلتُ وضع السرير ونمتُ، بحيث كانت أذنى اليُمنَى جهة الشارع؛ ذلك لأنّها ثقيلة السمع). ■ رضا عطية (مصر)

### جيمس وود:

## فيّ المراجعة النقدية

رغم تقليص الصحف والمجلَّات للأقسام الخاصَّة بمراجعات الكتب، وغياب اهتمام كثير منها بهذا النوع من الكتابة الذي كان يتصدَّر ملاحقها وحتى صفحاتها اليوميّة في غابر الأيام، فقد ظلَّت بعض الصحف والمجّلات البريطانيّة والأميركيّة تهتم بنشر مراجعات مطوَّلة للكتب، كما هو حال مجلة «لندن ريفيو أوف بوكس»؛ و«نيويورك ريفيو أوف بوكس» اللتين أشرت إليهما في المقالة السابقة. على صفحات هاتين المجلِّتين المتخصّصتين في مراجعـات الكتـب، وكذلك عـلى صفحـات صحيفـة «الغارديـان» البريطانيّـة، ومجلَّـة نيويوركـر الأميركيّـة، بـرز اسـم الناقـد البريطـانيّ «جيمـس وود James Wood»، الـذي يُنظّـر إليـه بوصفه واحداً من ألمع مراجعي الكتب في عصرنا...



فخرى صالح (الأردن)

في مقالتي السابقة سعيت إلى لفت الانتباه إلى جنس أَدبيّ يبدو شبه غائب في الكتابة المُعاصِرة، أو أنه على الأقــلُ لـم يعــد يســتأثر بالاهتمــام الكبيــر الــذي كان يحــوزه، والمكانـة النقديّـة التي احتلها في النقد المُعاصِر، خصوصا في العالـم الأنجلوساكسـوني، وفي الثقافـة الأوروبيّـة عامّـة. كانت المراجعـات الأدبيّـة جـزءا مـن تحـوُّلات النقـد الأدبيّ في النصف الأوّل من القرن العشرين، كما أنها جذبت عددا من كبار النُقَّاد، الذيـن كان بعضهـم يعمـل خـارج المؤسَّسـة الأكاديميـة، وبعضهـم الآخـر يعمـل ضمـن تلـك المؤسَّسـة، للمساهمة في كتابـة مراجعـات للكتـب الصـادرة حديثـا. وقـد قرَّبت تلك المراجعات الأدب الحديث والمُعاصِر إلى الناس، وشكلت حلقة وصل بين المؤسَّسة الأكاديميّة والجمهور العام من قرَّاء الصحف. ويمكن القول إن أولئك النُقَّاد الذين كانوا يكتبـون تلـك المُراجعـات فـى الصحـف والمجـلات البريطانيّـة والأميركيّة، نالوا من الشهرة أكثر بكثير ممّا ناله الأكاديميّون الذين اكتفوا بالبقاء خلف أسوار الجامعة يكتبون أبحاثا شـديدة التّخصُّـص لا يقرؤهـا إلا عـددّ محـدودٌ مـن المُهتميـن. لكن رغم تقليص الصحف والمجلات للأقسام الخاصّة بمراجعات الكتب، وغياب اهتمام كثير منها بهذا النوع من الكتابة الذي كان يتصدُّر ملاحقها وحتى صفحاتها اليومية في غابر الأيام، فقد ظلَّت بعض الصحف والمجلات البريطانيّة والأميركيّــة تهتــم بنشــر مراجعــات مطوَّلــة للكتــب، كمــا هــو حال مجلّــة «لنــدن ريفيــو أوف بوكــس»، و«نيويــورك ريفيــو أوف بوكس» اللتيـن أشـرت إليهمـا فـي المقالـة السـابقة. علـي

صفحات هاتين المجلّتين المُتخصّصتين في مراجعات الكتب،

وكذلك على صفحات صحيفة «الغارديان البريطانيّة»، ومجلّة

«نيويوركـر» الأميركيّـة، بـرز اسـم الناقـد البريطانـيّ «جيمـس وود James Wood»، الـذي يُنظر إليـه بوصفـه واحدا من آلمع مراجعي الكتب في عصرنا، وأكثرهم مقروئية، وأقربهم في نقده إلى مرحلة من مراحل تطوُّر النقد الأنجلوساكسوني الـذي يهتـم بتحليـل النـصّ والقـراءة المُتفحصـة السـابرة للعمـل الأدبـيّ، والاهتمـام بالتفاصيـل الصغيـرة والمسـائل الجماليـة التـى تهملهـا العديـد مـن تيـارات النظريّـة الأدبيّـة المُعاصِـرة، مركَـزةً بصـورةِ أساسـيّة علـى الشـروط السياسـيّة والأيديولوجيّـة والثقافيّـة التي جعلـت النـصّ ممكنـا. وبغـضَ النظر عن النقد الموجَّه إلى جيمس وود، من قِبل تيارات النقد الثقافيّ وما بعد الكولونيالي والنسوي، بوصفه ناقدا من طراز عتيق يهتم بجماليات النصّ على حساب شروطه الأيديولوجيّـة والاجتماعيّـة والثقافيّـة، فقـد احتـل الناقـد الإنجليزيّ، الذي يعيش في أميركا هذه الأيام ويعمل أستاذا لـ«الممارسـة النقديّـة - Practice of Criticism» في جامعـة «هارفارد» الأميركيّة، مكانة رفيعة في المشهد الأدبيّ في أميـركا. ولـم يَحُـل دون صعـود نجمـه سـيطرةً تيـارات النظريّة، التي تهمل الجماليّات لصالح دراسة آليات الهيمنة والتمييز والسـعي إلـى قـراءة ميـراث الاسـتعمار وجرحــه فــي وعــي المُستَعمَرين، وكذلك قراءة التمييز ضد النساء في الآداب الغربية المُعاصرة.

بـدأ جيمـس وود (مواليـد 1965) الكتابـة وهـو فـى العشـرينات من العمر في صحيفة «الغارديان» البريطانية، وأصبح ناقدها الأوّل، ثـم انتقـل بعدهـا ليصبـح مُحـرّرا رئيسـيًّا فـي مجلـة «نيـو ريبَبْلـك New Republic» الأميركيّـة، وهـو الآن يعمـل في هيئـة تحريـر مجلّـة «نيويوركـر»، إضافـة إلى عملـه أسـتاذاً

في «هارفارد». ومع أنه أصدر روايتين، إلَّا أن شهرته وإسهامه الحقيقيّ يصدران من مراجعاته النقديّة ومقالاته المطوَّلة التي ينشرها عن الكتب والمُؤلِّفين، خصوصاً الروائيين منهم، ممَّنْ ينتمون إلى العصور السابقة، أو أُولئك المُعاصِرين لنا. كما أن الكتب التي نشرها «وود» تضمُّ في مجملها مراجعاته النقديّـة التي نشـرها في الصحـف ومجـلات مراجعـات الكتـب. ويبدو أن اكتفاءه بهـذا النشـاط، وعدم انغماسـه في المؤسَّسـة الأكاديميّة، أو انقطاعه لكتابة دراسات يغلب عليها الطابع الأكاديميّ النظريّ، تنبع مما أعدُّ نفسه له منذ الصبا. لقد أراد، كما يُشير في مقابلات أجريت معه، أن يكون مراجع كتب يكتب عن الروائييـن الذيـن يحبهـم، ويجلهـم، ويـرى فيهـم تـأوُّج فـنّ الروايـة وصعودهـا كشـكل أدبـيّ. وهـو، انطلاقـا مـن هذا الشغف، يقرأ الروايـة بعيـن ناقـدِ يعمـل علـى الكشـفِ عـن سـرِّ الكتابة الروائية، وكأنه يرقد تحت جلد مبدعها ليرى كيف تشكل ذلك العالم الروائيّ وتحوَّلتِ تفاصيله وشخصيّاته وتقنياته إلى كون أشبه بالواقع. وليس غريبا، إذا، أن يكون روائيُّه المُفضَّل هـ و الكاتب الفرنسيّ غوستاف فلوبيـر (الـذي يعثـر فـي عملـه علـي كلّ شـيء أنجزتـه الروايـة الحديثـة)، وأن يمقت العديد من روائيي ما بعد الحداثة.

في كتاب جيميس وود «كيف تعميل الروايـة How Fiction Works»، الصادر عام 2008، نصَّ نقديُّ لافت يشرح أسرار الصُنع الروائيّ ومفاصله الجوهريـة دون أن يلجـأ إلى لغـةٍ نظريّـة مُعقَـدة. النظريّة موجـودة هناك في ثنايا الاستعراض الثري بالمعرفة للروايات والشخصيات وأشتات اللّغات والأساليب والتقنيات التي يسلُّط الضوء عليها هذا الناقدُ الواسع المعرفة والاطلاع على الرواية الغربيّة. وهو في هذا الكتاب روائيٌّ في ثياب ناقد، ولذلك يُفضَل نوعًا من الدميج بين تأمُّلات الروائيّ والتفحُّص السابر للنصوص. كما أنه يُقيم حوارا غير مباشر مع ناقدين آساسيين عارفين بأسـرار الصنـع الروائـيّ، همـا الناقـد الشـكلانى الروسـيّ فكتـور شكلوفسـكى والناقد البنيـوي ومـا بعـد البنيـوي الفرنسـيّ «رولان بـارت»، لأنهمـا، بسـبب

اهتمامهما بالشكل، يصنعان صنيع الروائيين الذين يعنون بالأسلوب والكلمات والاستعارات والصور. يركز وود، انطلاقا من هذا التأثير، على فَنَّ الحكي والتفاصيل (التي تجعل عملاً روائيًّا يتفرَّد عن عمل روائيًّا آخر)، والشخصيّة، وأنواع اللّغات، والحوار، والأسلوب الحُر غير المباشر، مستنتجا، من تركيزه على عمل غوستاف فلوبير، أن تطوُّر الرواية يتمثَّل في الحقيقـة في تطـوُّر هـذه التقنيـة السـردية، على مـدار تاريـخ الكتابـة الروائية، بدءا من «دون كيخوته» للروائيّ الإسبانيّ العظيم ميغيل دي سـيرفانتيس.

في «كيف تعمل الرواية» نعثر على حشد كبير من الروائيين عبر ما يربو على أربعـة قـرون مـن الروايـة: سـيرفانتيس، دانييـل ديفـو، هنـرى فيلدنـغ، دينيس ديدرو، جين أوستن، ستندال، بلزاك، ديكنز، فلوبير، تولستوي، دستویفسکی، هنری جیمس، موباسان، تشیخوف، توماس مان، جوزیف كونـراد، مارسـيل بروسـت، جيمـس جويـس، فيرجينيـا وولـف، إيفليـن وو، نابوكوف، تشيزاري بافيسي، صول بيللو، في. إس. نايبول، جون أبدايك، توماس بينشون، خوسيه ساراماغو، فيليب روث، كازو إيشيغورو، إيان ماك إيوان، جي. إم. كويتسي، ديفيد فوستر، والاس، وآخرين.

في كتب وود الأخرى: الأرض المُحطمة: مقالات عن الأدب والإيمان: «The (1999)، «الذات غير Broken Estate Essays on Literature and Belief» (الذات غير المسؤولة: عن الضحك والرواية -The Irresponsible Self: On Laugh ter and the Novel» (2004)، وأخيرا: «ملاحظات جادَّة: مقالات مختارة Serious Noticing: Selected Essays» (1997- 2019) (2020)، نعثر على الجدية نفسها، وملاحقة التفاصيل، والتعليقات الذِّكيّة التي تقترب من صميم عمل الروائي، والملاحظات التي تضيء الإبداع إلروائيّ، وتجعل القارئ يرى ذلك العمل بعيني الناقد. بهذا المعنى يكف العمل النقديّ عـن كونـه عمـلاً ثانويَّـاً، مجـرَّد تعليـق علـى الأعمـال الأدبيّـة، ليصبـح جنسـاً أدبيًّا في حَدِّ ذاته.

### إرنيستو كاردينال

## شاعر الثورة السندينية

في بداية مارس/آذار من هذه السنة رحل شاعر نيكاراغوا الأوّل إرنيستو كاردينال عن عالمناِ عن عمر ناهز 95 عاما، بعدما «أمضى أكثر من عام كامل من الأمراض والعلاجات في المستشفيات لم يتوقف أبدا خلالها عن كتابة الشعر ونشره» كما جاء في تصريح الكاتبة لوث مارينا أكوستا مساعدة كاردينال. وما بين الدموع والأحاديث الحزينة تجمع الناس ليودّعوا شاعر الثورة السندينية الذي كانت أشعاره الملتهبة والعميقة تتردّد على الأفواه، ملهمة حماس شعب. رحل الشاعر وهو يقف في المواجهة ضد الطيِّغاة جارحا مثل شوكة في الحلق أعداء شعبه، فنال احترام العدو قبل الصديق، فقد أشار بيان الرئاسة الموقع من طرف دانييلٍ آوتيغا وزوجته روساريو موريو: «إننا نعترف بإسهاماته في نضال الشعب النيكاراغوي، كما أننا نعترف أيضاً بجميع مزاياه الثقافية والفنَيّة والأدبية، وبشعره الاستثنائي».

> ولـد إرنيسـتو كاردينـال في غرناطـة (نيكاراغـوا) في 20 يناير/كانـون الثاني 1925. وهـو الوريث لتقاليـد شـعرية عريقـة مـع شـعراء بارزين مثـل: روبين داريو، كارلوس مارتينيث ريباس، بابلو أنطونيو كوادرا، كلاريبيل أليغريا، فرانسيسكو دي أسيس فرنانديث وجيوكندا بيلي...

> درس كاردينال الأدب والفلسفة في ماناغوا وفي المكسيك، وتابع دراسات أخرى في الولايات المتّحدة وأوروبا. في سنة 1965، تمّت تسميته «كاهناً» وفيما بعد سيستقر في أرخبيل سولينتينامي الواقع في بحيرة نيكاراغوا العظمي، حيث سيؤسّس مجتمعًا من الصيادين والفنّانين البدائيين، وهو مجتمع سيصبح مشهوراً عالمياً. هناك سوف يكتب الشاعر كتابه الشهير «إنجيل سولينتينامي». ويعتبر هذا الأرخبيل محج أتباع الشاعر المخلصين. وقد كان إرنستو كاردينال يقضى عطلته في تلك الجزر، حيث كان يقرأ أعمال روبيـن داريو الكاملة، ويكتب أشعاره أو يترأس قداس عيد الفصح في كنيسة القرية الصغيرة التي ستصير أحد المعاقل الأساسية المعارضة لنظام سوموزا. من هنالك سيُطرد كاردينال ومجتمعه الصغير، من طرف حرس سوموزا الذي اجتاح الجزر الصغيرة، وهاجم ودمَّر كلُّ ما شيِّده الفلاحون والصيادون والفنَّانون المتحلقون حول الشاعر... سيغادر كاردينال ليتحوَّل إلى لسان ناطق باسم الثورة السندينية في المحافل السياسية وفي المهرجانات الشعرية، بحيث سيلقى قصائده فى كلّ من سنتياغو بالشيلى وبسان خوسيه بكوستاريكا وبالعديد من البلدان الأوروبية وغير الأوروبية، هكذا ستتردَّد على الأسماع قصائد ملتهبة بحمى الثورة، مثل قصيدة: «سماء مفتوحة» أو «سوموزا يزيح الستار عن تمثال سوموزا في ملعب سوموزا»... وكان الشاعر يدعم بشعره الحماسي السندينيين من خلال زياراته لجبهات القتال، وبإيصال صوت الثائريـن في وطنـه إلى باقى العالـم فاضحـاً تجـاوزات دكتاتوريـة سـوموزا وفسـادها، وانتهاكاتهـا الجسـيمة لحقـوق الإنسـان. وبعـد انتصـار الثورة وسقوط النظام العسكري السابق ورموزه تحمّل إرنيستو كاردينال مسـؤولية وزارة الثقافـة (1979 - 1987) فـي الحكومـة السـندينية لدانييـل أورتيغـا الأولى، وهـو مـا أجَّـج غضـب الفاتـكان عليـه باعتبـاره «كاهنـاً»، وجعـل البابـا يوحنـا بولـس الثانـي يبعـده سـنة 1984 بالقانـون الكنسـي،

لكن كاردينالِ واصل مشروعه التنويري ضمن حكومة نيكاراغوا الحرّة، إلى آخر محطاته.

ترجمت أشعار إيرنستو كاردينال إلى عدّة لغات نذكر من هذه الأعمال: «ساعة الصفر»، «إنجيـل سـولينتينامي»، «صـلاة مارليـن مونـرو وقصائـد أخرى»، «أهجيات»، «مزامير» و«هكذا في الأرض مثلما في السماء». وفي السيرة الذاتية ترجمت له: «حياة ضائعة»، «سنوات غرناطة»، «الثورة 

سنة 2018 بادرت مجموعة من المؤسَّسات الثقافية وشخصيات من عالم الفنّ والآداب والسياسة من أجل ترشيح الشاعر لجائزة نوبل للآداب، وكان الرئيس السابق للأوروغواي، بيبي موخيكا على رأس المروّجين لملف ترشيح إيرنستو كاردينال، فضلا عن تبنى مهرجان ميلانو الدولي للشعر للملف من خلال مديره ميلتون فيرنانديث، وكانت اللجنة الداعمة تتكوَّن من الطبيب جيوسيبي ماسيرا، والشاعر غيدو أولداني، والصحافية أندريا سيمليتسي، لكن هـذا الترشـيح تلاشـي مـع الفضيحـة التـي رافقـت نوبـل كمؤسَّسـة، وكان كاردينـال قـد اقتُـرح مـن قبـل رسـميا لجائـزة نوبـل عـام 2010 من طرف الجمعية العامّة للمؤلفين والناشرين في إسبانيا، لكن الشاعر النيكاراغوي في تلك المناسبة أخبر وسائل الإعلام أن الجائزة لا تهمـه. والواقـع أن كاردينـال ليـس مـن الشـعراء الذيـن يحتفـون كثيـرا بالجوائـز الشـعرية ويترصَّدونهـا، ومـع ذلـك فقد اسـتلم من قبل علـي الأقلُّ جائزتيـن شـعريتين مهمّتيـن همـا: جائـزة بابلـو نيـرودا سـنة 2009، وجائـزة الملكـة صوفيـا للشـعر الإيبيروأميركـي سـنة 2012، وإبّـان ترشـيحه الأوّل لجائزة نوبل، كان الشعراء المشاركون في المهرجان الدولي السادس للشعر بغرناطة (2010) على لسان الشاعر الإسباني دانيال رودريغيث مويا، قـد أقـرّوا بقيمـة الشـاعر إيرنسـتو كاردينال باعتبـاره واحـدا من أعظم الشعراء في أميركا اللاتينية وفي العالم، وهذه حقيقة لا يجادل فيها أحد لأن أميركا اللاتينية عرفت خلال تاريخها الحديث شاعرين أساسين، هما روبيـن داريـو وبابلـو نيـرودا، اللـذان عمـلا علـى ترسيخ قالـب معيـاري للقصيدة الحديثـة لـم يسـتطع أي شـاعر أن يزحزحـه بعدهمـا قبـل نيكانـور بارا وإيرنستو كاردينال. ■ تقديم وترجمة: خالد الريسوني (المغرب)



### مختارات شعرية

(إرنستو كاردينال)

هنا كان يعبرُ على قدميه في هذه الشوارع، بلا عمل أو منصب وبلا مال. وحدهم الشعراء والغاضبون... عرفوا أشعاره.

لم يكن أبداً في الخارج. كان سجيناً. والآن قد مات. ولیس له أي نصب تذكاري ... تذكروه لَّا تكون لديكم جسور خرسانية، عنفات ضخ مَة، وجرارات، وحظائر من فضة، وحكومات جيدة.

لأنه صَفَّى في قصَائدِهِ لغَة شعْبهِ، التي في يومٍ مّا سوفَ تُكتَبُ بها اتفاقياتُ التجارةِ، الدُّستُورُ، ورسائلُ الحُبِّ، والمراسيمُ.

### سوموزا يزيح الستار عن تمثال سوموزا في ملعب سوموزا

ليس أنني أعتقد أن الشعبَ أقامَ لي هذا التمثالَ لأنني أعرَّف أفضل منكم أنني أصدرت الأمرَ بذلك بنفسي. ولا أَنني أدعى أن أنتقل عبرها إلى الأجيال القادمة لأننى أُعرفُ أَن الشعب سوف يهدمُها ذات يوم. ولا أَنني كنتُ أرغبُ أن أرفعَ ذاتي منتصبا في الحياة لأنى لحظة سأموتُ لن ترفعونيّ: أنتم لكنِّي نصبتُ هذا التمثال لأنني أعلم أنكم تكرهونه

> الحرس الوطني يمضي بحثاً عن رجل. رجل ينتظر هذَّه الليلَّة أن يصل إلى الحدود. اسم ذلك الرجل غير معروف. ثمّة رجال عديدون مدفونون في خندق. عُددُ واسِمُ هؤلاء الرجال ليس معروفا. ولا يُعرفُ مكان ولا عدد الخنادق. الحرس الوطني يمضي بحثأ عن رجل. رجل ينتظر هذه الليلة أن يغادر نيكاراغوا.

#### هكذا في الأرض كما في السَّماءِ (مقطع)

كُلُّ ما خُلِق مِنَ الإلَّهِ مَعَنَا يَعُودُ إلى الإلَّهِ الكُلُّ مَولودٌ مِنْ اثْنَيْن مَخْلُوقٌ مِنَ الحُبَّ لَيْسَتِ النُّجُومُ فِي الأَعْلَى هِيَ ذَرَّاتٌ مِثْلَنَا نَحْنُ الْمُوَلَّدُونِ مِنْ غُبَارِ النُّجُومِ ومِنْ ذاكَ الغُبَارِ هِيَ أَيْضاً مَلايينُ النُّجُومِ مُدْرَكَةٌ قَرابِينُهَا تَلْتَمِعُ خلالَ اللَّيْلِ كُلِّهِ انفِجَارُ الْسْتَعِراتِ العُظْمَى وَهِيَ تُعَلِّمُنَا كَيْفَ نَمُوتُ

الموتُ ضَرُوريٌّ لأَجْلِ التَّطَوُّرِ الجُرْثُومَةُ وهِيَ تنْقَسِمُ لا تَمُوتُ أَبَداً ولا تتطَوَّرُ الزَّمَنُ في اتِّجاهٍ وَحِيدٍ مِنَ الْمَاضِي السَّاخِنِ إلى الآتي البَاردِ القَانُونُ الْثَّانِي للدِّينَامِيَّةِ الحَّرَارِيَّةِ أَنَّ كُلَّ شَيْءٍ يَحِبُ أَنْ يَمُوتَ غَريبٌ أَنْ يَكُونَ ثَانِياً لِشَيْءٍ ما قَانُونٌ أَعْلَى سَمَّاهُ إِدِينْغْتُون انْبِعَاثُ الْمُوْتَى يَعْنِينِي قَدْ جَعَلَ نَفْسَهُ مُتَنَّضَامِناً مَعَ المَوْتَي إِنْ كَانَ قَادِراً عَلَى كُلِّ شَيْءٍ ومَا أَجْمَلَ أَنْ يَكُونَ الكُلُّ قَادِراً قادِراً ضِدَّ الْمُتِ

> الَوْتُ حَقٌّ لَكِنَّهُ ليسَ نِهَائِيّاً لا يَمُوتُ كُلُّ شيءٍ مَعَ الَوْتِ أَمَحْكُومُونَ بِالتَّلَاثِي الْحَتْمِيِّ؟ وَهَلِ التَّلاشِي الكَامِلُ للكَوْنِ هُوَ أَنْ يَنْتَهِيَ الكُلُّ إلى عَدَم؟ أَمْ خُلِقَ لِكَيْ يَتِمَّ تَحْويلُهُ؟ أَ

> > الشَّمْسُ سَوفَ تُحْرِقُنَا إِنْ صَارَتِ احْمِرَاراً هَائِلاً وسَيَثِيرُ الْمَدْفُونونَ فِي الأرْض دَفِيني الشَّمْس

وبعدئذِ سَوْفَ تَصِيرُ صغِيرَةً قَزَمَةً تَنْضَاءَ ولا كَوْكَبَ سَيَكُونُ قابِلاً للسَّكَنِ هَلْ سَنَسْتَطِيعُ الهُرُوبَ إلى الرِّيخ؟ وهُوَ ما يُمْكِنُ أَن يَكُونَ مُجَرَّدَ تَأَجِيلِ للنِّهَايَةِ

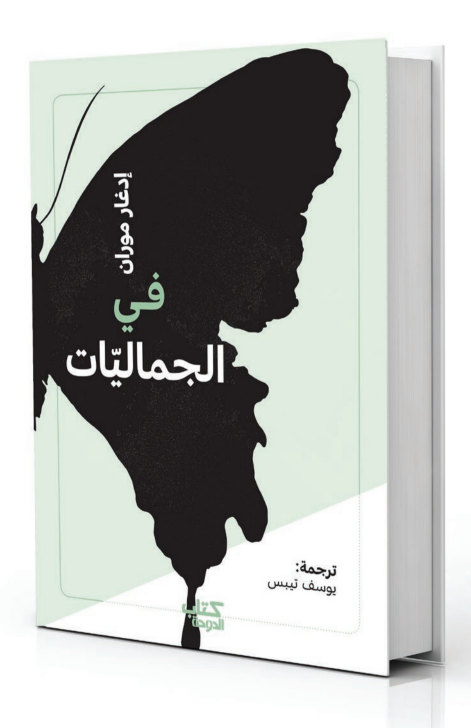
> حَقّاً مَوْتُ الكَوْنِ وقَدْ صَارَ بلا أَرْضِ وبلا شَمْسٍ وفَقَط بَحْرٌ مِنْ نُجُومِ مَيِّتَةٍ بِدُونِ هِيدْرُوجِينِ من أَجْلِ نُجُومِ أَكْثَر كَوْنٌ بَارِدٌ فقط مِنْ ثُقُوبِ سَوْدَاءَ ونُجُوم مَيِّتَةٍ حينَ تَنْطَفِئُ نَجْمَةٌ تغْرَقُ فِي ثُقْبِ أَسْوَدَ وهِيَ أَيْضًا نَجْمَةٌ سَوْدَاءُ

وَلَنْ تَكُونَ فَقَط نِهَايَةُ الشَّمْس بَلْ أيضاً نِهَايَة كُلِّ الكَوْن كلُّ شَيْءٍ بِبِدَايَةٍ لَهُ نِهَايَةٌ كيفَ سَيَكُونُ الحَالُ بلا كَون؟ هَلْ سَيَتأُمَّلُ الإلهُ فِي هُدُوءٍ نِهَايَتَه؟ ويَكُونَ مَرَّةً أَخْرَى الْمُتَوَحِّدَ الضَّجِرَ للأَبَدِيَّةِ

لَنْ يُعِيدَ الكُلَّ إلى الفَرَاغِ الذي مِنْهُ أتى سَوْفَ يَجْعَلُ خَلْقاً جَدِيداً قَالَ لنَا عالماً جَدِيداً بدُون دَرَجَةِ تَعَادُل حَرَاريِّ لَيْسَ ذَاكَ الذي فيهِ كُلُّ شَيْءٍ يُسْتَنْفَدُ مُتَحَرِّرُونَ مِنَ الزَّمَنِ ذلكَ الوَهْمُ الذي قالَهُ أينشتاين في الحَاضِرِ الْتَأَبِّدِ مُتَحَوِّلُونَ عَبْرَ الحُبِّ إلى أنْ نَصِيرَ نَوْعاً جَدِيداً فِي انتظار خَلْق جَدِيدٍ

سَانْتا تيريسا دي ليزيو مَاتَتْ بِغِوَايَةِ هَرْطَقَةٍ لَكِنَّهَا هَزَمَتِ الْغِوَايَةَ بِقَوْلِهَا حَتَّى لَوْ لَمْ تَكُنْ مَوْجُوداً فَأَنَا أُحِبُّكَ.

#### كتاب الدوحة



f Doha Magazine 🎯 aldoha\_magazine 💟 @ aldoha\_magazine



## مازن أكثم سليمان.. الشّعر السُّوريّ في زمن الحرب

شاعر وناقد وأكاديمي سِوري، حائز على دكتوراه في الدِّراسات الأدبيّة من جامعة دمشق (2015). بدأ بنشر الشّعر والدِّراسات النِّقديَّة منذ العام (1999)، وله ديوانُ شِعر صادِر عن «دار الفاضِل» بدمشق، في العام (2006) بعُنوان (قبل غزالة النَّوم)، وكتاب في الدِّراسات النِّقديّة صادرً عن «دار موزاييك» للدِّراسات والنَّشر في اسطنبول، بعنوان (حركيّة الشَّاغِلات الكيانيّة). ّنال جائِزة الطّيِّب صالح العالْميّة للإبداع الكتابيّ، في دورتِها التَّاسِعة (2019)، في (مَجالِ الدِّراساتِ النَّقديَّة) عن مَخطوط كتابِه المِعَنْوَن بـ(انزياح أساليبِ الوجود في الكتابة الإبداعيّة بينَ مُطابَقات العولمة واختلافاتها). نشَرَ عشرات القصائد والنَّصِوص والمقالات والدِّراسات النَّقديَّة والفكريَّة. في الِعام (2015) أُطلَقَ مِازن أَكثم سليمان (بَياناً شِعريّاً) بعُنوان (الإعلانُ التّخارُجيُّ)، كما أطلَقَ بَياناً (شِعريّاً/

نقديًا) بعُنوان (الجدَل النَسْيَاقيّ المضاعَفِ - الانتصاليّة/ البينشِعريّة) في الِعام (2018). ويُعدّ النّاقد الوحيد (حتّي الآن) الذي كُتَبَ سلسلة دراساتَ نقديَّة (نظريَّة وتطبيقيَّة) عن مَوضوعةُ الثُّورة والحرب في الشِّعر السُّوريّ، فضلا عن قصائِدِهِ ونَصوصِهِ ومَقالاتِهِ ودراساتِهِ الفكريّة المُتنوِّعة في هذا المضمار.

> نبدأ من كتابك النّقديّ الجديد «حركيّة الشّاغلات الكيانيّة-مهيمنات شِعريّة في زمن الثورةٍ والحرب في سوريّة (2011 - 2018)»، الذي صدر، حديثا، عـن «دار موزاييـك» فٍـى إسطنبول، ويُعَدُّ أوَّل كتاب نقديٌّ يعالج قضايا تتعلق بشعر الثّورة والحرب. ما الأسس التي أسَّست عليها

> > حرننت الشاغلات النانتت days or bed a political and

- تَمثُلُ دراسات هـذا الكتـاب، التـي كتبتُها في دمِشـق، ونشـرْتُها خلالُ الأعوام المُمتدّة بينَ 2015 و2018، مَساراً من المَسارات الثِّقَافيَّـة المُتعـدِّدة التي عمِلـتُ عليهـا، والتي يتشـابَك فيهـا مُســتوى مُواكبــة أحــداث الثــورة السُّــوريّة، والرَّبيــع العربــيّ، وتفحُّصِهـا، وتحليلِهـا، والتّنظيـر لها، من جانب أوَّل، معَ مُسـتوى مَشَارِيعي العامَّة الإبداعيَّة/ الفنَّيَّة، والنَّقديَّة، والفكريَّة، بما هيَ خُطوط مُتراكِبة، مَعرفيّا، من جانب ثان، إذ كانَ لابُدّ لي من التَّصدِّي لمُغامَرة قراءِة المُنجَز ٱلثَّقافيّ السُّوريّ في حِقبة الثورة، لا سيّما ما يتعلقُ بالمُنجَـز الشّعريّ، على نحْـو خـاصٌ، وهـيَ المَسـألة التـي نهَضَتْ لـديُّ على بُعْـدِ تجريبيّ، على مُستوى النَّقد، تنظيرا وتطبيقًا، بما يتوازى ويتقاطعُ -في آن

معاً- مع المُنتَج الشِّعريّ الـذي كانَ ينتشـرُ ويَتنامـي، مُواكِباً أحداث الثُّورة السُّورية، وتداعياتِها المُختلفة، ومنها الحَـرب طبعـاً؛ لذلـكَ، تبـدو دراسـاتي لهـذِهِ النِّصـوص أشـبه بمُحاوَلـة إضاءة (بانوراميِّة)، واكبَتِ اللَّحظـةَ الشَّـعريَّة كمِـا انفتحَـتْ فـى تلـك الحِقبـة الثُوريّـة، إذ تكمـن أهمِّيّـة قـراءة الشّـعر السُّـوريّ في هذهِ الحِقبة -كما أعتقدُ- في التّأسيس النّقديّ الضروريّ تأريْخيّاً؛ أي: ترتبطُ بأهمّيّة تِلمُّسُ الأبعاد (الفنِّيّة/ المَدرسيّة) لِهذه التُّجارِب الغزيرة جدّاً، بـلا مُبالَغـة، ومُحاوَلـة وضُعها في أَطْر مَفهوميّة قابلـة للانتظام المَعرفيّ، نقديّا، وقد سعيْتُ، في هـذِهِ القِـراءات، إلى مُحاوَلـة القيـام بعمليّـة سَـبر نصِّـيّ واسِـع، وتأصيليّ، لــ «حَرَكيّـة الشّـاغِلات الكَيانيّة» في هذا الشَـعر، وإلى أَنْ أَصنَـفَ التَّيّارات السّـائدة فيـه، وأؤرِّخَ -فنِّيّاً- لاتّجاهاتها، مُفكِّكاً -قـدْرَ المُسـتطاع- جُملـة المَسـارات، والمَرجعيـات (المُهيمِنـة) عليـه، ومُقاربـاً سـماتِهِ الرَّئيسـة، بوصفِـهِ حِقبــةً قابلــةً- مــن حيثُ المبدأ- للإحاطـة المَنهجيّـة، نقديّـاً، والتّبويـب النّظَـري، فنِّيّـاً وجَماليّـاً، فضْـلاً عـن تلمُّـس بعـض المَلامِـح التَّجريبيّــة المُتشكِّلة فيه، بما يفتحُ الطَّريق عريضاً لمُحاوَلة استقراء آفاقه المُستقبَليّة.



طبيعًـيُّ لا أعتراضَ عليه، من حيثُ المَبدأ، غير أنَّ المَسألة أَكْثَر تَعْقِيداً مِمَّا نَظَنُّ؛ ذَلَكَ أَنَّ تَحَوُّلَ هَذَهِ الْمَوضُوعَةِ، عَنْدَ

والحرب في سوريّة، كما تعتّقد؟

كثير مِن الشّعراء، إلى ما يُشبهُ (القِناعَ الشِّعريَّ)، قد غيَّبَ عـدداً مـن القَضايـا المَسـكوت عنهـا، أو -رُبَّمـا- غيـر المُفكّـر فيها، على أقـلُ تقديـر! ليـسَ مـن المُبالَغـة القـول: إنَّ عـدداً من شُعراء لحظتِنا الرّاهِنة قد وجدوا، في مَوضوع الحَرب، طُوْقَ نَجاة، يرأبونَ به -كما يَعتقدونَ- صُدوعَ ضعف ذخيرتهم المَعرفيّة، والنَّظُريّة، ويُعوِّضونَ عن غِياب مَشاريعِهم ذأت

الخُصوصيّة والتَّفرُّد، لا سيّما أنَّ بعضاً من هـؤلاء لـم يكونـوا

-أصلا- قد خرَجوا، قَبْلِ الثُّورة، من عباءات الآباء الشُّعريّينَ.

وضع معالم (حدسيّة/ كُلّية) لتيّار مُستقبليّ قابل للتَّشكّل؛ فإذا كانَ من المُمكن الحديث عن وجود إرهاصات وتجارب تُبشَر بحقبة شعريّة جديدة قادمة، فإنَّ المُهمّ الإشارة إلى أنَّها لم تنضحُ حتَّى الآن، ولم تتكشُّفْ سماتُها المُستقرّة، بعد.

ما الإشكاليّات الإبداعيّة التي ظهرت في شعر الثّورة

- تبدو لى أنَّ أيَّـة مُقارَبةِ تحقيبيّـةِ لشِـعر الثّـورة والحَـرب، فَي سُـوريَّة، مُطالبـةً، في العُمْـق، بالحَيذر والتَّحذيـر، في آن معا، من التّعامُل مع مَوضوع هذا الشِّعر على أنـهُ (غـرَضٍّ شِعريّ سِحريّ)، يُدخِلُ القصيدةَ، تلقائيّاً، ما إنْ تكونَ مَكتوبةً تحـتَ عُنـوان الثّـورة والحَـرب، إلـي جنّـة الشّـعريّة، والجَمـال، والمُجاوَزة. وأعتقدِ أنَّ مَوضوعـة الثُّـورة والحَـرب قـد باتَـتْ -عنـدَ جيل كامِل مِنَ الشَّعراء- تُشبِهُ المُوضِة الشِّعريَّة، وهذا أمرُّ

يُضـافُ إلـى حُضـور هـذا الجانـب، أنَّ بعـض الشَّـعراء أَضْحـوا يَتهرَّبونَ مـن اتَّخـاذِ مَوقِـفِ سِياسـيِّ واضِح، بإغـراق ِقْصائِدِهِـم بمُفردات الحَـرب اليوميّـة، مُتفنِّنينَ في توجيهِ أبلُـغ اللَّعِنات نحْوَ قسـوتِها الأليمـة، بمـا لا يُضِيـفُ -إلـيُ حـدٍّ كبيـر- َفَرْقـاً (نوعيّـاً-فَنَيّا) على أيّ كلام اعتياديّ مُتداوَل قد يذمُّ قَبْحَ الحَرب. لعـل أمثال هؤلاء يُسوُّغونَ غِيابَ المَوقِّفِ السِّياسيِّ، بالحَديث عن شُـموليّة المَوقـف الإنسـانيّ العـامّ، وتَجنّبهـم مَقتـلُ أَنْ تسـقُطُ

قصائدُهُـم في المُباشَـرَةِ السِّياسـيّةِ، إلّا أنَّ أيّـةً مَعرفـةِ بسـيطةِ بالاختـلافِ الفُنِّـيِّ بيـنَ الشَـعر السِّياسـيّ، وسِياسـة الشَـعر، تُعـرِّي دُفوعَهـم المُتهافِتـة هـذِهِ، وتكشـفَ انتقالَهُـم مـن تَحاشـي الوُقوع في مُباشَرَةِ ما، كما يدّعُونَ، إلى الوُقوع في نمَطِ آخُر من المُباشَرَةِ المُحاصَرَةِ بضغيطِ الرّاهِن، حيثُ يتحوَّل مُعْجَمُهُم الحَربيّ إلى عدّة قصديّة مُسَبَّقة، ومَجموعة مُنتقاة من الآليّات التِّقنيّة التِّكراريّة، التي يُحضرُ بها هؤلاء الشّعراء الحَـرْبَ -وصْفِيّـاً- مـن الخـارج، مُتمركزيـنَ عليهـا، فـي مُطابَقـةٍ

كيفَ يُمكن تحِقيق التَّوازن الشِّعريّ بين الموقف السِّياسيّ والموقف الفنِّيّ ؟

تَخلـو مـن بُلـوغ أيِّ كشْـفِ يومـيّ، أو رُؤيـويّ مُغايـر، وفـى ظـلَ

غِيابِ فَادِحِ لَلُوِّجُودِ الْجَمَالِيِّ، بِمَا هُوَ بُوْرَةِ الدَّهَشَةِ، والتِّباعُد،

والاخِّتلاف، كما يُفترَضُ أَنْ يُكونَ.

- تحدّثتُ، في غير مُناسَبة، عن إيجاد دلالات جديدة لمفهوم «الالتـزام الشـعريِّ» الـذي لا يعنـي فـي -رأيـي، بتاتـا- تقديـم خِطاب مُباشَر في القصيدة؛ فهذا وعيّ تبسيطيٌّ يَنفي -حتْما-شِعريَّتَها، وقد قالتِ العـرب -قديمـا- إنَّ أعـذبَ الشَّعر أكذبُـهُ؛ لذلكُ، لابُـدُّ مـن الإشـارَةِ إلـي أنَّ نسـبةً لا يُسـتهانُ بهـا ممّـا يُكتَبُ -الآنَ- تحتَ عُنوان شعر الثُّورة والحَـرب، يغلبُ عليـه، من حيثُ المَبدأ، الجانبُ التَّسجيليُّ الانطباعيُّ، الـذي يَبقي -إلى حـدِّ بعيـد- حبيـسَ درجـةِ الصِّفَـر فـي الِكتَابـةِ، أو أسـيرَ (صوت/ ضَجيج) التَّعبئَةِ الخِطابيَّةِ القاصِر فَنِّيّاً، فَضْلاً عن عجز كيف يُقيِّم ِمازن أكثم سليمان المرحلة الشِّعريّة السُّوريّة في زمن الثورة والحرب؟

مازن أكثم ▲

- تُمثِّلُ مُعاصَرةُ الشَّعراء للتَّحوُّلات التّاريخيّـة الكَبـري، وفـي مُقدِّمتها الثُّورات والحُروب، فرصةً نادرةً؛ كي يُقدِّموا شهاداتهم الشِّعريَّة على عصرهيم. فالشِّعرُ -في أحدٍ مَفاهيمِهِ الحَداثيَّة-هِ وَ تَعبيـرٌ عـن روح كلُّ عصر جديد، بلغة مُغايـرة، وهُويّة فريدة، وجَمال مُختلف؛ لذلكُ، بقِّدر ما تبدو مُعاصَرةُ الشُّعَراء للثُّورة السُّـوريَّة، وتحوَّلاتهـا إلمفصليّـة الكبيـرة، حدَثـا شِـعريّا عظيمـا، على نحْو خاصّ، تُشكَلُ هذه المُعاصَرِة مَأْزِقاً جَماليّـاً، وفخّاً فنُيّاً بالِغَ الوُعُورة، قد يُوقِعُ تخارُجَهُم الشِّعريِّ فريسةَ المُبِاشَرة، أو الاستسهال، لا سيّما في ضَوء الإغواء العارم، والطّغيان الشَّديد الذي تُمارسُهُ اللَّحظَّةُ الرّاهنةُ، بوَقائِعها الضّاغِطة على النَّصوص؛ لهَذا، بحتاجُ الشَّاعرُ السُّوريِّ (الحقيقيِّ/الأصيل) إلى جُملـة مـن الشَّـروط المَعرفيّـة، والفنَيّـة، والتَّجريبيّـة، كـى يُنجـزَ حُضـورَهُ الجَمالـيَّ، شِـعريّاً، ومـن ذلـكُ أَنْ يَمتلِـئَ امتـيلاءً حيويًّا بِرُوحِ المَرحلةِ العابرةِ، من ناحية أولى، وبالزَّمنِ الكليِّ، من ناحيةِ ثانية، وأنْ يتـزوَّدَ تـِزوُّداً جمّـاً بمَعرفةِ نظُريّـة مُعمَّقَـة بالبُعد (التأريخي- الفنَّيّ) للشِّعر السُّوريّ، والشَّعر العالميّ، وتيَّاراتِهمـإ المُختلِفـة فـي العُقـود الأخيـرة، علـى أقـل تقديـر؛ ليكــونَ كلُّ ذلِـكَ أساســاً صلبــاً للانطـِلاق نحْــوَ مُجــاوَزة، يُبــذُلَ من أجلها كُلُّ غال ونفيس، وهيَ الأمور التي تضَعُ الشُّعراءَ (الحقيقيِّينَ/ الأصيلينَ) في تجدِّ عميق، بوصفِّهم مُطِالُبينَ بأنْ ينفخـوا الـرُّوحَ (الوجوديّـة/ اللّغويّـة) الأصيلِـة في الشَـعر، وأنْ يَبعثوهُ صافِياً حُرًّا، وأَنْ يَستنطِقوا -جَمِاليّا- أيَّ جديدٍ، وغائب، ومَجهـول. وأظـنُّ أنَّ الشَّـعراء الذيـن حقَّقـوا هـذَه المُجَـاوَزة، فِّي مرحلة شَعر الثُّورة والحرب، ما زالوا قليلي العدد، والأفضل أَنْ أَقُولَ إِنَّ هَذَهَ المُجاوَزةَ قَد تحققَتْ في قِصائد أو نصوص أو مقاطع بعينِها، لا في تجارب كاملة؛ لذلك ركزتُ، في دراساتي، على النَّصوص التي وجدتُها مُقنِعةً، نسبيًّا؛ سعيا منِّي إلى

مَوضوعة الثّورة والحَرب قد باتَتْ -عندَ جيلِ کامَلِ مَنَ الشُّعراء- تُشبَهُ الموضة الشُّعريَّة، وهذا أمرٌ طبيعيٌّ لا اعتراضَ عليهِ، من حيثُ الْبدأ، غير أنَّ المسألة أكثر تعقيداً ممّا نظنُ ؛ ذلكَ أَنَّ تحوُّلَ هذِهَ المَوضوعة، عندَ كثير من الشُّعراء، إلى ما يُشبَهُ (القِناعَ الشَّعريُّ)، قد غيَّبَ عددا من القَضايا السكوت عنها

ما يهمُّ في هذِهَ الْرحلة الزَّائِغة، هوَ أَنْ تتجذَّرَ تَجارَبُ شِعْرَ الثَّورةِ والحَربَ في سُوريّة، وأنْ تتنقى، وتنضجَ -جَماليّاً- بمُرورَ الزَّمَنَ، وتَراكُمَ خِبْراتِ الدِّرْبَةِ، ومُكابَداتِ الفعل الفَئِّي. ومَنَ المُفيد أَنْ أَتذَكَّرَ، في هذا السِّياق «أندريه جيد» الذي لم يكن يهتَمُّ -كما كانَ يُردِّدُ-بأنْ يكونَ الشَّاعرُ كبيراً، بقدْرَ ما يهمُّهُ أَنْ يكونَ صافِياً..!

نسبة لا بأسَ بها من القَصائد، عن تحقيق الانتقال المُجدى من اَلتَّجربةِ الذَّاتيَّةِ الخاصّة، إلى التَّجربةِ الإنسانيَّةِ العامّة. صحيحٌ أنَّ الثَّورات والحُروب تُجارب عالميَّة مُشترَكة. لكنْ، ما الذي تُضيفُهُ قصيدةً لا تِخرجُ عن مُحاكاةِ السَّطح الخارجيِّ للحدَث، من دونِ أَنْ تتمكنَ من تحويلِ مادّةِ الحَرْبِ الأَوَّليّةِ، بوصفِها إقامَةً في الحُضور ، إلى فِائِض مَعنِّي ، بوصفِهِ اختراقاً للغِيـاب؟!؛ وهـوَ ٱلأمـرُ الـذي يَتحقَّـقُ بَالتَّضافَـرِ الوُجـوديّ بيـنَ التَّجربة والتَّجريب، عبرَ مُكابَدَةِ عميقةِ، بُؤرتُها جدَليّة الذَّات والمَوضوع، ائتلافًا أو تنافراً، وهدفها بلوغ الخَصِوصيّة الجَماليّة نصِّيّاً؛ إذ من المُفترَض -نظَريّاً، وفعْلِيّاً- أَنْ يَتَولْدَ الحيِّزُ الفنِّيُّ، وأن ينموَ داخِلَ النَّصِّ، لا أَنْ يكونَ سجينا لما هو مُسَبَّق في العالم الوقائعــيّ، ذلك أنَّ إحــدي قواعِــدي النَّقديّــة الأساسـيّة -ِفَى اعتقادي- تقولَ: ليسَ المُهمّ -نسبيّا- مَوضُوع القِصيدة؛ إِنَّمَا الْكَيْفَيَّـة (الْوُجوديَّـة/ التَّخييليَّـة) التِّي تنبسِـط بهـا أسـاليب وجـود هـذا المَوضـوع فِـى عالَـِم القصيـدة التَّخارُجـيّ، وكيـفَ يَنبغـى لـهُ أَنْ يَفتتِـحَ أَفقـاً جَديـدا، يَدعـوهُ جاداميـر: «الزّيـادة في الوُجـود»، ويَدعوهُ «ريكور» «شيءُ النّصِّ غيـر المَحدود». إنّ هذا العالُم الشَعريّ الجَديد هـوَ: مَا يَسْمَحُ لمَفهوم «الالتزام» في الشِّعر ببلوغ غاياتِهِ الفنِّيَّة المُثلى، عبرَ الوَفاء للمَوقِف الفكريِّ والسِّياسـيّ، من ناحية، وللمُسـتويات (الوُجوديّة- الجَماليّة)، من ناحيـة ثانيـةٍ؛ لتصبحَ القصيدة الرّاهِنـة -على هذا النّحـو- قصيدة مُعاصِرة للثورة والحَرب، بقدْر ما هيَ قصيدة تَحتفي بأصالتِها؛ تِبْعـا للجـدَل الخَـلَاق بيـنَ الزَّمِـن الخَطـىّ الأفقـىّ، وزَمانيّـة تِكـرار الاختلاف؛ ليكشفُ هذا التَّوتَّر الحُرّ، وتلكُ المُغامَرة الجَمَّة، الانبثاقَ الجَديدَ لعالم الاختلاف، والغياب، والمُجاوَزة الدَّائمة نَحْوَ المَجِهِول؛ لذلكَ، لا أعنى بمَفهومُ (الالتزام الفنِّيّ)، نهائيّاً، تكرارا لمَفهـوم (الالتـزام) التّقليـديّ، لا سـيّما فـي النّظريّـات الأيديولوجيّة، الواقعيّة والماركسيّة، وغيرها؛ إنّما أعني تحقيقً التُّوازن (الفَنِّيّ/ الجَماليّ)، الذي تِكونُ الأولويّة فيه لِشِعريّة الوُجـود فـي مُنفتَـح عالـم شِـعريّ مُغايـر، مـن دونِ أَنْ يمنــعَ ذلكَ إمكانَ بثِّ المَوقِفَ ٱلفكريِّ، والسِّياسيِّ، فنَيّا وجَماليّا؛ أي بوصفِهِ عُنصُراً يُبطَنُ الأبعادَ ٱلإبداعيّةَ، ولاّ يُوقِعُ النَّصَّ في الخطابيَّة، أو في التَّقريريَّة، أو في المُباشَرَة المَدْمُومَة.

#### هِل نستطيع أن نستنتج، من إجاباتُكِ السّابِقة، أنَّكَ تنفي ظُهور حساسيّة شعريّة جديدة في الشعر السُّوريّ في زمن الثورة والحرب، أو ولادة تجارب شِعريّة مُؤسِّسة وكبيرة؟

- لعـلُّ مَسـأَلةً ولادَةِ حَساسـيَّةِ شِـعريَّةِ جَديِـدة، فـى شِـعر الثَّورة والحَـرب فـي سُـوريّة، مَسـألة مَفهوميّـة مُركّبة كما أظـنَّ؛ ذلك أنَّ هذه الحَساسيّة الجَديدة المُنتظَرة، والمَرغوب فيها، لا تتولدُ -فقط- بحُضور مُفرداتِ الثُّورة والحَرب، وتُراكيبها، ومَجازاتِها، وسَـرديّاتِها في عَوالِـم النّصـوصِ، كمـا يذهـبُ بعضُهُـم؛ بـل فـي مَـدى قُـدرة هـُذِهِ العَوالِـم الشِّـعريّة على مُجـاوَزةِ المُطابَقـاتِ الوقائعيّة المُسَبَّقة، بتحقيق (تناصّات) وُجوديَّة/ فنَيَّة نوعيَّة، تُنتجُ انزياحاتِهاِ الجَديدةِ الَّتِي تُغِنِي الحَدَث، وتَضيف إليهِ فَائِضاً (وُجوديّاً- جَمَاليّاً) خاصّاً، ولا تكونُ عِبثاً عليهِ؛ أي: بوصـفِ هـذهِ العَوالـم الشَّـعريَّة تمتَـصُّ الحَـدَثَ، ثـمَّ تَقتـرحُ أساليبَ وُجـودِ مُغايـرةِ، لَـمْ تنبسِـطْ شـاغِلاتُها الكَيانيّـة -مـن قَبْلُ- على هذا النَّحْو، كما هوَ مُفترَضَّ. وهيَ المَسألةُ التي يُمكِنُ تتبُّعها بحـذَر في بعـض التّجـارب، لا سَـيّما إذا أسَّسـناً اعتقادَنا المَبدئيَّ بحَتميَّةِ ولادَةِ الجَديدِ والمُغايرِ على أُدبيّاتٍ فكر الاختلاف الوُّجوديِّ اللُّغويِّ؛ لذلكَ يُمكنُ الْقُولُ: إذا كانَتْ هـذِهِ الحِقبـة تُشـيرُ إلـي انبثـاق واضِح ومَلمـوس لظاهِرَةِ شِـعريَّةٍ عَريضَةِ، ذات تُيّارات ومَرجعيّات مُتَعـدِّدة، وَإِذا كانَ لا مِنـاص من الكلام -بالمَعنى التَّاريخيّ- عن جيـل شِـعريِّ، يُوصَـف بأنَّهُ

جيـلُ الثّـورة والحَــرب، فــإنَّ مَســألةَ التَّحقيــب الفَنِّــيّ، وتعييــن الإضافات النَّوعيَّـة التَّراكُميّـة، أو المُؤسَّسـة على قطيّعـةِ مـا، لا تزال بحاجة إلى مَزيد من الجُهد النَّقِديِّ النَّصِّيِّ الأصيل، لا سيّما في ظل الكمِّ الهائِل الذي يُضَخُّ مِنَ الشّعر، ويصعبُ حصرتُهُ، ففي سُبوريّة تَوجَدُ -إلى جانِب الجُيوش المُتصارعة-جُيـوشٌ مِـنَ الشَّـعراء، والشَّـاعرُ الواحِـد نفسـه، قـد تُصَنَّـفَ نُصوصِهُ ضمنَ أكثَر من اتَّجاه أو تَيَّار، فضْلاً عن أنَّ المَسألة -في أحدِ - هيَ مَسألة وثيقة الصِّلة بنظريّة النّقد، فأيَّ بحْثِ يتذكَّرَ، دائِماً، أنَّ الحقيقة -وُفْقَ نيتشه- تُخفِي خِداعَها بإظهارهِ في المَجاز؛ فالوُجودُ أساليب وكيفيّات لخداّع مَجازيٍّ، تُخلِّقُ فيهِ القيَمُ، وتَتولُدُ في فضاءِ تفاضُليّ، تَتصارَّعُ فيهِ القِراءاتُ والتَّأُويـلاتُ؛ لذلـكَ، نجـدُ هيدجـر يعتقـدُ أَنَّ أَيَّ تفسير للنَّـصِّ، سيكونُ -بالضَّرورةِ- تفسيرا مُخالِفا حتَّى لفَهْم مُؤلفِهِ؛ الأمـرُ الـذي يَعنـى -فـي مُسـتوىً مِـنْ مُسِـتوياتِهِ- ضـرورةً أَنْ تقبـضَ المُقارَبةُ النَّقديَّةُ مِنْ جِهَتِها -أيضا- على المَجهولِ والمَسكوت عنـهُ وغيـر المُفكَـر فيـهِ في العَوالِمِ النَّصِّيَّةِ. إنَّ أيَّ حديثِ أصيل عن ولادةِ شِعِر مُغَايِر، يَنبَغي أَنْ يَلَتَفِتَ إلى عِامليْن مَوضَوعِييْنَ، لا يُمكِنُ إغفالهُما: أوَّلهُما عامِل زَمانيٌّ يَتعلقُ بحاجةِ الشَّعر إلى «مَسافَةِ زَمَنِيَّةِ»، تُبعِـدُهُ عن الانفعاليَّة المُباشَـرة بالحَدَث؛ كَيْ يَسـتطيعَ تمثَّلُـهُ فَنِّيّاً، ولا تعنى المَسـافةُ الزَّمَنيَّةُ -هُنـا- مُرورَ وقَّتِ طويل، فحسب؛ بل تَعنى -أيضاً- قَدرة الشَّعراء الخَلَّاقة على توليدِ مثل هذهِ المَسافة، تأويليّاً، وهُمْ ضمنَ الحَدَثِ نَفْسِهِ، وهذا ما يتطِلُبُ نَمَطا مِن الدِّرْبَةِ الاستثنائيَّةِ النَّادِرَةِ. والعامبِلَ الثَّاني يَتعلَّقُ بالجانِب المَكانيِّ؛ ذلكَ أنَّ نسبةً كبيرةً مِنَ الشَّعراءِ الْسُّوريِّينَ قدِ انتشِّروا، خلَّالَ السَّنواتِ الماضية، فَى أَصِقَاعَ الْعَالَمَ، وباتُوا يُقاربونَ الحَدَثَ السُّوريُّ مِنْ بُعْدِ، فضْلا عن اختراق تُجربة الغُربة، والبِيئات الجَديدة عَوالِمَ قصائِدِهِم، وهذا ما يفتَحُ البابَ واسِعا أمامَ بَحْثِ مُطوَّل عن التَّحـوُّلاتِ الهُويّاتيَّة في أشبعارِهِم. ثمَّةَ -أيضا- مَسـألة لابُـدّ مِنَ الإشارة إليها، وخَوضها، بكُلُّ عناية وشَغَف، عندَ أيَّة مُحاوَلة لتلمُّس مَلامِح ظهـور حَساسـيّة شِـعريّة جَديدة في شِـعر الثورة والحَـرب في سُـوريّة، وهـذِهِ المَسـألة تكِمنُ في ضَـرورة ِأَنْ يتتبَّعَ النَّاقَدُ المُتمعِّنُ، مَدى الانزياح المُتحقِّق في عَوالِم النَّصوص، مَوضوعيّا، وفنّيّا؛ بفعل انتقال عددِ كبيـر مِـنَ الشّعراء مـن سَطوة القَيود الكابحة، التي كانَتْ تُهيمِنُ بِها سُلطة الخُوف على مُناخات نصوصهم سابقا، إلى تُحسُّس تُجربةِ الحُرِّيَّةِ الغُنيَّةِ والجِامِحَةِ، ووُلوج فضاءاتِها الجَديدة على ذواتِهم؛ فبعدَ أَنْ تمكَّنَ الحَدَثِ السُّوريِّ من تُمزيقِ الاستعصاءِ التَّإريخيِّ السِّياسِيِّ، والاستعصاء الاجتماعيِّ، استطاعَ عددٌ مِنَ الشَّعراء أَنْ يُحطموا حاجزَ الخَوف، مُندفعينَ بخَطواتِ جَماليَّةِ (نسبيَّةِ) نَحْوَ استنطاق ماهيَّةِ التّغيير الحاصِل، واكتناهِ رُؤى المُستقبِّل القَادِم، على اختلافِ دَلالاتِ هَـذِهِ الرُّوْي. وفي ضَوْءِ بدْءِ تسلل تَأْثِيراتِ هِذَا التَّحوُّلِ الحاسِم إلى النَّصوص، أقول، من حيثُ المَبدأ، إنَّ ما يهِمُّ في هـذِهِ المَرحلة الزَّائِغة، هـوَ أَنْ تتجـذَرَ تُجارِبُ شِعْرِ الثَّورةِ والحَـرِبِ في سُـوريَّة، وأَنْ تتنقَى، وتُنضجَ -جَماليّا- بمُـرور الزَّمَن، وتُراكم خِبْـراتِ الدِّرْبَة، ومُكابَداتِ الفعل الفَنِّيِّ. ومِنَ المُفيد أَنْ أَتذكَّرَ، فَي هَذا السِّياق «أندريه جيدِ» الذي لم يكنْ يهتَمُّ -كما كانَ يُردِّدُ- بأنْ يكونَ الشَّاعرُ كبيرا، بقدْر ما يهمُّهُ أَنْ يكونَ صافِياً..!.

حصل كتابك «انزياح أساليب الوجود في الكتابة الإبداعيّة بيـن مطابقـات العولمـة واختلافاتهـاِ» على جائـزة الطيّب صالح العالميّة للإبداع الكتابيّ، وذلك في مِجال الدّراسات النَّقديَّة في العام (2019). ماذا تعنى لك هذه الجائزة؟

- تُسعدُ الجوائز النّاس كثيراً، وتُمثِّلُ نوعاً من المُكافآت الجميلة على جهودهم في المجالات كافة، ويظهـرُ هـذا الأمـرُ، بجلاء، فَى الجوائِـزِ الأَدبيّــة والفكريّــة، فبغـضُ النَّظـر عـن الانتقــادات التَّـى تُشــكُكُ فــى مصداقيِّــة نســبة كبيــرة مــن الجوائــز، وفــى خلفيَّاتهـا السِّياسـيّة أو الثَّقافيّـة (ومـن هـذه الاتّهامـات مـا هـو وجيـه)، تبقـى الجوائـزُ تقاليـد حضاريّـة محمـودة؛ لانطوائها على إشادة مَعنويّــة وإشــادة مادّيّــة بالمُبدعيــن؛ فهــىَ تمثـل دافعــا حقيقيّـاً لهُـم، وِحافِـزاً كبيـراً كـى يسـتمرُّوا فـى بـذَّل المَزيـد مـن الجُهـود؛ سـعياً إلى التَّقدُّم والتَّطوُّر نحو الأفضل. من جهتي، أنا سعيدٌ بفوزي بجائزة الطيِّب صالح العالميّة للإبداع الكتابيّ؛ لمَا تتمتَّعُ بِهِ مِن سُمِعة حسَنة، وصدقيّة رفيعـة، ورمزيّة اعتـرافِ لـهُ وزنَّـهُ الحقيقـيّ، لا سِـيّما أنَّهـا جائـزة تُحـاول أن ترتقـي إلـي المُستوى الذي يستحقَّهُ اسم كاتب عالَميّ كبير، شرَّفُ العرب جميعاً، كالطَّيِّب صالح. وأرى -في هذا المُنحى -أيضاً- أنَّ هذه الجائزة تَساهِمُ (وبعـض الجَوائِـز العربيّة القليلة الأخـرى)، يوماً بعـدَ يـوم، فـي تشـييد أصيـل للفضـاء الثَّقافيّ العربيّ، مُعمِّقـةً تقاليد التَّفاعُل العربيّ البنّاء، والمُنفتِح، في الوقت نفسِهِ، على العصر والعالَم. وَفضلاً عن ذلكَ، قلتُ، في حوار سابق، أنَّ وجودٍ جَوائِزَ تختصُّ بالدِّراسات النَّقديَّة، هـوَ عمـلَ خـلاق يخـدمُ الطَّمـوح التَّكامُلـىّ بيـنَ الفعـل الإبداعيّ والفعـل النَّقديّ، وهِي المسألة التي تساعد النُّقدَ على مُواكِّبة الإبداع، ورأب الثُّغرات العربيَّة المُعاصرة في هذا الإطار. وأشيرُ، في السِّياق نفسه -أيضاً- إلى الحاجة الماسّة -عربيّاً- إلى تقاليّد أصيلة تُرسِّخُ اهتمـام رأس المـال بالثّقافـة والمُثقّفيـن، ورعايتِهـم، مـن دون أَنْ يكـونَ ذلـكَ علـي حسـاب اسـتقلاليّة المُثقَـف، وحُرّيّــة کلمته ورأیه.

#### هل استطاعَ النِّقد العربيّ أن يرتقي إلى المستوى المطلوب، في ظل الزَّخم الكبير من الإصدارات الإبداعيّة؟

- ما زالُ النَّقد العربيّ فئويّاً، للأسف، وتتعـدُّدُ دلالـــة الفئويّـــة في هذا السِّياق، لكنُّ جميع الدَّلالات تلتقي في فكرة كبح إمكانـات النَّقـد، وتقليـص حُضـوره الفعّـال والأصيـل. وأعتقـدُ أنَّ هذه القضيّـة شـديدة التّراكـب والتّعقيـد، وتعـودُ جذورُهـا إلـي جدليّـات النّهضـة العربيّـة والصِّـراع العنيـف بيـن طرفـيْ ثنائيّـة (الأصالـة/ التَّـراث) و(المُعاصَـرة/ الغــرب)؛ إذ لا أظـنُّ أنَّ هــذه الجدَليّـة المُمزَّقـة والمُمزَّقـة، في آنِ معـاً، قـد انتهـتْ آثارُهـا بعـدُ، إنْ لـم أقـلْ إنهـا ازدادتْ تأثيـراً بأقنعـةٍ جديـدةٍ بعـدَ ثورات الرَّبيع العربيِّ!. وأستطيعُ، في هذا السِّياق، أنْ أِقترحَ فكِرةً تأصيل تخلُّفُ النَّقد العربيِّ عبرَ تفكيكِهِ، انطلاقاً من تخلُّف الجامعات العربيّة وبيروقراطيّتِها، وفقدانِها الاستقلاليّة، وإهمالِهـا البحـثَ العلمـيّ، ولعـلُ الذّهنيّـة المُحافِظـة الحاكِمـة سياسـات الجامعـات، وعثَّقليّـة كوادرهـا، تُمثِّـلُ صـورةً جليّـة عـن الجـذور الخطِـرة لمُكابَـدات النّقـد العربـــّ، إنْ كانَ ذلـك مُرتبطـا ببنيـةِ الجامعـةِ نفسِـها، أو كانَ ذلـك مُرتبطـا، علـي نحْـو أعمَـق وأشـمَل، بصـراع الثّنائيّات بيـنَ الماضى والحاضـر. وقد قلُّتُ، من قبـل، إنَّ هُنـاك إشـكاليّة مَنهجيّـة في الْمسـألة، وأقـولَ الآن: رُبَّما هــــنَ إشـــكاليّة وجوديّـــة، أيضــا؛ فمــن أهــمّ عَوامِــل عــدم صياغــة حركة نقديّة واضحة المَعالِم -عربيّا- تنعكسُ أصداؤها على الجامعة، أو تخرجُ من الجامعة نفسها، يعودُ -أيضاً- إلى صراع المَرجعيّات المَعرفيّـة بين المُثقَّفين والنَّقّـاد والأكاديميِّين، وهو صــراعٌ لِــهُ بُعــد تقنــىّ بحــت، وبُعــد أيديولوجــىّ عنيــف، ويُــؤدِّي -تلقائيًا- إلى عدم العمَل إلى حدٍّ مُؤثر؛ لا في توظيف نشاط كُلُّ مجموعة ذات مرجعيّة واحدة (أو الاستفادة)؛ كي تُواكِب







لعلّ الذِّهنيّة المُحافظة الحاكمة سياسات الجامعات، وعقليّة كوادرها، تُمثَّلُ صورةً جليّة عن الجذور الخطِرة لِكابَدات النَّقد العربيّ، إنْ كانَ ذلكَ مُرتبطاً ببنيةِ الجامعةِ نفسَها، أو كانَ ذلكَ مُرتبطاً، على نحْوً أعمَق وأشمَل، بصراع الثّنائيّات بينَ الماضي والحاضر

#### تتنقُّلُ بينَ الشِّعرِ والنَّقدِ. أين تجد نفسكَ أكثر؟

أصيل، وقابل للبناء عليه نحْـوَ المُجـاوَزة المُسـتمرّةُ.

أسئلة العصر العربيّ الرّاهـن المُلحّـة والمُباشَـرة، ولا في مـدّ

جُسـور التَّفاعُـل مع الْمجموعـات المرجعيّـة المُتنوِّعـة ، بدلاً من

التَّناحُر والإقصاء المُتمركزَيْن على وَحدة الأحاديّة والنَّرجسيّة

والشَّخصنة؛ إذ أعتقدُ أنَّنا ما زلنا نفتقدُ إلى ثقافة العمَـل

الجَماعيّ إلى حدٍّ كبير، لِلأسفِ، وأكثر ما يُظهِرُ هذا العيبَ

(الذي يكادُ أَنْ يُصبحَ عيباً بنيويّاً، إِنْ لم يُواجَبِه مُواجهةً عاجلة

وشـامُّلة) هـو أَنْ يبـَدأَ كُلِّ مُثقَّـف أو ناقَـد أو مُفكِّـر مشـروعَهُ مـن

الصِّف ر، مُتجاهلاً، (إنْ لم أُقَلْ مُستهتراً ومُقلَلاً) من قيمة

المشروعات العربيّـة التي سبقتهُ، أو التي تُعاصِـرُهُ. وهكـذا،

ما نـزال نـدور فـي حلقـةِ مفرغـة، حيـثُ يُقيـمُ كُلُ مُثقَـف فـي

جزيرتِهِ الخاصّة، ولا ينهضُ، عندنا، مُنجَزُّ معرفي تراكميّ

- ليسَ عندي حُكم قيمة تفضيليّة (بالمَعنى المعرفيّ العامّ) لمصلحة حقل أو جنس، على حساب الحقل أو الجنس الآخَر؛ فِإلَى جانب وَحدة موقفي (الكيانيّ/ الكليّ) في أيِّ نصّ أكتبُهُ، أَصرُّ -من الوجهــة العمَلانيّــةِ- على الخُِصوَصيّــةُ التَّعدُّديّــة لـكُلَّ حقل أخوض غماره، نظريّا وإجرائيّا. وفي جميع الأحوال، يبقى لـديَّ -أيّـا كِانَ عمَلي الكِتابيّ- هـمُّ ثقافيّ، وهَـمّ وجـودِيّ جامعَيْـن، فضـلا عـن أنَّ تقاطـع مَسـارات العمَـل يُفيـد توالـد الأَفْكِارِ وَالرُّوْيِ، وتفاعلها بينَ جميع الحقول، عبرَ عمَلِ مُتوازِ، نوعيّاً، يتقدَّم هُنا أو يتأخَّر هُناك. إنَّ جمعى الكتابةَ فيَ حقليَّ الشُّعر والنَّقد يرتبط -مبدئيًّا- بآليَّة العمَل نفسه، والتي تفرضُ -تجربةَ وتجريباً- أدواتِها ومُناخاتِها، في كُلّ مرّة تنفتِـّحُ فيها كينونية النَّصِّ، فأنا أنظرُ إلى النَّصَّ -أيّاً كانَ جنسه- بوصفِهِ عالَما أبسط أساليبَ وجودي في فجوتِهِ، بكُلُّ ما ينطوي عليه مُصطلح (العالـم) من معـان ودلالات، وبقـدر مـا تتـوازي، عبـرَ خُصوصيّــة النَّواحــي الجدَليّــة والإجرائيّــة، فــي فعــل الكتابــة، الأجناسُ والحقولُ، تتَّصلَ، في الوقت نفسيه، بأنماطِ مُتراكِبَةِ من التَّفاعُـل والتِّقاطع، حيثُ يُؤثرُ كُلُّ من الشِّعر والنَّقد بالآخَر، ويتأثرُ بِهِ، ويُشكِّل رافِدا خلفيًّا أو بطانة تراكُّميَّة -معرفيًّا- في عمَليّـة التّخليـق؛ وهي المسألة التي تؤدّي إلى بسـط أسـاليب الوجود، بما تنطوي عليه من أفكار ودلالات، والتي قد تتقدُّم -نوعيّا، هُنا- لتتأخَّر هُناك، ثمَّ بالعكس.. وهكذا دواليك، ما دامَ سُـؤالا الشَـعر والنّقد (وغيرهما) سُؤاليْن مُتكامِليْن في مَشروعي؛ لذلك لا أستطيعُ أَنْ أَقَدِّمَ الشَّاعِرِ عندي على النَّاقِد أو العكس، ويبقى الحُكم بخصوص الأفضل بينَهُما منوطاً بـآراء المُتلقّين، ومَفتوحًا على خبرة الزَّمن، ورهانات المُستقبَل.

#### لمن تقرآ، حاليا؟، وهل من مشاريع جديدة لديك؟

- يفرضُ عليَّ -الآن- عمَلي النَّقدِيّ على كتابَيْن؛ أحدُهُما في الشِّعر الجاهَليِّ، والثَّاني في الشِّعر الحديِث، قراءةً مَصادِرٌ ومَراجِع مُحدّدة في هذهِ المجالات، فضلا عن القراءات التي يفرضها عليَّ تحضيرُ موادِّي الصّحافيّة، ومقالاتي.

لـديُّ مشاريعَ ثقافيّـة ، حاليّاً ، عـدَّة ، فضلاً عن مجموعة مشاريع مُستقبليّة، وهيَ تتعلُّقُ بالشِّعر والنّقد ونظُريَّتهما، فأنا أعـدُّ أكثـر مـن ديـوان شِـعريّ، وكتـاب نقـديّ وتنظيـريّ ضمـن ِخطـوط عامّة أسيرُ عليها، كما أتابعُ إنضاج مشروع البَيانات (الشَعريّة/ النَّقديّـة) الـذي بـدأتُ فيـه فـى الِعـام (2015) عبـرَ أكثر من مسـار وأكثر من فكرة أدرسُها، وأعمَـل على بعضِها، ولا أستطيعُ ضبط الأمور بدقة تامّة، زمنيّا، فالأمرُ منوطُ بحجم الإنجاز والتّوفيق والمُواظبة، مع أمَلي بـأنْ أصـل إلى مـا وضعتَـهُ نصـبَ عينيَّ.

■ حوار: عماد الدین موسی (سوریة)

### جان بابتیست برینیت:

## الفكر مكتوب باللّغة العربيّة أيضاً

وقَع «جان بابتيست برينيت» كتابه الجديد المقتبس من «حيّ بن يقظان»، القصّة الفلسفية للمفكّر الأندلسي ابن طفيل، الذي عاش في القرن الثاني عشر. تعيد هذه الكتابة الرائعة، بشكلها الجديد، تسليط الضوء على تجربة شعرية وفكرية تقف عند مفترق طرق العوالم.

لئن كانت أوروبا تحتفظ برواية «روبنسون» لـ«دانييل ديفو»، فإن أسطورة الرجل الذي يكبر، بمفرده، على جزيرة، أقدم بكثير، وعرفت الكثير من الإصدارات. «حيّ بن يقظان»، قصّة فلسفية، وتحفة شعرية وتأمّلِ ميتافيزيقي، للمفكِّر الأندلسي ابن طفيل، الذي عاش في القَّرن الثاني عشر. لم تترجَـم القصَّـة إلى اللاتينيـة إلَّا نهايـة القـرْن السابع عشر، من قِبَل رجل إنجليزي. في الشهر الماضي، تطرَّقَ Literate Europe إلى هذا العِمل تحت عنوان «الفيلسوِف الذي يدرّس نفسه بنفسه». وقد سبق لكل من «لوك»، و«لايبنز»، و«سبينوزا» الاطلاع على القصّة، و- لاحِقا - «دانييل ديفو»، قبل أن تُنسَى لفترة طويلة.

مؤخّرا، وقَع «جان بابتيست برينيت»، أستاد الفلسفة العربيّة في جامعة «باريس<sup>(1)</sup>»، ومؤلّف العديد من الكتب عن ابن رشد، على وجه الخصوص، نسخةَ مقتبسة من حيّ بن يقظان، تحت عنوان «Robinson de Guadix -روبنسون دي غواديكس». وبذلك، تعود القصّة - بجمالها الأدبى، وأفكارها الفلسفية - إلى الظهور، في حلة جديدة.

#### كيف وصلت إلى الفلسفة العربيّة؟

- لكي أصبح مدرِّساً، في أوائـل التسـعينيات، بـدأت دراسـة «تومـاس أكوينـاس»، المتمّسـك بالتعاليـم التقليديـة للمدرسـة اللاتينيـة، وشـعرت بـأن الفكـر العربـي كان حاضـرا هنـاك، وأنـه كان علينـا أن نذهـب حيث يوجد، لنفهمه بشـكل أفضل. في الوقت نفسه، بدأت العمل مع «ألان دي ليبـرا»، المـؤرِّخ في الفلسـفة الفرنسية، الـذي سبق لـه أن ترجـم ابـن رشـد، وكتـب صفحـات رائعة عن الحاجة إلى إعادة التفكير في تاريخ الفلسفة، من خـلال عـدم التركيـز علـي أوروبـا والفكـر اللاتينـي. كانِـت تجربِـة جديدة، وحيّة، وغير معروفة. لقد كان ذلك دّافعاً حاسماً.

### أنت متخصّص في فلسفة الأندلس المسلمة. ما الذي جذب اهتمامك خلال تلك الفترة؟

- هناك جانب عائلي، ربَّما؛ فقد نشأت جدَّتي، التي أدين لها بالكثير، في قرطبة؛ لذلك، شكَّلت الأندلس المسلَّمة مفترق طرق استثنائي، لأن الأديان والنصوص والعلوم تتقاطع هناك. إنها تجربة حاسمة في تاريخ ما يسمّى «نقل الدراسات»، وأرى أنها حلقة أساسية لربط الفكر اليوناني والفكر اللاتيني. ما يهمّني هنا هي ظاهرة وراثة المفاهيم، وترجماتها، وإحيائها فِي مَناطِيق جَعْرافيــة وثقافِيــة أخــرى. فالعقلانيــة العلميــة كُتِبَت باللَّغـة العربيّـة أيضا، وفـي أرض الإسـلام. كلَّنـا ورثـة للتفكير في مواضيع السلطة والعلاقة مع الدين، والسعادة،

#### والأنثروبولوجيا، والجسد، وما إلى ذلك.

#### لماذا قمتم بتكييف هذه القصّة الفلسفية؛ اليوم؟

- النصّ لغـز، يتطلّب منّا تنزيلـه فـي سـياق حديـث، وإعـادة صياغته، وإعادة إحيائه؛ فشِعْره يسمّح بذلك، على ما أعتقد، و-بشــكل أدقّ- كلّ عمــل يســمح لنــا بــإدراج الفكــر العربــى فــى لعبة العقلانية المشتركة، في مناقشة الأفكار، مرحَّب به، بل ضروري، لأسباب فكرية، وأخرى إنسانية واضحة.

#### الفلسفة العربيّة لا تزال «أرض غير معروفة»؟

- هذا صحيح، وعلي نطاق واسع. لقد أهمِلت مناهج تدريس الفلسفة عدّة قرون، من خلال القفز على فكر العصور الوسطى، بوضعها جانبا، وأعنى العصر الذهبي للإسلام. نقفز من أرسطو، وأفلاطون، وبلوتينوس إلى ... مونتين. في برنامج البكالوريا الفرنسية، من الفيلسوف الذي يمكنناً اختياره من الفلاسفة العرب؟ واحد فقط، هو أبن رشد. من الذي يستطيع الاستشهاد بثلاثة فلاسفة أو ثلاثة نصوص عربيّة عظيمة؟ من يستطيع أن يجعل «كانط» و«ديكارت» و«لايبنيز» يتحدّثون مع هؤلاء المفكرين، «الكندي»، و»الفارابي»، و»ابن سينا»؛ ويجادلونهم بتلك العبقريّة العظيمة؟ الفكر ليس حكرا على اليونانية أو اللاتينية، ويجب توضيح ذلك. يجب أن



جان بابتيست برينيت ▲



تحتفي أرفف مكتباتنا بروائع المفكّرين العـرب، تماماً مثـل «نقـد العقلُ الخالص» (أنا لا أعني الفلسفة، بالمعني الدقيق للكلمة)، إلى جانب نصوص القدِّيس أغْسطينوس، ينبغي أن نرحِّب بالنصوص التي تدرس الدين الإسلامي، والتي ساهمت في بناء تاريخ العقلانية، فِي رحاب الفكر العالمي. هذا ينطبق، أيضاً، على الأفكار الصينية أو الهندية.

#### من هو ابن طفيل؟

- وُلِـد فـي غواديكـس، شـمال شـرق ِغرناطـة، حوالـى عـام 1116، مـن عائلـة تشتهر بالعلم. عمل، لفترة، طبيبا في غرناطة، لكننا لا نجد أثره إلا في عام 1147، عندما انتقل إلى مراكش بالقرب من أمير الموحِّدين في ذلكِ الوقت. وبعد أن أصبح سكرتيرا لدى مسؤول في طنجة، تَمَّ تعيينه طبيبا شـخصيا للأميـر أبـو يعقـوب يوسـف، الـذي قـدّم إليـه ابـن رشـد، ثـم تفـرّغ -تماماً- للتعليـق علـي أعمـال «أرسـطو».

#### هل کان ابن رشد معلمه؟

- إنه شيخه ومعلمه، إلى حدّ ما، لكنه ليس سيِّده. أودّ أن أعود في الوقت المناسب، لأبيّن كيف كانت علاقاتهما، لأنهما لا يدافعان عن العقائد نفسها، بشـأن التوافـق بيـن الفلسـفة والديـن (الإسـلام، فـي هـذه الحالـة)، على سـبيل المثال، هما يتَّفقانِ، ويدعمان فكرة أن الثاني نسـُخة رمزية من الأوَّل، لكنهما يختلفان في ما يتعلق بمكانة الفيلسوف في المدينة، وعلاقته بالسلطة. بالنسبة إلى ابن رشد، لا يمكن للفيلسوف أن يعيش إلا في مجتمع منظم، فهـو حيـوان سياسي؛ وفي نظـر ابن طفيـل، المفكـر لا يمكن أن يـؤدّي وظيفته إلَّا بمفرده، في جزيرته، بمعزل عن جزء من الإنسانية.

#### اختفت جميع أعمال ابن طفيل، تقريبا ...

- نعم، لدينا هذه القصّة فقط، «حيّ بن يقظان»، وبعض القصائد، رغم أنه كتب الكثير. الفلاسفة العرب العظماء وصلوا إلينا بفضل أعمالهم المترجمة إلى اللَّغـة اللاتينيـة، واطَّلـع عليها كبـار المفكَّرين: تومـاس أكويناس، ودونس سكوتوس، وآخرون، وصولاً إلى ديكارت. الغريب أن عمل ابن طفيل لم يتبع هذا المسلك.

#### كيف تُمَّ الحفاظ على قصّة «حيّ بن يقظان»؛ من الضياع والنسيان؟

- نحن مدينون بذلك لرجل إنجليزي من القٍرن السابع عشر، هو «إدوارد بوكـوك»، وهـو مستشـرق بـارز، وأوَّل أسـتاذ للّغــة العربيّــة فـي أكسـفورد. فـي الأعوام: من 1630 إلى 1640، خـلال رحلتـه إلى سـورية، اسـتخرج مخطوطة من نصّ ابن طفيل، وأعادها إلى إنجلترا. طلب من ابنه تحريرها، وترجمتها إلى اللاتينيـة. وقـد كتـب هـو نفسـه مقدّمتهـا، ثـم نشـر الكتـاب باسـتخدام معرفته بالبيئة الفكرية في ذلك الوقت. كانت هناك ترجمات إلى العبرية، ومن العبرية إلى اللاتينية، في القرنين الرابع عشر، والخامس عشر، لكن

صداها كان محدوداً للغاية. لقد غيّرت الترجمة العربيّة-اللاتينية، ثنائية اللُّغة، من قِبَل «إدوارد بوكوك»، عام 1671، كلُّ شيء.

#### كيف تقبَّلت الأوساط الفكرية هذا الكتاب في أوروبا؟

- حقَّـق الكتـاب أعلـي المبيعـات، وكان أثـره كبيـراً للغايـة. بعــد عـام علـي الترجمـة اللاتينيـة، تقريباً، تُرجِـم النـصّ إلـى الهولنديـة، بواسـطة «بـاِروخ دى سبينوزا». لم يترجمه «سبينوزا» بنفسه، لكنه اعتبر النصّ مهمّا بما يكفي ليكلف أحد أصدقائه، وهو «بومويستر»، للقيام بذلك. كان ذلك في عام 1672، ولا يـزال سبينوزا، حينها، منكبّا على تأليف «الأخلاقيات»، ومـن المفيد، للغاية، أن تكون قصّة حيّ بن يقظان بين يديه.

- الفلسفتان لا تلتقيان في كلُّ شيء ، وكانت هناك بعض الأفكار الصادمـة لـ«سبينوزا» الـذي يـري أن «الإنسـأن إلـه للإنسـان». كمـا تجمعهمـا جوانـب أخرى، على غرار فكرة أن كل الأشياء هي، بمعنى من المعاني، واحدة، وبوجود كائن واحد، فقط، وأن كلّ الحقائق هي مجرَّد مظاهر. بين «الجوهر» الفريد لـ«سبينوزا»، وهـذا المفهـوم للوجـود، كانت الأصـداء قوّية. ويمكـن قول الشيء نفسه في مسائل أخرى مع «لايبنز»، و«لوك». \* كيف تلخُّص فكر ابن طفيل؟

- فلسفته هي التوفيقية: المكوّن الأوَّل هي الأفلاطونية الجديدة لابن سينا، والتي تقدّم الكون على أنه نابع من مبدأ أساسي، وتدافع عن مفهوم روحي للإنسـان. المصـدر المهـمّ الثانـى، هـو المفكر الغزالـى، بشـخصيَّته الغامضة، والذي يهاجم الفلاسفة، ويدعِو إلى علاقة نشطة بالمعرفة والإيمان، في الوقِّتَ نفسـه. لقـد كان صوفيّاً. يحاول ابن طفيـل التعبير عن الفكـر العقلاني لكلّ من ابن سينا، والغزالي.

#### ما الذي يتحدّث به ابن طفيل إلى قرّاء اليوم؟

- النصوص العظيمـة تحمـل أسـئلة كبيـرة. هـذا هـو الحـال هنـا، فمـا زالـت مشكلات «حـىّ بـن يقظان» تعكس مشكلاتنا اليوم. ناهيك عـن الصفحات الجميلة التي يُشير فيها إلى شكل من الوعي البيئي المبكّر تهتمّ الشخصية بإنقاذ النباتات، وعدم الإضرار بالحيوانات، وتتجنَّبُ تدمير الأنواع. يتساءل ابن طفيل، هنا؛ وهذا الذي يمسّنا: ما الذي يعنيه المنجز للمفكر وللإنسان، بشكل عامّ؟ أين تكمن السعادة؟ هل في عَلاقة معيَّنة بالجسم، أم بالعقل، أم المعرفة؟ هـل يكـون ذلـك مِـن داخـل المجتمـع، أم يجـب أن نكـون بمعــزل عن الآخرين؟ وما الذي يشكل المجتمع؟ هل يجتمع الدين والفلسفة؟ وفي النهايـة، مـا طبيعــة العلاقــة بيــن الفلســفة والأدب؟ كل هــذه الأســئلة المهمّـة قـد أثارهـا هـذا الكتـاب الـذي حفظـه الزمـن لنـا. ■ حوار: ليسبث كوتشوموف آرمان □ ترجمة: عبدالله بن محمد (تونس)

العنوان الأصلى والمصدر: Le Temps، العدد (1)، مارس، 2020.

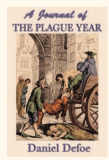
Jean-Baptiste Brenet: «La pensée s'écrit aussi en arabe» https://www.letemps.ch/culture/jeanbaptiste-brenet-pensee-secrit-arabe



### إياك أن تقترب!

## عمّ تدور روايات العدوى؟

في أدب الأوبئة، لا يتمثّل الخطر الأكبر في خسارة البشر حياتهم، بل في خسارة ما يجعلنا بشراً في الأساس





أصاب الجنون سُكَان لندن حين اجتاح المدينة وباء الطاعون في العام 1665. طلبوا المشورة من المُنجمين والمُشعوذين والكتـاب المُقـدُّس. فتّشـوا أجسـادهم بحثـا عـن علامـات أو إرهاصات الإصابة بالمرض: انتفاخات أو بثور أو بقع سوداء. استجدوا نبوءات واشتروا تنبؤات. صلوا وعولوا وأغمضوا عيونهم وسـدّوا آذانهـم. انفجـروا بالدمـوع فـي الشـوارع وقرأوا تقاويم مفزعة: «لا ريب أنّ هذه الكُتب أفزعتهم»؛ لهذا سعت الحكومة التي حرصت على احتواء حالة الذعر، إلى: «حظر طباعـة مثـل هـِذه الكُتـب لأنّها تفـزع النـاس». هـذا مـا جـاء في كتاب المُؤلِّف الإنجليـزي «دانييـل ديفـو» Daniel Defoe الَّذي حمل اسم «يوميات عام الطاعون»؛ وهو تأريخ كتبه «ديفـو» بالتزامـن مع كتيِّب نصائح بعنـوان «التحضيرات اللازمة للطاعون» صدر في العام 1722؛ وهو العام الذي شهد إصابة الناس بالخوف من احتمال أن يعبر المرض القناة الإنجليزية مرّةً أخرى، إذْ بعد أن انتقل من الشرق الأوسط إلى مارسيليا قد يتجه شمالا على متن سفينة تجارية. كان «ديفو» يأمل أن يكون كتاباه ذا نفع: «لنا وللأجيال القادمة، رغم ضرورة أن ننجو من هذه الحصة من الكأس المريرة». لكن هذه الكأس المريرة خرجت من صوانها.

في العام 1665، فرّ مَنْ أصابهم الفزع إلى الريف؛ والحكماء أيضاً، أمّا المتلكئون فأصابهم الندم؛ ذلك أنّهم حين قرّروا المغادرة: «لم يكن يوجد جواد واحد يُمكن شـراؤه أو اسـتِئجاره داخـل المدينـة كلهـا»، كمـا يـروى «ديفـو»، وفى النهايـة أغلقت البوابات وباتوا محتجزين جميعا. الجميع أساءوا التصرُّف، لكن الأثرياء كانوا الأسوأ. إذْ كانوا يرسلون خادماتهم الفقيرات لشراء المؤن بعد أن فاتهم تخزين ما يكفى. كتب «ديفو»: «جـرّت حتميـة الخـروج مـن بيوتنـا لشـراء مـا يلـزم الخـراب على المدينة بكاملها». لقى عشرون بالمئة من سكان لندن حتفهم برغم الاحتياطات التي اتّخذها التجار؛ إذْ كان القصّاب يرفض تسليم قطعة اللحم للطباخة في يدها، بل كان عليها أن تنتزعها من الخطَّاف بنفسها، وكان عليها في المقابل أن تضع القطع النقدية داخل دلو يمتلئ بالخل.

يكتب «ديفو»: «استقرّ الأسى والحزن فوق الوجوه». وأثبت تضييق الحكومة على نشر الكتب التي تثير فزع الناس أنّه بلا طائل؛ إذْ كانت الشوارع تمتلئ بما تثير قراءته الفزع. ستقرأ ملصقات أسبوعية تُعلن أعداد المتوفين، أو تعدّ الجثث أثناء تكويمها في الأزقة، أو تقرأ الأوامر التي ينشرها عمدة المدينة: «سـنُغلق المنــزل الــُـذي يســكنه أي شــخص يــزور شـخصا آخــر عُـرف عنـه إصابتـه بعـدوى الطّاعـون، أو يدخـل عن طيـب خاطر أى منــزل مُصــاب بالعــدوي وغير مسـموح بدخوله»، كما ســتقرأ اللافتات فوق أبواب البيوت المصابة بالعدوى التي يحرسها خفراء، وعلى كلُّ باب علامة صليب أحمر يبلغ طُوله قدم

كاملة، تعلوه عبارة مطبوعة بحروف كبيرة يُمكن قراءتها من مسافة بعيدة تقول: «ارحمنا يا الله!».

القراءة عدوى؛ تنقيب داخل الدماغ: فالكُتب تلوِّث مجازيًّا وميكروبيولوجيّاً أيضاً. كان قباطنة السفن في القرن الثامن عشر يقسمون على الكتاب المُقدَّس عند وصولهم إلى المرافئ أنَّهم طهِّروا سفنهم وغمروها بماء البحر. وأثناء المخاوف من مرض السلِّ، كانت المكتبات العامّة تبخّر الكتب بوضعها داخـل أحـواض مـن الصلـب مُحكّمـة الإغـلاق وغمرهـا بغـاز «الفورمالديهايـد». لكن الكتب تلعب أيضاً دور الدهان الملطّف والسلوى. فخلال القرون الطويلة التي اجتاح خلالها وباء الطاعون أوروبا، كان الخاضعون للعزل الصِّحى يقرأون الكتب إذا حالفهـم الحـظ وتوافـرت لهـم. أمّـا إن لـم تتـح لهـم، ولـم يكونـوا أصحـاء بمـا فيـه الكفايـة، فكانِوا يـروون القصـص. هكذا نـرى فـي كتـاب «الديكاميـرون» للمُؤلـف الإيطالـيّ «جيوفانـي بوكاتشيو»، الذي ينتمى للقرن الرابع عشـر، سبع نسـاء وثلاثة رجال يتناوبون فيما بينهم رواية القصص على مدار عشرة أيام أثناء اختباءهم من الطاعون الأسود.

تتراوح الروايات التي تدور حول الأوبئة بين «أوديب ملكاً»، وبيـن «ملائكـة فـي أميـركا»، وبيـن «أنـت الطاعـون»، و«أعمـي يحكى لأوديب». تقول إحدى شخصيّات كاتب المسرح الأميركــــق «تونـــي كوشــنر»: «هــا نحــنُ فــي العــام 1986 وثمّــة وبـاء يجتاحنـا. أصدقـاء أصغـر منـى سـقطوا موتـى، ولـم أبلـغ الثلاثيـن بعـد مـن عمـري». ثمّـة أوبئـة هنـا، وأوبئـة هنـاك، مـن طيبة إلى نيويورك، أوبئة فظيعة ومروِّعة، لكن ما من وباء واحد نـزل بالجميع حتى قـرَّرت الكاتبـة الإنجليزيّـة «مـارى شيلى» أن تكتب تتمّـة لروايتهـا «فرانكنشـتاين».

«الرجل الأخير The Last Man» التي تدور أحداثها في القرن الحادي والعشرين هي أوّل روايـة كبرى تتخيَّل انقراض الجنس البشـريّ بسـبب وبـاءِ عالمـي. نشـرت «شـيلي» الروايـة وهـي في عمر التاسعة والعشرين، بعد أن مات كل مَنْ تحبهم تقريباً، وبعـد أن تركوهـا حسـبما تقول: «كرفـات أخيرة من عرق محبوب؛ إذ يسبقني رفاقي إلى الانقراض». نـري الـرّاوي في بداية الكتاب راعياً إنجليزيّاً فقيراً وغير متعلم: رجل بدائي عنيـف متمـرِّد على القانـون ومتوحِّش أيضا. يهذبـه ويعلُّمه أحد النبلاء، فيترقى بسبب عصر التنوير ويُصبح مثقَّفًا مدافعًا عن الحريّة وجمهوريّاً ومواطناً عالميّاً.

ثـم يأتـى الطاعـون فـى العـام 2092، ويجتـاح القسـطنطينية أوَّلا. وسنة تلو الأخرى يغيـب الوبـاء كل شـتاء ، ثـم يعـود فـى الربيع أشـدّ خبثاً وأوسـع انتشـاراً، وتشـرق الشـمس بلون أسـود علامة الموت. تكتب «شيلي»: «ثار ذعر مفاجئ عبر آسيا، من ضفاف النيل إلى شواطئ بحر قزوين، ومن الدردنيل إلى خليج عمان». وتظل طبيعة الوباء غامضة: «أطلقوا عليه وصف





الوباء، لكن السؤال الأكبر ظـلُّ دون جـواب بشـأن الطريقـة التي نشـأ بهـا هـذا الوبـاء وكيـف تفاقـم». ويتـردُّد المشـرعون في التصـرُّف: فمـن جهـة هـم لا يفهمـون طريقـة سـريانه، ومن جهةٍ أخرى تملؤهم ثقة زائفة: «لا تزال إنجلترا آمنة، ففرنسا وألماًنيا وإيطاليا وإسبانيا يحولون بيننا وبينه. الجدران التي تفصـل بيننـا وبينـه لـم تُختـرق بعـد». ثـم تـرد تقاريـر أنّ أممـاً بأكملهـا سـقطت، ولقـى مواطنوهـا حتفهـم، ويلجــأ الخائفـون إلى التاريخ بعـد فـوات الأوان، ويجـدون فـى صفحاتـه، بـل وفى صفحـات «الديكاميـرون» أيضـاً، الـدرس الخاطـئ: «لقـد تَذَكَّرنا طاعـون العـام 1348 الـذي حصـد ثلـث البشـريّة. ولحـدّ الآن لا زال غـرب أوروبـا لـم تصبـه العـدوي، فهـل سـيظل الحال هكذا دائماً؟» لكن الحال لا يظل هكذا دائماً؛ إذْ يحل الوباء بإنجلترا في نهاية المطاف، لكن آنئذ لا تبقى أمام الأصحاء جهـةً يقصدونهـا، حيـثُ «لا ملجـأ فـوق الأرض»: لقـد أصـاب الوباء العالم بأكمله!

كان الحلم الكبير لعصر التنوير لا يزال يتقدَّم، والفزع الهائل

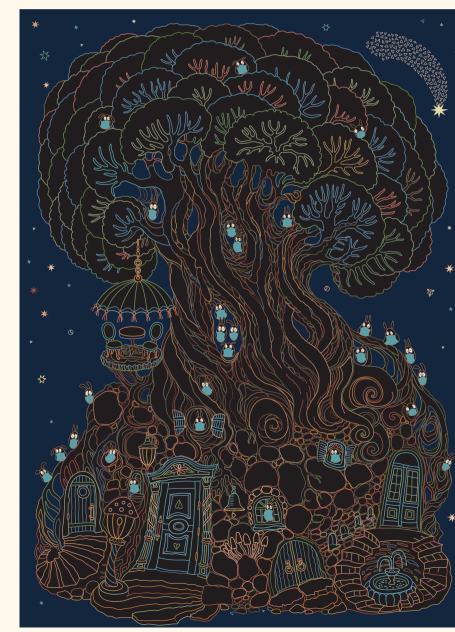
من اندلاع وباءِ ما يتراجع. لكن في الأدب الأميركيّ يحلُّ مثل هذا الخراب مصحوباً بمنعطف ديموقراطي في الغالب، تغدو فيه العدوى أداة المساواة الأخيرة. تدور الحكاية التي كتبها «إدجار ألان بو» في العام 1842 بعنوان: «حفل الموت الأحمر التنكري The Masque of the Red Death» في عالم قروسطى موبوء بمرض مُعد يقتل على الفور تقريباً. يكتب «بو»: «كَانت البقع القَرمزية التي تنتشر بالجسد، ولا سيما بوجه الضحية، هي علامة الإصابة بالعدوى التي تمنع عنه النجدة، بل وتعاطف رفاقه من البشر». وبشكل خاص، لا يتعاطف الأثرياء مع الفقراء، فنرى أميراً متغطرساً يلجأ إلى جانب حاشيته من النبلاء والنساء للاعتزال في قلب إحدى قلاع الأمير المشيدة، وهناك يعيشون في ترفي فاسد إلى أن تصل في إحدى الأمسيات التي يُقام فيها حفلٌ تنكري، شخصيّة تلبّس قناعاً: «مصنوع كي يُشبه لحدٍّ كبير ملامح جثة متيبسة، يعجز مَنْ يدقق فيها عن كثب عن اكتشاف الخداع». الزائر هو الموت الأحمر بنفسه، ويلقى كل مَنْ فى القَلْعة موتهم تلك الليلة، حيثُ تخفق طبقة النبلاء في الإفلات مما يضطر الفقراء إلى ملاقاته.

يتحوَّل موت «بو» الأحمر إلى وباءِ في رواية «جاك لندن» «الطاعـون القرمـزي The Scarlet Plague» التـى صـدرت مسلسلة في العام 1912. (نفس المرض حيثُ يتحوَّل كامل الوجه والجسد إلى اللون القرمـزي في غضون ساعة). حلَّ الوباء في العام 2013، وانمحت كلُّ الْبشرية تقريباً؛ الثرى والفقير، الأمم القويّة والضعيفة في كافة أرجاء العالم، وتُـرك الناجـون يقتسـمون بؤسـهم وتشـرُّدهم بالتسـاوي. مـن بين الفئات القليلة التي نجت من الوباء عالمٌ في جامعة كاليفورنيا بمدينة بيركلي، حيثُ كان يعمل أستاذاً للأدب الإنجليزيّ، اختبأ داخل مبنى الكيمياء حين عصف الوباء بالأرض، وتبيّن أنّ لديه مناعة ضد المرض. وهكذا يعيش وحيـداً داخـل فنـدق قديـم فـي «يوسـميتي» مسـتفيداً مـن متاجرها الممتلئة بالطعام المُعلَب، إلى أن ينضم إلى فريق صغير ويعثر بينهم على زوجة. نرى الأستاذ في مستهل الروايـة التي تبـدأ أحداثهـا في العــام 2073، وقــد أصبـح رجــلا عجوزاً يعمل راعياً يلبس ويعيش كأنه حيوان. يروي قصة الطِاعون القرمزي لأحفاده وأبنائه الذين: «كانوا يردِّدون كلمات تتألُّف من مقطع واحد وعبارات متشنجة قصيرة أغرب من أن تكون لغة»، لكنهم بارعون في استخدام الأقواس والسهام. تُصيب بدائيتهم الأستاذ الجامعي بالغمّ، فيتنهّد ويلقى بنظره عبر ما كان في السابق مدينة سان فرانسيسكو.

كان «ألبيـر كامـو» قـد عـرّف الروايـة يومـاً بأنّهـا المـكان الّـذي نتخلَّى فيه عن البشر لصالح بشر آخريـن، أمَّا روايـات الأوبئة فهى المكان الذي يتخلى فيه البشر عن كل البشر، فعلى خلاف أنواع روايات نهاية العالم الأخرى، حيثُ يمكن أن يكون العدو مادةً ما كيميائية أو بركاناً أو زلزالاً أو غازياً من كوكب آخر، فإنّ العدو هنا هو إنسانٌ آخر: لمسات أو أنفاس بشر آخريـن، وفي كثيـر مـن الأحيـان- في معـرض التنافـس علـيَ الموارد المتناقصة- مُجرَّد وجود بشر آخرين. ■ جيل ليبور

□ ترجمة: مجدى عبد المجيد خاطر (مصر)

If Then: How the Simulmatics Corporation Invented the Future.



مجلّة The New Yorker عدد 30 مارس 2020.

<sup>\* «</sup>جيل ليبور Jill Lepore» هي أستاذ التاريخ الأميركي بجامعة هارفارد. حصدت كتبها العديد من الجوائز، وتصدر هذا العام كتابها الرابع عشر بعنوان:

### تُبهر العالم بتنبؤاتها

أثارت رواية «عيون الظلام» للروائي دين راى كونتز، الكثير من الكلام، وملأت مواقع التواصل الاجتماعي وشغلت خيال المهتمين بنظريات المؤامرة؛ كيف لا وقد تنبأت منذ ما يقرب من أربعين سنة بما نعيشه نحن الآن بسبب هذه الجائحة









يَحبْـل الأِدب الأميركـى بروايــات اتخــذت مــن الأوبئــة والجوائــح موضوعا لها؛ ومن ذلك على سبيل المثال رواية الطاعون القرمزي (الصادرة سنة 1912) للكاتب «جاك لندن -Jack Lon don» تجرى أحداث هذه الرواية الاستشرافية في سنة 2073؛ حيث كانت حمّى نزفية عالمية قد انتشرت كالنار في الهشيم منـذ سـنة 2013، حتى إنهـا قضـت على أغلـب سـكّان المعمـور. لذلك سيصبح هذا الطاعون بمثابة واقعة تاريخية فارقة، يتخذها من نجى منه كفاصل بين عالم ما قبل الطاعون؛ العالم المتمدّن والمتحضّر، وعالم ما بعد الطاعون، العالم الذي تكاد فيه الحضارة الإنسانية، والتقدُّم المعرفي، والتطوّر المجتمعي أن يندثر؛ فيحاول من تبقَّى إنقاذ ما يمكن إنقاذه، حتى وإن كان ما يتذكّرونه عـن عالـم مـا قبـل الطاعـون يبـدو لهم وكأنه مجرَّد وَهَم (فالطاعون حسب الرواية انتشر في الأرض لحوالي ستين سنة). يأخذ أستاذ عجوز على عاتقه مهمّـة ضمان استمرارية الحضارة الإنسانية وإحياء ثقافتها، من خلال ما كان يحكيه من ذاكرته للأطفال الصغار؛ عل الإنسانية تنبعث من رمادها.

ولم تنفك روايات مواطنه «ستيفن كينغ Stephen King» تُبهر العالم بتنبؤاتها التي تمحورت في مرَّات عدّة حول أن العالم سيشهد لا محالة وباء مدمِّراً يأتى على الأخضر واليابس. ويميل «كينغ» على العموم إلى نظريات المؤامرة، وعمليّات التصنيع المخبري للفيروسات، والتجارب المحرّمة. وتمثّل روايتـه الشـهيرة الآفة أو المواجهـة ـــ (الصادرة سـنة 1978) أبرز نموذج في هذا المجال؛ حيث يرى أن نهاية العالم ستكون بسبب فيروس إنفلونزا خضع لعمليّات تعديل داخل المختبرات العسكرية حتى يكون سلاحاً بيولوجياً يوظَّف في الحروب، وبسبب خطـاً تقنى سيتفشّـى هـذا الفيـروس فــَى العالــم، حتى إنه سيقضى على ما يفوق 99 في المئة من سكانه، رغـم كلّ إجـراءات العـزل والحجـر الصحـي وتقييـد الحركـة والاعتقالات. يصّور «كينـغ» في هـذه الروايـة فنـاء العالـم الـذي نعرفه ليحلُّ معه نظام عالمي جديد يقوم على أساس البقاء للأقـوى؛ والأقـوى هنـا هـمّ أولئـك الذيـن حباهـم اللـه بمناعـة طبيعيـة تجـاه هـذا الوبـاء. ولعـلّ أهـم مـا تحـاول هـذه الروايـة أن تعبِّر عنـه مـن ضمـن قضايـا عـدّة أخـرى التأكيـد علـى الأنانيـة التي جُبِل الإنسان عليها؛ إذ لا يفكِّر في ساعات الشدة إلَّا في نفسـه، وفي نفسـه فقـط، حتى وإن كان في ذلك دمار البشـرية جمعاء. رواية تصور ضعف النفس البشـرية، وهشاشـة الإنسـان إزاء الكـوارث، وأنانيـة بعـض الأنظمـة، ومـا قد ينتج عـن التجارب المحرّمة من سيناريوهات مرعبة.

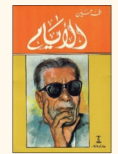
ولا يمكن لمن يباشر الحديث عن علاقة الأدب بالأوبئة والتنبؤ بوقوعها، لاسيما في زمن تفشى فيه فيروس كورونا في مختلف بلـدان العالـم، ألا يسـتحضر رواية عيـون الظلام للروائي «ديـن راي كونتـز Dean Ray Koontz» (الصادرة سـنة 1981)، والتـي أصبحت أشهر مـن نـار علـي علـم. لا يهمنـا هنـا هـل مـا جـاء في الروايـة مـن أحـداث هـو نبـوءة أم مصادفـة، أم معلومـات سرية عرفها الكاتب بطريقة ما، لا يهمنا إن كان ما كتبه قـد

أوحى لأحدهم فيما بعد بتصنيع فيروس ونسبه إلى الصين... كلِّ هذه الأمور لا تهمنا؛ لأن الأهم من الناحية الأدبية أن هذه الروايـة وضعـت تصـوّراً لمـا يمكـن أن يحـدث فـي حال مـا إذا فكّر أحدهم في تصنيع فيروس في إطار التحضير لحرب بيولوجية مرتقبة. ورغم أن الرواية تشير صراحة بأصابع الاتهام للصين، من خلال جعل مدينة ووهان الصينية مسرحاً لأهمّ أحداثها، ورغــم أن الفيــروس المصنّــع فــى حــد ذاته كان يحمــل اســم «ووهـان 400»، إلَّا أن الحقيقـة تبقَـى ضائعـة. لقـد أثـارت هـذه الرواية الكثير من الكلام، وملأت مواقع التواصل الاجتماعي وشغلت خيال المهتمين بنظريات المؤامرة؛ كيف لا وقد تنبأت منذ ما يقرب من أربعين سنة بما نعيشه نحن الآن بسبب هذه الجائحة، مع وجود بعض الاختلافات بالطبع، إن على مستوى مدة حضانة الفيروس، أو درجة شراسته، أو حتى الحيثيات التي أحاطت بظهوره وتفشيه.

وعلى الضفّة الأخـرى، عـرف الإنتّاج الروائي الأوروبي على مـرّ التاريخ اهتمامـاً كبيـراً بالأوبئـة والجوائح؟ ولعـل أولى المحـاولات الخالـدة فـى هـذا المجـال مجموعة الديكاميرون للإيطالي «جيوفاني بوكاتشـيو -Gio vanni Boccaccio» (ألَّفها خلال الفترة الممتدة من سنة 1349 إلى سنة 1353). فعلى غيرار «أليف ليلية وليلية»، تتكوَّن هذه المجموعة من حكاية إطار وحكايات مؤطرة عددها مئة حكاية، يتكفَّل عشرة أفراد برواية عشر حكايات لكلَّ واحد منهم، من أجل تزجيـة الوقت؛ ذلـك أنهم فضَّلـوا الانعـزال فراراً من الطاعون الذي حلَّ بمدينة فلورانسا. أمَّا الحكاية الإطار، فتحكى عن الطاعون، أو الموت الأسود، الذي فجع المدينة الإيطالية، وما خلَّفه من ضحايا يفوقون الوصف. لقد اتخذ «بوكاتشيو» من الوباء ذريعة من أجل الحكى، وكأن الانعزال، أو الحجر الصحى، مناسبة من أجل الغوص في الذات من جهـة، والانفتاح على الآخـر أيضا؛ مناسبة للتعـرُّف على الـذات في مرآة كل من الأنا والآخر، ومناسبة كذلك للتعرُّف على المختلف والاستفادة منه. الجائحة إذا كانت واقعاً، فهي تفرض المواجهة؛ وأولى خطوات المواجهة تقتضى التعرُّف على الذات، فالآخر ، ثم الانخراط في مسلسل البناء بعد مرور العاصفة. وفي روايته «الحجر الصحي» (الصادرة سنة 1995) أبدع الروائي الفرنسي «جون ماري لوكليزيـو Jean-Marie Le Clézio» الحاصل على جائزة نوبل لـلآداب، في وصف ما يعانيـه مـن يكـون بداخلـه. تحكـي الرواية قصّـة أخويـن علـى مِتن سفينة في اتجاه موطنهما، غير أنه في لحظة توقف مؤقت للسفينة في ميناء زنجبار، تُكتشف إصابة فردين من مسافريها بالجـدري؛ وهـو ما جعـل السـلطات المحلّية تفـرض عليهم حجراً صحياً إلى أجل غير مسمّى. يحاول الروائي أن ينقل لنا في نفس الآن معاناة المصابين بالوباء، وخوف المعزولين بالقوة: من الوباء، من المكان المحتجزين فيه، ومن المستقبل المظلم والغامض. ولكن رغم ذلك، حاول أحد الأبطال أن يوجد لنفسه وسط هذا الفضاء الكارثي الباعث على التشاؤم فسحة أمل وفرجة تفاؤل من خلال انغماسه في التمتّع بالمناظر الطبيعية المبهرة المحيطة به، وأيضاً من خلال تذكّره السعيد لقصّة علاقته مع محبوبته.

#### في الأدب العربي

لم يخل الأدب العربي من إشارات إلى الأوبئة، إمّا بطريقة عابرة مثلما نجد مثلا في ملحمة الحرافيش (الصادرة سنة 1977) لـ «نجيب محفوظ» (حيث استشرى وباء فتك









#### بالمصريين وأمعن فيهم قتلا وتنكيلا باستثناء البطل «عاشور الناجى»، لتبدأ الأحداث الفعلية للرواية)، أو في ثلاثية الأيام (الصادرة سنة 1929) لـ «طـه حسين» (التي أشـار فى جزئها الأوّل إلى انتصار وباء الكوليرا فى مسقط رأسه، وكيف أنه فجعهم في أخيه)... وإما بجعل الوباء أساس الحكى الروائي، مثلما نجد على سبيل التمثيل في رواية «إيبولا 76» (الصادرة سنة 2012) لـ«أمير تـاج السـر». تحكى الروايـة مـن بيـن مـا تحكيـه فظاعـة وشراسـة وبـاء إفريقي بامتياز: «إيبولا» الـذي حصـد آلاف الأرواح وشـتّت شـمل مئــات الأســر. وتبقى مــن أهــمّ المحــاولات فــى هــذا الباب، سلسلة «سفاري» (ابتداءً من 1996) للمرحوم «أحمـد خالد توفيق»، التى خصَّص رواياتها بالكامل للحديث عن المشكلات الطبيـة قي القارة السمراء. بيْد أنـه في تضاعيـف حبكاته الروائية المتعدِّدة، يفاجئنا أحياناً بقدرته الغريبة على التنبؤ والتوقّع في مجال ظهور الأوبئة والجوائح؛ لذلك ذُكِر اسمه بقوة بعد انتشار جائحة كورونا، خاصة في العالم العربي. يقول في أحد أعداد سلسلته: «الكابوس الذي يطارد علماء الفيروسات في العالم كلَّه هو أن يعود وباء إنفلونزا عـام 1918 الــذي أطلقــوا عليــه اســم (الوبــاء الإســباني) إلــي الظهور. لقد فتك هذا الوباء بثلاثين مليونا من البشر؛ أي أكثر من ضحايا الحرب العالمية الأولى». ولعـل ما يجعلنا نقف مبهوتين أمام هذا الاستشراف، هو إشارته الغريبة هذه: «لهـذا لا نسـمع عـن أوبئـة الإنفلونـزا المُربِعـة إلَّا مـن جنوب شرق آسيا، حتى صار للفظة (إنفلونزا آسيوية) رنين يذكرنا بلفظة (طاعون) [...] الوباء الحقيقي المرعب قادم لا شكّ فيه، سيبدأ من مكان ما في الصين أو هونج كونج... ساعتها لـن يكـون لنـا أمـل إلّا فـي رحمـة اللـه، ثـم البيولوجيـة الجزيئيـة وسـرعة تركيـب اللقـاحّ». ■ نبيل موميد (المغـرب)



### تزدهر ثم تختفى قصص الخوف والبطولات

روايات الأوبئة، مثل الأوبئة، تزدهر ثم تختفي ضمن موجات متعاقبة. في الستِّينات، ظهر فيلمّ «سلالة أندروميدا - The Andromeda Strain»، لمايكل كريشتون. وشهدت فترة السبعينيات نجاحاً لافتاً لفيلم «الموقف» لستيفن كينج. وقدّم روبن كوك فيلم «التفشّى» في الثمانينات. وبحلول سنوات 2000، «الحرب العالمية» لماكس بروكس، و«دليل البقاء على قيد الحياة في الزومبي». في 2014، هيمنت إميلي سانت جون ماندل، بفيلمها «المحطّة الحادية عشر» حول طاعون مميت يسمّى «أنفلونزا جورجيا»، على قوائم الجوائز، وحصلت على اعتراف واسع النطاق.

مع فيروس كورونا، في الأذهان، يمكن أن تكون قراءة الكتب حول الأوبئة، إمّا تجربة مخيفة، أو تجربة رائعة فكريّا. بالنسبة إلى القرّاء في الفئة الأخيرة، تقول سيلفيا مورينو غارسيا، مؤلَّفة روايات «آلهة اليشم والظلُّ»، و«إشارة إلى الضوضاء»، «شاطئ بـلا ترويـض»: على الرغـم مـن أن الزومبى أصبـح مرادفاً للوباء، هناك عدد من الروايات التي تتجنَّبُ هذه العدوي الشائعة. نفدت رواية «أغنية الناجين» لبول ترمبلاي، في شهر يوليـو الماضـى، وهـى تتعلّـق بفيـروس يشـبه داء الكلّـب، مـع فترة حضانة قصيرة. وعندما تحدّثت إليه في مؤتمر بوسكون، أخبرني أن أخته، الممرّضة، ساعدته في صياغة أفكاره حول كيفية تعامل الخدمات الصحِّيّة في ماساتشوستس، مع مثل هذا السيناريو، كما تُوِّج عمل بول بوصفه «أفضل عمل رعب

وفى السياق نفسه، تقول لافى تيدهار، مؤلَّفة العديد من الروايات، بما في ذلك «القرن العنيف»، و«المحطة المركزية»، و«الأرض غيـر المقدّسـة»: «لقـد أحببـت فيلـم «بونتيبـول»، المقتبس من الرواية. ظهر فيروس اللَّغة، بالطبع، في وقت سابق، في كتاب «تحطّم الثلج» لنيل ستيفنسون، وهو الكتاب الذي ينهى حقبة عصر الإنترنت، لكن الروايتَيْن لا تختلفان. إحدى الروايات التي ذكرتها هي ملحمة كيم ســتانلى روبنســون «ســنوات الأرز والملــح». وقــد رجعــت إلــى الوراء، إلى أحداث «الموت الأسود» في القرن الرابع عشر، كنقطة انطلاق لروايتها، لكنها تتخيّل أنه سيقتل الجميع، تقريباً، في أوروبا. وفي السياق ذاته، أثارت الروائية نقطة مهمّة بالنسبة إلى مستقبل البشرية: مع تكرار لغة الفيروسات والإصابات والانتقال السريع واسع النطاق في أنظمتنا الرقمية، هل أصبحنا عرضة لشكل جديد من الوباء؟ وبما أننا أصبحنا

أكثر تكاملاً مع أجهزتنا الرقمية، هل أصبحنا عرضة للخطر، بشكل أكبر؟ ماذا لـو أصبحت، حتى المنازل والسيارات وحتى المفاعلات النووية، تسقط فريسة للعدوى الخبيثة؟

أمّـا «دیکامیـرون - The Decameron»، وهـی مجموعة قصص للإيطالـي جيوفانـي بوكاتشـيو، فقـد «كانـتُ بمثابـة التريـاق للطاعـون الـذي أهلـك المدينـة فـي ذلـك الوقـت بحكاياتهـا عن الحبّ والفكاهة والإثارة. يغادر عشرة صغار (سبعة منهم نساء، وثلاثة رجال) مدينة فلورنسا، حوالي عام 1350، وسـلاحهم القصـص بوصفها ملاذاً للمـوت المتربِّص. أمّا «مجلَّة عـام الطاعـون»، لدانييـل ديفو، أو اليوميّـات الوهمية التي كتبها أحـد صانعـى السـروج، بعـد أن قرَّر البقـاء في لندن التيَّ مزَّقها الطاعـون فـي عـام 1665، فقـد كتبـت بمنهجيـة ودقـة عاليـة، ويمكن القول إنها رواية صحافية عن الطاعون الدبلى في العاصمة الإنجليزية. وفي جميع الأوبئة، بشكل عامّ، الأغنياء هم أوَّل من يغادر المدينة. يلاحظ ديفو ذلك في مذكِّراته، واصف الخدم الذين يساعدون النبلاء وعبيدهم للخروج، بسرعة، إلى الريف، بعيداً عن آلام الوباء.

وفى الفصل (28) من «المخطوبون»، الرواية التاريخية، للإيطالي ألساندرو مانزوني، يصف الأخير ردود فعل سكان ميلانـو تجـاه الطاعـون، عـام 1648. يتـمّ احتجـاز المصابيـن فـى جناح الجـذام، في المدينة، بهـدف كبح العـدوي. ويُقبَض على أكثر من 10 آلاف (بيـن رجـل وامـرأة وطفـل) فـي جميـع أنحـاء المدينـة، ويتـمّ عزلهـم فيي (288) غرفة، وليس من المسـتغرب أن يُقضَى عليهِـم هناك. أغلقت المتاجر ، وأفرغت المصانع ، في الوقت الـذي يمـوت فيه 100 أو أكثر في سـجن الطاعون، يوميّاً. ومـن أشـهر الروايـات، فـي هـذا البـاب، نذكـر «الطاعـون - La Peste»، لألبـرت كامـو، وهـي قصّـة أكثـر حداثـةً مـن الخيـال الوبائى، بطلاها هما: الطبيب برنارد ريو، والشابّ جان تارو الذي يحتفظ بسجلّ دقيق، للأحداث، زمن انتشار المرض. على غـرار الحكومة الصينية في ووهان، حاليّاً، أمرت السـلطات الفرنسية، آنـذاك، بتطويـق مدينـة وهـران الموبـوءة، وأجبـرت السكَّان على ملازمة منازلهـم لمنـع انتشـار الطاعـون.

وفي الروايـة، أيضـاً، نجـد أنـه حتى بعـد فصـل البطـل ريـو عـن زوجته، ظل يحارب المـوت بجانـب تـارو، وهـذا يحيلنـا علـى الأخبار التي تصلنا، اليوم، عن إصابة المئات من الأطبّاء والممرِّضيـن الصينييـن بالعـدوي، وموتهـم في أثنـاء مكافحتهم الوباء. في رواية كامو، كذلك، الطاعون ليس مجرَّد حدث مـادّي، بـل هو رمز لأفكار الفاشـية والنازية التـى هُزمت، حديثاً، في أوروباً. وخلصت الرواية إلى أنه مع تفشَّى الأوبئة، وما يرافق ذلك من تصرُّفات سـلبية، يظهر الأبطال «أشـياء تسـتحقَّ الإعجاب أكثر من الاحتقار». قبل كل شيء، يلاحظ الروائي أن النصـر ضـدّ الطاعـون لـن يكـون نهائيـا، أبـدا: لمنـع انتصـار الموت، يجب أن تستمرّ المعركة ضدّ الخوف.

MANASTEINN

في روايات الأوبئة،

يظهر المرض كخطر

داهم على الجتمع،

لكنه يؤثّر حتى في

غير المابين. ومن

الصعب قراءة أيِّ من

هذه الروايات، دون

المعاصر

التفكير في واقع عالمنا

أمّا روايـة «حجـر القمـر: الفتـى الـذي لـم يكـن أبـداً»، للكاتـب الأيسلندي «سيجون - Sjón»، فتقوم -إلى حَـدّ كبيـر- على خلفيــة ريكيافيــك، للعــام 1918، عندمــا تســبَّبت الأنفلونــزا الإسبانية في هلاك معظم السكّان. ورغم طابعها الغنائي، كانت تنقل الواقع إلى حَدّ كبير، وجوانبها الأكثر شبها بالحلم تظهـر -في الغالب- في سياق المـرض أو الهذيان. بطـل الرواية هـو مانـى سـتين (مـن هنا جاء عنـوان الروايـة) شـابّ مثلى مولع بالأفلام، ويحمـل وعيـا مفرطـا بـأن هنـاك شـيئا مـا يحـدث فـى العالم، من حوله.

معظم أحداث الرواية تتجلّى، للقارئ، من خلال نافذة زيارات



ماني للسينما (كانت الأفلام صامتة ومصحوبة بالموسيقي)، ثـم تُتطـوّر إلـى صـور حيّـة حيـث تبـدأ الأنفلونـزا فـى التفشّـى بيـن السـكّان المحليّيـن. يكتـب سـيجون «هنــا، أصبحـت دور السينما أكثر هـدوءًا»، واصفا خطورة الوباء من خـلال تقلُّص أعداد الموسيقيين الذيـن يعزفـون موسـيقى الأفـلام الصامتـة. إنها نافذة خاصّة على المدينة، نافذة تكشف ما يدور داخل الأسوار. وسرعان ما انتشر هذا الصمت خارج المسرح ليخيّم على المدينة، بأكملها.

يجثم الصمـت المشـؤوم علـى الجـزء الأكثـر ازدحامـاً، والأكثـر نشاطا في المدينة؛ فلا أثر للحوافر، أو قعقعة عجلات العربات أو هديـر السـيّارات، أو أزيـز الدرّاجات الناريـة، أو رنين أجراس الدرّاجات. لا تسمع ضجيج ورش النجّارين، أو دويّ دكاكين الحدادة، أو صرير أبواب المستودعات.

قدّمت عدّة تفسيرات لوباء Dragonscale الخيالي، على امتداد الكتاب. البعض يشير إلى مخلَّفات الحرب الباردة، أو ربّما مادّة من صنع بعـض الشـركات الشـرّيرة. وهنـاك مـن يهمس بتفسـيرات دينية، والبعض الآخر يحاولون الغوص عميقاً فَى تأويلاتهـم. لكـنّ هيـل، بحكمتـه، يصـرّ علـي هـذا الشـعور بالغموض. ورغم وجود بعـض التفسـيرات المنطقيـة أكثـر مـن غيرها، لم يتمّ التحقّق من أيِّ منها، على الإطلاق. من وجهة نظر سردية، كلُّ ذلك قد يكون منطقيّاً: فالكتاب لا يتحدَّث عن الطاعون بحدّ ذاته، بل حول كيفية تغيير المجتمع.

في «رجل الإطفاء»، و«حجر القمر»، و«ديكاميرون»، وغيرها من روايات الأوبئة، يظهر المرض كخطر داهم على المجتمع، لكنه يؤثّر حتى في غير المصابين. ومن الصعب قراءة أيِّ من هذه الروايات، دون التفكير في واقع عالمنا المعاصر: المخاوف التي تواجهها شخصيّاتها هي نفسها المخاوف التي يواجهها الكثيرون في وقتنا الجاضر. إن إضافة عنصر الأوبئة إلى الروايـة يزيـد مـن حـدّة التوتّر، وصعوبـة الرهانـات، ويذكّر القرّاء بضعف قدراتهم ضمن هذا المخطط الكبير للأشياء. ■ توبياس كارول □ ترجمة: عبدالله بن محمد (تونس)

Literary Hub.com



#### «يوميّات عام الطاعون» (1722)

رواية خيالية عن وباء الطاعون الأسود الذي ضرب لنـدن عـام 1655 للمؤلَّـف «دانيـال ديفـو Daniel Defo» وهـى كالكثيـر مـن كتاباتـه الأخرى، مثل «روبنسون كروزو» (1719)، تتميَّز باهتمام مثير للدهشة بالتفاصيل. في الرواية ينتقل آلرّاوي من منزل إلى منزل، ويسجّل الملاحظات المروعة للطاعون على الحياة اليومية على طول الطريق. يُشار إلى «يوميّات عـام الطاعون» فـى الحقيقة لكونهـا أكثر تفصيلاً من يوميّات طاعـون «صموئيل بيبيـس Samuel Pepys» الواقعيّـة.

«أورموند، أو الشاهد السرّي» (1799)

تـدور أحـداث روايـة «تشـارلز بروكديـن بـراون Charles Brockden Brown» خــلال انــدلاع الحمى الصفراء التاريخية المدمِّرة عام 1793، والتي أصابت سـكّان فيلادلفيـا. كان هـذا حدثـاً عـاشَ فيـه المؤلِّف، وفقَد أفضـل صديق له. تركّز الرّوايـة مـن الناحيـة الموضوعيـة علـى الطـرق التي يتغيَّر بها الأفراد كردّ فعْل على بيئاتهم الاجتماعية، وتتابع بطلة الرواية «كونستانتيا» (وهي امرأة شابة تكافح من أجل إبقاء أسرتها في المنزل وإطعامها عندما يفقد والدها عمله أثناء تفشّى المرض) وعلاقتها بأورموند الغامض. إنّ بعضَ التفاصيل الدامية بشأن آثار الطاعون قد تزعج حتى القرّاء المعاصرين! تشتهر مؤلفة الرواية «ماري ولستونكرافت شيلي Mary WollstonecraftShelley» باختـراع رواية الخيال العلمى من خلال روايتهاالأولى «فرانكنشـتاين» Frankenstein (1818). كمـا كتبت روايـة عـن مـا بعـد نهايـة العالـم أثـرت بشدّة على روايات الطاعون - تدور أحداثها في نهاية القرن الحادي والعشرين، وتمثّل وجهة نظر رجل وحيد «ليونيل فيرنى» - والذي يشاهد زوال الجنيس البشري. تعتمد الشخصيات التي تمّت مواجهتها على طول الطريق على أشخاص من دائرة شيلي الاجتماعية،مثل بيرسى بيش

#### «الأرض تبقى» (1949)

تتحَّـث روايـة الكاتـب الأميركـى «جـورج ر. ستيوارت - George R. Stewart» عن أنه بعد التّعافي من مرض غامض يقتل غالبية سكان الولايات المتَّحدة ، ينطلق «إيشروود ويلسون» في رحلةِ عبْر أميركا لاكتشاف من يوجد هناك أيضا، محاولا في نهاية المطاف بدء المجتمع من جدید. روایة ستیوارت لم تتطوّر بشکل جیّد من حيث النوع والسياسة العرقية، لكنها لا تزال مثيرةً للاهتمام كمخطِّط لروايات ما بعد نهاية العالم في القرن العشرين. إنه فحصٌ



Minister Property Co.

ORYX AND CRAK

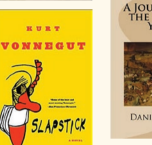
THE

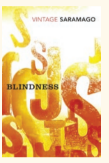
LAST MAN

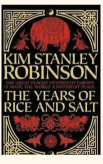
MARY

SHELLEY

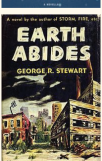
MARGAR







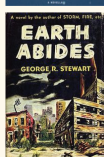












مثيرٌ للاهتمام بمخاوف الولايات المتَّحدة بعد الحرب، والتي يمكن تتبّع الكثير منها حتى

#### «الكوميديا التهريجية!»

مثل كثير من مؤلفات «كورت فوننيجوت Kurt Vonnegut» (الكاتب الأميركي)، يعتبر عمله هذا من نوع الكوميديا السوداء الجدّية. تقع أحداث هذه الكوميديا في نيويورك حيث يعيش السكَّان في عزلة، ويرويها من خلال السّرد الارتجاعي ملك مانهاتن البائد. من بين الكـوارث الأخـري كانـت هنـاك تجربـةٌ وطنيــةٌ خاطئة: بدأت الصين بتقليص مواطنيها من أجل توفير الموارد. والنتيجة أنهم يتقلَّصون في النهاية إلى الحجم الذي يتم استنشاقه من قِبل البشر من ذوى الحجم العادي، ممّا يـؤدِّي إلـي تفشّـي الطاعـون الـذي يهـزّ العالـم

#### «العمى» (1995)

تُفصّل روايـة «خوسـيه سـاراماغو - -José Sara mago» (الرّوائي البرتغالي) تفاصيل تفشّ وبائيّ مفجع في مدينة لم يُذكراسمها يسلب الناس مـن أبصارهـم.ردّاً علـى تفشّـى الوبـاء، تقـوم الجهات المختصّة بجمْع المصابين والحجْر الصحى عليهم. تتحوّل الأمور بسرعةِ إلى فوضى حيث أنّ المكفوفين يعاملون بقسوة من قبل المسؤولين. ربما يكون «العمى» هو الكتاب الأكثر خبْثاً في هذه القائمة والذي ربَّما يقول شيئاً - الاقتراب بحذر!

#### «سنوات الأرز والملح» (2002)

قد یکون کیم «ستانلی روبنسون Kim Stanley Robinson» (الكاتب الأميركي) معروفاً بشكل أفضل لاهتمامه بالتنبؤ بالمستقبل في روايات الخيال العلمى - مثل «ثلاثية المريخ» (-1993 (1996 Mars trilogy) و«أورورا» (2015)، ولكنه في «سنوات الأرز والملح» ينظرإلى الماضي، متكهنا بما كان سيحدث إذا جرى قتل 99 % من سكَّان أوروبا بدلاً من ثلثهم بسبب الطاعون الأسود. تحكى الرّوايـة، التـى تنقسـم إلى عشـرة أجـزاء، قصّـة عالُـم غربـي يتـم بنـاؤه علـي مـرّ العصور مع تأثيرات مختلفة إلى حدٍّ كبير.

#### «أوريكس وكريك» (2003)

هذا الكتاب (الذي هو الجزء الأوّل من ثلاثية (Madaddam) التى قامت بتأليفها الرّوائية الكنديـة «مارغريـت أتـوود - -Margaret At wood» مــا بيــن عامــيّ 2003 و2013، هــو مــن وجهـة نظر شخصية تعانى من فقدان الذاكرة، يدعى «سنوومان»، والـذي قد يكون آخر إنسـان

على قيد الحياة. ومن خلال السّرد الارتجاعي، نبدأ بالتعرّف على المزيد من حياته قبل نهايـة العالـم - حيـث يكـون فـى ذلـك الوقـت قد عمل جنباً إلى جنب مع أفضل صديق له «كريك» في مختبر لعلْم الوراثة حيث كأنت تُجرى تجارب محفوفة بالمخاطر على كلِّ من الحيوانات والبشر.

«عام الطاعون» (2007)

في جـزء أوّل آخـر مـن ثلاثيـة ألّفهـا «جيـف كارلسون Jeff Carlson»، تتخيَّل القصّة المثيرة عالَماً خرجت فيه تقنية النانو عن السيطرة، ممّا أدّى إلى «طاعون آليّ» يقتل أيّ مخلوق ثديئً يصيبه. لكنّ الطاعون لا يستطيع البقاء على ارتفاعات عالية. ولهذا فرّ البشر الناجين إلى أماكن مثل جبال روكى فى كولورادو، للعيش علَى ارتفاعاتِ تصلُ إلى أكثر من 10000 قدم. في هذه الأثناء، يحاول روّاد الفضاء العالقون في محطَّة الفضاء الدولية إيجاد حلِّ للوباء - وينجحون في ذلك.

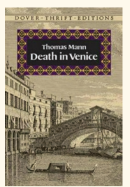
«التبرّع بالنّوم» (2014)

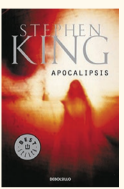
تتحدث رواية الكاتبة الأميركية «كارين راسل Karen Russell» عن أنّ وباء الأرق يبدأ باكتساح الولايات المتَّحدة، مع بقاء الأفراد مستيقظين لأسابيع متتالية بلا انقطاع إلى أنْ يفارقون الحياة بصورة مأساوية. الطريقة الوحيدة لمجابهـة الأرق هي نقل النوم من متبرّع سليم. وهناك منظمة أنشئت لإدارة عملية نقًل الدم تدعى (Slumber Corps The). عندما يكتشف «تريش»- أحد مستخدميها- أوّل متبرعٌ عالمي يمكن أن يعكس نومه أرق أيّ شخص - يتَّضح أنّ ذلك المتبرّع إنما هو طفلٌ رضيعً.

«آخر أطفال طوكيو» (2018)

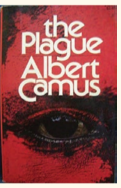
رواية الخيال العلمي هذه، التي كنبتها المؤلَّفة اليابانيـة «يوكـو تـاوادا Yoko Tawada»، تقـع إلى حدُّ ما خارج النطاق العادي للوباء. في عمل تاوادا التجريبي، كلُّ جيل في اليابان یولـد بشـکل غامـض مـع ضعـفِ فـی جهـاز المناعـة بشـكل تدريجيّ. وفي حيـن أن الرجـال والنساء الأكبر سنّاً الذّين يصلون طبيعيّاً إلى سن المئة يظلون معافيـن وفـى أحسـن حـال، فإن الأجيال الشابة تكافح من أجل العيش لما بعد الطفولة. وهذه الرواية تتابع مأزق المسـنّ «يوشـيرو»- الرّاعـي الوحيـد لحفيـده الأكبر «مومى» - والذي على الأغلب قد يعمّر أكثـر مـن حفيـده. ■ سارة كولين □ ترجمـة: حسام حسنى بدار (الأردن)

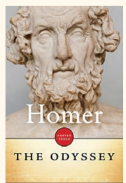
المصدر: www.headstuff.org











👍 في عام 1978، أصدر الأميركي «ستيفين كينغ King» روايته «The stand» (الموقف)، التي تتناول انهيار المجتمع بفعل نشر سلالة معدَّلة من فيروس الإنفلونزا، وكجـزء، وفـق الحبكـة السـردية، مـن حـرب بيولوجيـة تأتـى على النسبة العظمى من سكّان الكون. يندرج العمل ضمن الخيال العلمي وأدب الرعب، ويصنُّف تحت أدب نهاية العالم الذي راج بعد الحرب العالمية الثانية، لذلك فإن ترجمة العنوان إلى الإسبانية، سواء بـ«Apocalipsis» (في إسبانيا)، أو «رقصـة المـوت» La danza de la muerte (فـى أميـركا اللاتينية)، يستجيب لمخزون الذاكرة الجمعيّة الكونيّة عامّة، والغربيّة خاصّة حول فكرة نهاية الزمان.

قبل انقضاء القرن العشرين، تحديداً في عام 1995، أصدر البرتغالي خوسيه ساراماغو روايته «العمي»، التي تدور حول وباء يجتاح المدينة المعاصرة. وفيها يأتي على سرد تداعيات تفاقم الأوضاع وفقدان البصيرة الإنسانوية أمام فردانية العدميّة الفوضوية، وتأثير كلّ ذلك على النظام الأخلاقي وتفكك المجتمع. وفي عـام 1947، كان ألبيـر كامـي قـد أصدر روايته الشهيرة «الطاعون»، التي تدور أحداثها أثناء طاعون مدينة وهران، وفيها يحبك الكاتب في نسيجها السردي القلق الوجودي، وسؤال الكينونة. وقبل ذلك في عام 1912، نشر توماس مان روايته «موت في البندقية» التي تقدَّم بالتوازي مع تطوّر حكائيتها، توصيفاً ينزّ منه فكر نيتشه، ويوجز سيمياء الانحلال أمام تهديد الموت بوباء الكوليرا الذي يلوح في الأفق.

يُعثَر على نصوص ثقافية حول الأوبئة في عصور مختلفة، يكفي تذكّر رائعة سـوفوكلس «أوديب ملـكاً» (429.ق.م)، التي يشــكُل الوبـاء، الــذي أصــاب مدينــة طيبــة، مكونــاً جوهريــاً في بنيتها التراجيدية. كذلك معاناة القوات الإغريقية في «إلياذة» هوميروس الملحميّة، من وباء يأتى على حياة الجنود، بسب تجرؤ آغاممنون على اتخاذ ابنة كاهن أبولو محظيّة له. وفي «العهد القديم» شكّلت سيرورة الطامات الكبيري، والجوائح عاملاً أساسياً في مصير البشرية في النصّ السردي، إضافة لدورها في تعددية التأويل النصى والتفسير. ولم يتوقَّف الوباء عن الظهور في النصوص الأدبية، بل شكل عتبة «الديكاميرون» لبوكاتشيو في القرن الرابع عشر، حيث ينزوي عدد من الشبان خارج فلورنسا هرباً من جائحة «الموت الأسود» (الطاعون)، التي بدأت عام 1348، ويأخذون بسرد الأقاصيص لقتل الوقت، وربَّما لمحض تحدّيه. وفي معرض الحديث هنا لابدّ من الإشارة للرواية المعنونة «يوميّات سنة الطاعون» للإنكليزي دانييل ديفو، والتي رأت النور عام 1722، وتدور حول محنة أحد الأفراد خلال الوباء الرهيب الذي اجتاح لندن سنة 1665. كما تندرج في السياق السردي نفسـه رواية «الخطيبان» التي صدرت 1827، لأليساندرو مانزوني، وفيها سرد لمشهدية الرعب وتأثيره المجتمعي، وفضح النفاق الديني والدنيوي المتفشّى أثناء تفشّى الطاعون في إيطاليا في العقد الثالث من القرن السابع عشر. ■ أثير محمد على (سورية- إسبانيا)

# تأمّلات ثقافيّة في الظرف الكوني

ليس ثمّة وجود لحكاية أو سرديّة كبرى في (ألف ليلة ولية) حـول وصـف المـدن التـى أبادتهـا الأمـراض والأوبئـة. بيـد أن حكاية «مدينة النحاس» على سبيل المثال، وهي واحدة من الحكايات الأثيرة في متن «الليالي»، تبدو الأقرب إلى هذا النمط من السرود، رغم أنها لم تكن سوى مدينة السحر أو الطلسم الذي دفع الأمير موسى وصاحبه طالب بن سهل إلى الدلوف إليها وهي خاوية على عروشها كالخارجة للتوّ من طاعون عظيم أو وباء لا حدّ له. وإذا بالأمير موسى الذي يشبه عاشور الناجي في ملحمة «الحرافيش» لنجيب محفوظ يتفقُّد أحـوال الموتى الذيـن يشـبهون الأحيـاء ، كل علـي هيئتـه التي قبض عليها، والدم يكاد يفرّ من وجوههم وأجسادهم كتماثيل الشمع المخاتلة للناظرين، لكنهم طاعنون في موت وسُبات عظيم. ثم يلف اللوح المذهّب بين يدي الأميرة الجالسة على سريرها نظر الأمير موسى، فيقرأ ما فيه من وصية توجز حكاية مدينتها العجيبة التي ابتُليت بمجاعة أودت بهم جميعا إلى حتوفهم، وفي نهاية الحكاية تسرد الأميرة وصيتها لأوّل طارق لأبواب المدينة المسحورة متضرّعة إليه أن يأخذ من الذهب والجواهر ما شاء إلَّا أن يكشف ما عليها من ثياب تستر عورتها وجهازها من الدنيا.

في مثل هذه المرويّة المتخيّلة، هل يمكن النظر إلى مدينـة النحـاس بوصفهـا الصـورة القديمـة لمدينـة «ووهـان Wuhan» التي تولَّـد فيهـا رعـب أسـود فجّـره خـروج فيـروس كورونا (المعروف دولياً الآن باسم «COVID 19») من قمقمه منـذ أسـابيع معـدودات؟ بالقطـع لا. ليـس ثمّـة صلـة بينهمـا، لكنها مجرَّد مقاربة سرديّة تدفع القارئ والباحث الثقافيّ أو السياسيّ أو السوسيولوجيّ إلى المقارنة والتأمُّل في مصائر البشر والممالك والبلدان، خصوصا عندما يعبث الإنسان بحياة أخيه الإنسان عبر ممارسة السحر الأسود أو عندما يعبث بالطبيعة عبر تخليق الفيروسات الفتّاكة، إمّا متذرِّعا بمواجهـة عـدو حقيقـىّ تدفعـه إليه دوافـع عرقيـة وعنصرية، أو عدو متخيّل لا يدرى أن رغبته في ممارسة السيطرة المطلقة عليه باستخدام أسلحة بيولوجيّة دقيقة أمرٌ محفوفَ بالمخاطر القصوى مهما امتلكت مختبراته أعلى معايير الجودة في وسائل الأمن والحماية البيوتكنولوجيّة. وربَّما خير دليل على ذلك مجرَّد ذكر بعض الحوادث التي لم يخل التاريخ البشريّ الحديث منها، مثل إطلاق الروس جثثا مصابة بالطاعـون علـى القـوات السـويدية عـام 1710، أو اسـتخدام

بريطانيا العظمى فيروس «الجدري» الفتّاك للتخلُّص من السويديين، أو استخدام الجيش الألمانيّ في الحرب العالمية الأولى- حسب رواية بعض المؤرِّخين- سلاح الجمرة الخبيثة والكوليرا وفطريات القمح لتهديد الأمن الغذائي لأعداء ألمانيا النازية، أو نشر الألمان أنفسهم لمرض الطاعون في روسيا وإرسالهم قطعانا من الماشية مصابة بالحُمّى القلاعية إلى الولايات المتّحدة الأميركيّة، وغير ذلك من مرويّات وأخبار كثيرة متداولـة حـول أنفلونـزا الخنازيـر ووبـاء متلازمة «سـارس SARS» وغيرهما، حتى غدونا اليوم، ونحن في الربع الأوّل من القرن الحادي والعشرين، متورِّطين بوصفنا شخصيات واقعيـة لا متخيّلـة فـى تشـكيل سـرديّة جديـدة للرعـب الكونـى المعـروف حاليـا باسـم «كوفيد- 19». فهـل نعيـش الآن رحلـة الإنسان المُعاصِر من التحضّر إلى الوحشية أم العكس؟ اللافت للنظر أيضا أن الحكايات الرمزيّة الإيطاليّة التي تنتسب إلى العصور الوسطى المعروفة باسم «ديكاميـرون -Decam eron»، أو «الكوميديا البشريّة» التي كتبها المُؤلِّف جيوفاني بوكاتشيو (1313 - 1375) في القرن الرابع عشر، تنبني حكايتها الإطار على قصّـة تتضمَّـن مئـة حكايـة ترويهـا مجموعـة مـن سبع شابات وثلاثة شبان يلجأون إلى الاحتماء ببيت معزول يقع خارج مدينة فلورنسا هرباً من الموت الأسود أو الوباء العظيم الذي ضرب مدن إيطاليا كلها في عام 1348م، فكانت كارثة إنسانيّة يصفها بوكاشيو بصورة تمثيليّة مرعبة (بوكاشيو، ديكاميـرون، ترجمـة صالح علماني، ص: 40 - 45). وليس بعيدا عـن وبـاء ديكاميـرون روايـة (الطاعـون La peste) لألبيـر كامـي التي تحكي قصّة بعض العاملين في المجال الطبيّ الذيـن يتآزرون في زمن الطاعـونِ بمدينـة وهـران الجزائريـة، ويطـرح الروائيّ من خلالها جملةً من الأسئلة حول ماهية الإنسان والقـدَر، ويتنـاول شـخصيّات تنتمـي إلـى طبقـاتٍ اجتماعيّــة مختلفة ترصد أثر الوباء الكاسح عليهم.

#### من الخوف الفرديّ إلى الفزع الجمعيّ

في عالم السينما، نجد أن عدداً كبيراً من أفلام الرعب التي تتحدّث عن ثيمة «الوباء» الجامح أو عالم الفيروسات والجراثيم الفتّاكــة قــد احتــل موضعــا خاصّــا مــن شاشــات السينما العالميّة المُعاصِرة. وتعرف باسم أفلام «Pandemic movies» أو «Virus movies». وهـى سلسـلة مـن الأفلام التي تتحدَّث عن أوضاع البشر ومآلاتهم بعد تفشَّى الوباء ، وغالباً

ثمّة ظرف كونيّ جديد تتشكّل ملامحه شيئاً فشيئاً بالتزامن مع أخبار كورونا المتواترة يومياً. وما علينا نحن العرب إلَّا أن نبادر إلى المشاركة فيه، دون أن نفقد هويّاتنا أو خصوصيّاتنا، على ألا نكتفى بفضيلة التأمّل والجلوس على الأريكة لمشاهدة عالم يتحرَّك بسرعة البرق الخاطف أمام أعيننا عبر الشاشات



### ما يتـمُّ رصـد وجهـة النظـر السـرديّة مـن خـلال متابعـة أسـرة واحـدة أو رجــل وامــرأة، مثــل فيلــم «Pandemic»، و«Carriers»، و«Outbreak»، و«Days 93»، و«Containment»، و«The Day after Tomorrow» و« و«Contagion»، وغيرها من قائمة الأفلام التي أخذت تستعيد مشاهدتها بنسب بالغة الارتفاع نتيجة ما يمر به عالمنا اليوم. ففي أحداث فيلم «Contagion» (أو «عـدوی»)، تُلقَـی سـيدة أعمـال حتفهـا بسـبب انتشـار عـدوى فيـروس غامـض وقاتـل أثنـاء رحلتهـا إلـى الصيـن. وبعـد اطّـلاع المشاهد العالميّ على واقعـة مدينـة ووهـان الصينيـة التـي انطلـق منهـا فيـروس كورونـا الحقيقـيّ، تـم صنـع عـدد مـن التشـابهات علـي مسـتوي التلقِّي والمشاهدة بين أحداث الفيلم والواقع المعيش، خصوصا عندما وُضعت مدينة شيكاغو الأميركيّة في الفيلم تحت الحجر الصِّحيّ، في مقابل عمليات الإغلاق الهائلـة التي حدثـت في الواقـع الفعلي في الصين، ثـم الولايـات المتَّحـدة الأميركيّـة وإيطاليـا وباقـي دول العالـم تباعـاً. لقـد عـزَّزت هـذه التشـابهات كثيـرا مـن شـعبيّة الفيلـم فـي الأسـابيع الأخيـرة، خصوصاً بعـد أن نشـرت الممثَلـة الأميركيّـة «غوينيـث بالتـرو Gwyneth Paltrow» صورة لنفسها وهي ترتدي «كمامة» على وجهها في رحلة لها عبر الأطلسي في فبراير/شباط الماضي. إن ما تعرضه سلسلة أفلام الفيروسات هو شكل من أشكال التكريس لوضعية الفزع الجمعيّ الذي يرسم تصوُّرات فانتازية عن نهاية العالم الذي يبلغ فيه الإنسان حتفه بسبب عبثه بالطبيعة وما يخوضه من حروب بيولوجيّة وكيماويّة متعدِّدة ستأتى على الأخضر واليابس، ولن يجد الإنسان آنئذِ سفينة نوح لينجو من خراب شامل سيبيد كلُّ شيء.

#### هل سيتغيَّر العالم بعد كورونا؟

في تقرير مهـمّ أقـرب إلى اسـتطلاع الـرأي قامـت بـه مجلّـة «فورين بوليسي Foreign Policy» (صدر عن مركز أفق المستقبل، تحت عنوان «ورقة استشرافية: هل سيتغيّر العالم بعد القضاء على كورونا؟»)، طلبت المجلّة الأميركيّة من اثني عشر مُفكّراً سياسيّاً ودبلوماسيّاً بارزاً من جميع أنحاء العالم تقديم توقّعاتهم لما سيحدث للنظام العالمي بعد الوباء. تراوحت إجاباتهم حول ما يمكن أن يحدث من تحوُّل للسُّلطة والنفوذ من الغرب إلى الشرق ممّا قد يزيد من «تشويه النموذج الغربي»، وتراجع «العولمة» أو على الأقلُّ تحوُّلها من عولمة متمركزة حول الولايات المتَّحدة الأميركيّة إلى عولمة متمركزة حول الصين. ومن المرجَّح أن تسهم هذه الأزمة في تعميق تدهور العلاقات الصينيّة الأميركيّة وإضعاف التكامل الأوروبيّ، وربَّما تفكُّك منظومة الاتِّحاد الأوروبيّ الذي لم ينجح في تقديم الدعم المتوقع لمواطني دولـة أو أخـري. إن مثـل هـذه الأزمـة العالميّـة قـد تـؤدّي إلى استعادة القوميات المُتعدِّدة أو تدفع بعض الدول إلى المزيد من الانغلاق والخصوصية وتعزيز منظومات الرعاية الصِّحيّة وتقليل الهجرات، وغير ذلك من نتائج وتداعيات سوف تظهر في السنوات القليلة المقبلة. ولسوف يطال هذا التغيُّر مجتمعاتنا العربيّة التي أرجو لها المزيد من التكامل الاقتصاديّ والتكنولوجيّ وتبادل الخبرات المعلوماتيّة لمواجهة نقص موارد المياه وحروب الفيروسات التى قد تتصاعد وتيرتها مستقبلاً كبديل عن الحروب التقليديّة.

لقد خالفت الحضارة الغربيّة مسارها المعلن في بحثها عن رقيّ الإنسان وسعادته عن طريق العلم والحرّيّة والتنوير والتقدُّم التكنولوجيّ، واختزلت دورها في مدوّنة التاريخ الحديث منذ القرن التاسع عشر في سلسلة حروب مدمّرة وممارسة رغبات كولونيالية مدجّجة بالأسلحة، على حساب العقل الأوروبيّ والعدل الاجتماعيّ المنشود. لم يكن تخليق الفيروسات وتطوير الإنسان الآلي والصِّراع على غزو الفضاء بين أميركا وروسيا، وكذلك الصِّراع على امتلاك ترسانة من الأسلحة النووية، سوى تعبير عن الحلم بصناعة الإنسان الخارق «السوبرمان» القادر على حُكم العالم بأسره الـذي ترسـم تفاصيلـه الكثيـر مـن أفـلام السـينما. إن التحـوُّل مـن الثورة الصناعيّة إلى إنسان ما بعد الحداثة، وتمديد حقبة الحرب الباردة بين الرأسماليّة والاشتراكيّة، وسقوط جدار برلين، وتفجير برجى التجارة العالميين، وتصاعد مدّ الإرهاب العالميّ، ورفع الغطاء عن الصِّراع بين الصين والولايات المتَّحدة الأميركيّة على زعامة العالم، وغير ذلك من أحداثِ عالميّـة متباعدة، هي موتيفات سرديّة لمشهد سوسيوثقافيّ متّصل الحلقـات يمكـن قراءتـه بوصفـه «متواليـة سـرديّة»، أو النظـر إليه علـى الأقلّ باعتباره شكلاً من أشكال «العولمة السرديّة» كما يقول سعيد يقطين، حيث نجح وباء كورونا في توحيد العالم من جديد على شيء واحد هو الخوف الجمعيّ أو الفزع الكونيّ.

ربَّما يكون من الصعوبة بمكان التنبّؤ بما سيبدو عليه شكل العلاقات الدوليّة واقتصادات العالم بعد القضاء على كورونا في السنوات القليلة المقبلة. لكنّ شيوع مصطلح التباعُد الاجتماعيّ (Social distancing) بما يتضمّنه من طرح جديد لمفهوم الخصوصيّة الآمنة، فضلاً عن ممارسة العالم كلُّه في وُقتِ واحد طرقا متشابهة من تقنيات التعلم عن بعد (E. Learning) أو التعلُّم الإلكتروني (Online Learning)، والبحث عن وسائل مغايرة للعيش والعمل بديلاً عن التعامل المباشر ، كلَّها مؤشرات تنبئ عن أن ثمّة ظرفاً كونيّاً جديداً تتشكّل ملامحه شيئاً فشيئاً بالتزامن مع أخبار كورونا المتواترة يوميا. وما علينا نحن العرب إلَّا أن نبادر إلى المشاركة فيه، دون أن نفقد هويّاتنا أو خصوصيّاتنا، على ألّا نكتفي بفضيلة التأمّل والجلوس على الأريكة لمشاهدة عالم يتحرَّك بسرعة البرق الخاطف أمام أعيننا عبر الشاشات. ■ محمد الشحات

# رحلة محمَّد الحارثي الأخيرة فلفل سيلاني أزرق

طالب الجيولوجيا بجامعة قطر، نهايات القرن الماضي، طوَّحت به الحياة بعيداً قبل أن يبلغ مستقِرّه الأُخِير في بلدته «المضيرب» شرق عمان. في معرض مسقط، هذا العام، كان صدور كتابه المتأخَّر نوعاً من حدث أدبي مهمّ، على الصعيد الروّحي لقرّائه، على الأقلّ. هكذا استقبل القرّاء كتاب «فلفل أزرق» للشاعر الراحُّل محمَّد الحارثي، وهو رحلتَّان إلى سرنديب أو سيلان المعروفة بـ«سيرلانكا» اليوم.



تجاوز محمَّد الحارثي، مدفوعاً بحبّه للشعر، الأطرَ التقليدية للشعر، وسما بتجربته إلى النبض المعاصر لقصيدة النثر العربيّة، وشكَّلَ، مع شعراء عمانيين غيره، كوكبةً شعرية ساهمت في حركة قصيدة النثر

كان الشاعر العماني المعاصر محمَّـد الحارثي يعمـل على مسوَّدة كتاب الرحلات الأخير هذا، قبل أن يدخل في نوبة المـرض الأخيـرة التـي أدَّت إلـي وفاتـه، وبقـي العمـل رهيـن حاسوبه الشخصى حتى تمكّنت ابنته الفنّانة ابتهاج الحارثي من معالجة الحاسوب، واستخراج العمل، ثم عهدت به إلى الروائية جوخة الحارثي، (أوَّل عربيّة تحوز جائزة «مان بوكر»العالميــة للروايــة، لعــام 2019، عــن روايتهــا «سـيّدات القمر»)، لتشرف على المراجعة النهائية للكتاب، الذي كان فى أطواره النهائية على يد الكاتب نفسه. وهكذا، صدر الكتاب هذا العام عن «دار مسعى» للنشر.

صدر لمحمَّد الحارثي عدّة كتب في الرحلات، كان أوَّلها كتاب «عين وجناح» الذي حاز «جائزة ابن بطوطة» في دورتها الأولى، ثمَّ صدر له كتاب «محيط كتمندو»، وها هو كتابه الثالث في فنّ الرحلات يصدر، أخيرا، بعنوان «فلفل أزرق». ومـن المعـروف فـى الأوسـاط الثّقافيّـة العمانيـة أن محمَّـد الحارثي هو الابن البكر للشاعر أحمد بن عبدالله الحارثي المعروف بأبى الحكم، والملقّب بشاعر الشرق، وكان أبو الحكم، في سبعينيات القرن العشرين، يمثِّل، مع الشاعر عبداللـه بـن علـى الخليلـى أميـر البيـان، فرسَـيْ رهـان الشـعر العماني، بصبغته التقليدية المتوارثة للقصيدة العروضية،

ولنا أن نذكر هنا أن ديوان أبى الحكم صدر بجمع وتحقيق من حفيدته الروائية جوخة الحارثي، وقد خرج من نسل شـاعر الشـرق شـباب وشـابّات أثـروا الحيـاة الفنّيّـة العمانيـة خلال عقودها الأخيرة، منهم جوخة، وابتهاج، إضافةً إلى الراحل كاتب القصّة القصيرة عبدالله أخضر، وكذلك الروائية والقاصّـة أزهـار أحمد، ولكن يبدو أن الميراث الشعري كان من نصيب محمَّد الحارثي وحده، والـذي أضـاف إليه، فيمـا بعد، كتب الرحلات، ورواية واحدة عنوانها «تنقيح المخطوطة»، صدرت عن «دار الجمل».

تجاوز محمَّد الحارثي، مدفوعاً بحبِّه للشعر، الأطرَ التقليدية للشعر، وسما بتجربته إلى النبض المعاصر لقصيدة النثر العربيّة، وشكّلُ، مع شعراء عمانيين غيره، كوكبةً شعرية ساهمت في حركة قصيدة النثر التي امتدَّت أصداؤها، اليوم، في العالم العربي، فأصدر الحارثي ستَّة مجموعات شعرية، منذ مجموعته الأولى «عيون طوال النهار»، حتى مجموعته الشعرية الأخيرة التي نُشِرت في صدر عام رحيله (2018م)، وهى مجموعـة «الناقـة العميـاء»، لتكـون آخـر الكتـب التـى صدرت في حياته، وكأنما تتجسَّد الحياة في كتب يتركها الشاعر تراثاً مشاعاً، بعد رحيله، لمسةً قويّةً من الحنيـن











مع ذلك، نجـد حنيـن الشـاعر الابـن لمثـال الشـاعر الأب، وذوقـه، قـد تمثّـل فـى جمعـه وتحقيقـه لواحـد مـن أشـهر شعراء عمان الكلاسيكيين في نهاية القرن التاسع عشر وبداية القرن العشرين، وهو الشاعر أبو مسلم البهلاني، فقدَّمها محمَّد الحارثي للقـرّاء مع مقدِّمة تفصيليـة طويلةً،

يلتحـق الكتـاب الأخيـر «فلفـل أزرق» بتـراث محمَّـد الحارثـي ولكن فيما يشبه اليتم؛ فالأب قد توفَّى، وفي هذا الكتاب الـذى عمـل عليـه الشـاعر، منـذ عـام 2015م، يلاحـظ القـارئ الإشارات النهائية للروح، في لمحات خاطفة، لأن أسلوب محمَّ د الحارثي، في كتب الرحلات، أشبه بسيرة ذاتية، لكنها سيرة ذاتيـة فـي الأسـفار، وهـي الأسـفار التـي لا تخلـو منهـا مجاميعه الشعرية، ويكفى أن نذكر منها مقطعه الشعرى الشهير في قصيدة «غفوة صعبة المنال»:

«ما زلت أعود/ بصور فوتوغرافية/ وحقيبة ظهر وقصائد/ تتدلّى منها/ أرقام الرحلات/ وأخفاف حنيـن».. (ص44. قارب

حـاز محمَّـد الحارثـى على «جائـزة الإنجاز الثَّقافـي» العمانية، عام 2014م، وفي ذلك الكتاب الـذي أعدَّه، وحرَّره الكاتب سـعيد سـلطان الهاشـمى، روى أجــزاء مــن ســيرته الذاتيــة، وقد صدر الكتاب عن «دار سؤال»، بعنوان «حياتي قصيدة

وددت لو أكتبها»، لكن هناك أجزاء أخرى من تلك السيرة، تتناثر في قصائده الشعرية ورحلاته التي تشبه عدسة مكبِّرة مرفوعة على أزمنة أسفاره المتعدّدة.

ينقسم كتاب «فلفل أزرق» إلى فصول قصيرة تجسِّد الرحلتين اللتين طاف فيهما محمَّد الحارثي بأجواء سيرلانكا، وكشف، في طوافه ذاك، أوجهاً متعدِّدة من وجوه البلد والثّقافة واللّغة. ولسيلان موقع أثير مع الرحّالة العرب، ویکفی أن نتذكّر الجمال الذي يصف به ابن بطوطة (شيخ الرحّالة) تلك الجزيرة، ممّا يعبر عن غرامه بها، ناهيك عن افتخاره بزيارته لجزيرة سرنديب أو سيلان.

بصدور هذا الكتاب، تكتمل كثير من الصور الشعرية الكثيفة في مجموعته الشعرية الأخيرة «الناقة العمياء»، خاصّةً أن هناك رحلة أخيرة قام بها الشاعر، عام 2017م، إلى سيرلانكا؛ أي قبل رحيله بعام، وكتب هناك نصّاً شعريّاً، أصبح النصّ المركزي في مجموعة «الناقة العمياء»، لكنه نصّ يستعيد مكاناً آخر، للمفارقة، في أثناء رحلة قديمة كان قد قام بها في التسعينات من القرن العشرين، أيَّام شبابه، إلى فيتنام، حيث التقى هناك بالفنّان الفيتنامي «نغويـن ثانـه»، واقتنى إحـدى لوحاتـه، وظـلّ محتفظـاً بهـاً إلى آخر حياته، حين قرَّر أن يجعل من تلك اللوحة غلافاً لمجموعته الشعرية الأخيرة، وأظنّ أن العنوان وُلِد، كذلك، في رحلته الأخيرة تلك، حيث كان يعمل على تحرير المجموعة الشعرية وتحرير كتاب الرحلة معاً.

نعرف، الآن، من كتاب «فلفل أزرق» أن محمَّد الحارثي سعى، في رحلته السابقة، للقاء فنّان إنجليزي شهير مقيم في سيرلانكا، آنـذاك، هـو «جـورج بيفـن»، ولعـلّ ذلـك اللقـاء الفنّي هو ما أعاد إلى ذاكرته لقاءه الفنّى القديم بالفنّان الفيتنامى، وألهمه، بقوّة الفنّ، استعادة ذلك الشعور القديم من قاع الزمن الجارف، وتخليده في نصّ شعري. هكذا، أصبح ذلك الحدث القديم، واللوحة التي اقتناها، آنذاك، التي تتصدَّر مجموعته الشعرية الأخيرة، والعماء الذي ينسبه العنوان للناقة، .كلّ ذلك يجد تضاعيفه في صورة المسافر الأعمى، إذا تذكَّرنا مقطعاً شعريّا أقدم لمحمَّد الحارثي:

«يشرب قهوته/ مسافر أعمى/ أرسل عينيه إثر فراشة صعدت الباص/ الذي سيعبر الجسر بعد قليل».

فكأنما عمى المسافر عماء أدبيّ مجازيّ، لأنه يخبط في ظلام بلاد، لم يرَها من قبل، ومهما رأى منها فرؤيته تبقى قاصرة، فإذا عدنا للطبعة الثانية من كتاب رحلاته الأوَّل «عين وجناح» فسنجد صورة محمَّد الحارثي يقود ناقة، على صدر الغلاف، وتذكَّرنا الصورة -نوعاً ما- بغرامـه الأدبي بالرحّالة الكولونيالي الشهير، صاحب كتاب الرمال العربيّة

بصدور هذا الكتاب، تكتمل كثير من الصور الشعرية الكثيفة في مجموعته الشعرية الأخيرة «الناقة العمياء»، خاصّةً أن هناك رحلة أخيرة قام بها الشاعر، عام 2017م، إلى سيرلانكا؛ أي قبل رحيله بعام، وكتب هناك نصّاً شعريّاً، أصبح النصّ المركزي في مجموعة «الناقة

العمياء»

و«يلفرد ثيسجر». هو الرحيل، إذاً.. والحياة هي الرحلة، والناقة العمياء هي الراحلة. وهنا، نتذكَّر قوله في مجموعته «أبعد من زنجبار»:

«يموتون/ ثم يضحكون في أغلفة الكتب/ يموتون/ ويبكون طويلاً في الكلمات».

ما الحياة، في النهاية، إلَّا أمثولة تولد من مثل تلك اللمحات الخاطفة. هكذا، في مجموعة «الناقة العمياء»، يبصر القارئ -بوضوح- ظلال الموت الكثيفة، حيث أغلب النصوص مهداة لذكري شعراء رحلوا عن الحياة، ولم يخلِّفوا غير قصائدهم. والآن، بصـدور كتابـه الأخيـر «فلفـل أزرق» الـذي يشـبه، فـى وصوله المتأخِّر، إشارة لما بعد الموت، من الغيب، نجد -رغم ذلك- رسالة عن الحياة وألوانها المتعدِّدة البديعـة في منشور ضوئي هائل، يصعده الحارثي بجماليّات البساطة ونكهات الوجبات الشعبية التي استلهم منها عنوان كتابه، والشخصيات الإنسانية البسيطة التى يصنع منها أبطالا روائيِّين في رحلته، مع نكهة محمَّد الحارثي الشخصي، وطرائفه ولمحاته ومعرفته وثقافته الواسعة، حيث تتكشّف كثير من الغرائب الإنسانية واللمحات الصدفوية الغامضة، مثلما نجدها في شخصية الشابّ اليمني الذي يتستَّر على ماضيه بلهجةِ واسْم لبنانيَّيْن.

في أحد فصول الكتَّاب الأخير إشراقةٌ روحية صغيرة، لم يهمل الحارثي تدوينها؛ فعلى سكّة القطار البطيء بين «كولومبو» و«جفنة»، التي تستغرق تسع ساعات، محطّة صغيرة تدعى «فافونيا»، فإذا كان الراكب جالساً في العربة الأخيرة المسمّاة بـ(الشرفة) يستطيع إلقاء نظرة على بيوت البلدة المحيطة. في أحد تلك البيوت، ذلك اليوم من عام 2015م، كانت فتاة شابّة، بثيابها الملوَّنة، تنشر الثياب، (لربَّما تذكِّرنا الفتاة بشخصية «خاتون» من سرنديب، في قصّـة «سيف الملـوك»، في «ألف ليلـة وليلـة»). تحيـن مـن تلك الفتاة التفاتة جهة القطار، فتلمح الراكب الذي على شرفة القطار، فتبتسم الفتاة لهذا المسافر، دون أن تعلم من هو، تلوِّح له، فيردّ التحيّة. في لحظة انطلاق القطار، في اللحظة الأخيرة، تماماً، تبعث له قبلةً في الهواء، كأنما روح الحياة حلَّت في جسدها الشابّ، وأرادت أن تحيى، بقبلتها تلك، قلب ذلك الشاعر الرحّالة الذي أشرفت حياته على النهايـة.

«كما كان..

كما كنّا، دائماً، ننسى أرض الماضي، ونصغى، ككلّ ليلة، لأمّ كلثوم وهي تنشد «كلّ ليلة وكلّ يوم».. دمعاً استعصى علينا وعلى أبي فراس،

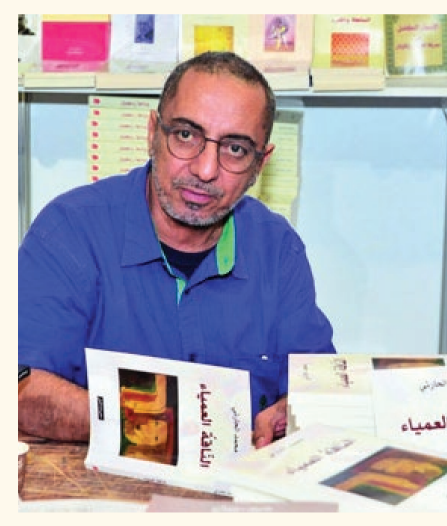
فيما نمضغ، من جديد،

عشبة الشِّعْر

التي لا تنتهي

كمًا لا ننتهي عنها، كلّ يوم وليلة، كما كنّا، دائماً ،

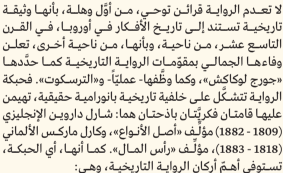
لا ننتهى في الليل أو النهار». ■ إبراهيم سعيد (سلطنة عمان)



### داروین ومارکس

### حين أصبحا شخصيتين روائيتين

ما الذي يغري بعض مؤلِّفي الروايات بإسناد أدوار البطولة، في نصوصهم، إلى أدباء ومفكِّرين وفنَّانين ذوي وجود فعلى في التاريخ الماضي أو الحاضر؟ وهل يُعَدّ هذا مبرّرا معقولا وكافيا لاعتبار نصوصهم هذه روايات تاريخية؟ رَغَمُ ارتيابي، في مقارباتي لبعض الروايات العربيّة، والأجنبية، من حيازة هذين السؤالين لأيّة مشروعية فكرية أو ملَّاءمة منهجية، أعترف بأنهما أوّل ما خطر ببالي، قبل شروعي في قراءة رواية حديثة الصدور ، مترجمة من الألمانية إلى الفرنسية ، عنوانها هو: «Marx dans le jardin de Darwin - ماركس في حديقة داروين»، «منشورات فالوا»، باريس، 2019، 300 صفحة، ومؤلفتها هي «Ilona Jerger - إلونا ييرجير».

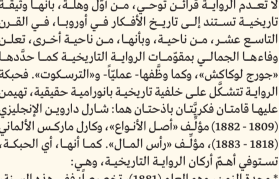


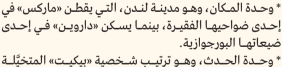
\* وحدة الزمن، وهو العام (1881)، تخصيصا: ففي هذه السنة، سيلتِقي الرجلان، لأوّل مـرّة، لتتكـرّر، خلالهـا، مواعيـد لقائهما

إحدى ضواحيها الفقيرة، بينما يسكن «دارويـن» في إحـدى ضيعاتها البورجوازية.

للقاءات بينهما، متخيَّلة- أيضا- في حديقة داروين. انطلاقًا من هذين العنصرَيْن التخييليَّيْن الحاسمَيْن، سيشرع نصّ الرواية، إذن، في الانزياح-شيئاً بعد شيء- عن خاصِّيَّته التوثيقية التاريخية، لينحو نحو بناء متخيِّل حكائي عجيب منبثق- رأسا- من بنات أفكار المؤلفة؛ أفكار يـزدوج فيها-بمهارة نادرة- الاستيهام بالهذيان، والتخريف بالسخرية، والمفارقـة بالضحـك، وذلـك مـن خـلال لغـة أثيريـة مجنّحـة تمتاح مفرداتها من معجم الكثافة الهيرميسية والاستعارات

تقول المؤلفة الألمانية «إلونا ييرجير» في تنويه مهمّ، ذيَّلت به روايتها: «كان منطلقى الأصلي هو آن يكون «داروين» وحده





بطلا لروايتي، لكنني سرعان ما جعلت ماركس يشاركه



إلونا ييرجير 🔺



مرموقا في المحافل الأكاديمية، «يبشر بمستقبل مختلف أبريل 2020 | 150 **الدوحة** 75

البطولـة بعـد أن اكتشـفت، مـن خـلال تحرِّياتي،أنهمـا عاشـا

في الحقبة نفسها، وفي المدينة نفسها؛ فكان هـذا حافـزاً أغراني بـأن أتخيَّل حبكـة مشـتركة تكـون في مسـتوي حيـاة كلُّ

ولهذه الغاية، انتدبت المؤلفة شخصية «بيكيت»، الذي لا وجود له في عالم الواقع، لتنيط به مهمّة الجمع بينهما في

لقاء. وهو طبيب ومثقّف، شاءت الصدفة الروائية الماكرة

أن يكون مهتمّاً بصحّـة كلّ منهما المتدهـورة، قبـل أن ينهـى

تـرى، مـاذا عسـاهما سـيقولان، لاسـيَّما أن المؤلَّفـة اختـارت-

عمدا- أن يكون لكل منهما نمط حياة خاصّ به، وأن يكون

معتزًا بنظريَّته، حَـدٌ عـدم اعترافه بالآخـر؟؛ لهـذا تخيّلت

«دارويـن» متهالـكاً، في أوقات الفـراغ، على ملـذَّات الحياة التي

توفرها بحبوحة العيش البورجوازي. أمّا في أوقات العمل، فهـ و عاكـ ف على التأمُّل في حيـاة ديدان الميـاه الراكدة والأتربة

الرطبة التي ستسعفه في بَلـوَرة نظريَّتـه الإحيائيـة الجريئـة،

التي جعلت صيته يتجاوز الآفاق: «فأبحاثه كانت متداولة في

جميع أصقاع المعمور، كما تؤكّد هذا حزّم الرسائل التي

يتوصّل بها، كلّ صباح، والتي تتضمَّن عبارات الإعجاب كماً

الاستفسار»؛ ذلك أن نظريَّته في أصل الأنواع، لـم تكـن في

تقديره «متماسكة ومنطقية فحسب، بل أيضاً مقنعة بحكم

أن التطوُّر الحثيث والمتواصل للأجناس، يبشر بإمكانية إصلاح

أمّا ماركس، فقد جعلته المؤلَّفة مدمناً معاقرة الخمـر،

رهانا على نسيان عابر لما عاشه في نهاية حياته من

بؤس وضنك وشقاء، بسبب الديون المتراكمة عليه، تارةً، منصرفًا، تـارة أخـري، إلـي بنـاء نظريَّتـه المادِّيـة التاريخيـة

في الصِـراع الطبقي، تلـك التي جعلـت منـه كذلـك مفكّـراً

منهماً، الحافلة بعوامل الإحباط والانتصار.

الموت حياتهما الصاخبة بفارق سنتَيْن.

أحوال البشرية، وتجويدها».

للبشرية، لا على أساس تطوُّر تدريجي تلقائي، بـل على أساس الصراع بين طبقة المُللَّك المتحكَّمين بالإنتاج، وطبقة العمّال المنتجين للسلع»؛ صراع سيفضى إلى «ديكِتاتوريـة البروليتاريـا» التي سـتؤدّي بالنظـام الرأسـمالي، تبعـاً لقانـون «الحتميـة التاريخيـة»، إلى اندمـار ذاتـي، ثـمَّ إلى حكم ديموقراطي، يتمتَّع فيه العمال بحقّ الأنتفاع الطبيعي والمطلق من مردود الإنتاج.

يبـدو، إذَّن، أنـه لا وجـود لهامـش توافقـى يسـمح بتحـاور موضوعي بينهما؛ وهو ما جعل بعض لقاءاتهما تتَّسم بنبرة سجالية، هي- بالـذات- مـا جعـل الحبكـة الحكائيـة تتطـوّر على إيقاع تنازع عنيف بين نظريَّتَيْن، تقوم كلُّ منهما على رؤية للعالم، مختلفة عن الأخرى. ومن أجل تدبير محكم لهذا التنازع، توسَّلت المؤلفة بثلاث تقنيات سردية متباينة، لكنها متداخلة ومتكاملة، هي: المونولوغ الداخلي، والحوار المباشر، والحكى المتعالى. ولا عجب في أن هذه التقنيات تفضى، تدريجيّا، إلى تجريد كلّ من الرجليْن من هالته المعرفية بجعل كلُّ منهما يسعى، متعمِّداً؛ لا إلى تبخيس نظرية الآخر، فحسب، بل إلى جعلها ملهاة ومسخرة، أيضاً، وهو الأسلوب الذي يخدم مطلبَى التوتير والتشويق بقدر ما يلبِّي حاجتَى التخييل والتخريف.

فبالنسبة إلى التقنية الأولى، تتخلّل صفحات الرواية مقاطع صامتة، يُخضع فيها كلّ واحد نظرية الآخر لمحاكمة هزئية كوميدية تجعلها تنزاح عمّا هي عليه بذاتها، فعليّاً، ضمن سيرورة تاريخ الأفكار ، و- مـن ثـمَّ- تحيد عن بعدهـا التوثيقي التاريخي الذي توحى به الرواية، من أوَّل وهلة. فهذا «شارل دارویـن» یقـول- مثـلاً، فی نِفسـه- عن کتـاب «مارکس» «رأس المال» الـذي اكتفى بتصفّحه السريع: «يا لـه مـن كتـاب ثقيل، صعب الهضم! وهل بإمكانه أن يكون غير هذا، ومؤلِّفه شبيه بالضبع، شكلاً ورائحةً؟». أمَّا «كارل ماركس» فيقول، في قرارة نفسه، عن خصمه: «سألقُّنه درساً لن ينساه، حيث سأفضح- دون هوادة- محاباته المخاتلة للكنيسة الأنجليكانية، بادّعائه أنه غنوصى، لا ينكر وجود الله. والحال أن نظريَّته في خلق الكون وتطوُّر الكائنات هي نظرية مادّية إلحادية صرفة لا مكان فيها لأيّة قوّة تدبيرية إلهيّة غيبية»!

لكن مثل هذا الخطاب الغروطيسكي الجوّاني سرعان ما يحـلُ محلَّـه خطـاب آخـر فـى هيئـة تحـاور مباشـر، اسـتدلالى وموضوعي، يتناول الأسس الحجاجية لنظرية كلُّ منهما، كما في هذا المقتبس:

- «إن ما ألاحظه، يا عزيزي داروين، هو أن نظريَّتك حول قانون التطوُّر قد تركت ثغرة هي ما يمكن للماركسيين، الآن، ملؤهـا!
- لا أظنّ هذا. فإذا كان إله الإنجيل قد مات؛ فهذا لا يعنى موت كلُّ الآلهة؛ لهذا، إن رؤيتك للعالم، يا عزيزي ماركس، لا تخلو من تبسيطية.
- ربَّما. لكن إله الإنجيل، في ثقافتنا، هو ما نؤمن به منذ القديم. كما أن تصوُّرنا للفردوس مرتبط به. فإذا كان الإنسان لم يعد يصدِّق وجود مكان طوباوي في حياة أخرى، بعد الموت، فإن هذا يحثُّه على النضال من أجل حياة سعيدة فى دنياه؛ ما يعنى أن مصيره ليس العذاب، طالما أنه وجود لجزاء ينتظره بعد الموت.
  - وماذا بعد؟
- هنا، أتدخَّل أنا. ففي تصوُّري أن البشر لا يريدون، فحسب،

أن ينعموا بحياة سعيدة، وأن يربحوا بضعة جنيهات إضافية، وأن يشغلوا ساعات أقلَّ؛ ذلك أننى أعِدهم، خاصَّة، بجنَّة عدن فوق الأرض لا يستغلُّهم فيها ربِّ مَصْنع، ويكونون فيها جميعـا أحـرارا ومتسـاوين يأكلـون حَـدّ التخمـة، ويتمتّعـون بحرّية أن يفعلوا ما يشاؤون!.

- يا له من ادّعاء ساذج!».

وسعياً من المؤلَّفة إلى تصوُّر نوع من الرؤية التوافقية بين الرجلين، عمدت إلى وساطة الطبيب «بيكيت»، باعتباره صمّـام أمـان ينظُـم حركيـة المونولـوغ الداخلـي، والحـوار المباشر، ويضمن، كذلك، التلاحم النصّى للرواية، و- من ثُمَّ- يؤمِّن الانسياب التسلسلي المنطقى لَّلخطاب السردي الشامل. فبخصوص مسألة الدين الإشكالية، مثلاً، استطاع «بيكيت»، بفضل حنكته التفاوضية والتدبيرية، أن يقلص الحدود الفارقة بين «ماركس»، و«داروين»، حيث أمكن له أن يتصوَّر، من غير سقوط في التلفيقية، قواسم مشتركة بينهما، تقوم على «تجريد الدين من كل قدسية، واعتباره-من ثُمَّ- مجرَّد بناء اجتماعي، وثقافي، وظيفته التاريخية الأساس هي ضمان التماسك والنظام في المجتمعات البشرية التقليدية، من خلال التهديد بالجحيم، والوعد بالفردوس السماوي».

في ضوء هذا العرض المقتضب لمضمون الرواية، ولآليّاتها الشكلية والتقنية، يتّضح، إذن، أن الرواية لا تدين بأيّ ولاء فكرى أو جمالي لما يُعرَف، في نظرية الأجناس الأدبية، بـ«الروايـة التاريخيـة»، فقـد عمـدت المؤلِّفـة إلـي تخييـب أفق انتظار القارئ، حيث أجهضت- بتصميم مبيَّت- ما كان يتوقِّعه منها، وهو أن تجعل من النصّ وثيقة تدوّن، بأمانـة، سياقاً معرفيـاً، وتاريخيـاً يهيمـن عليه نسَـقان فكريّان كبيران ما يزالان يثيران، هنا وهناك، كثيراً من الأسئلة، هما: الماركسية، والداروينية.

لكن، أيّ وازع جمالي هـذا الـذي منـع المؤلّفـة مـن تصويـر «مارکس»، و«داروین» کما هما، فعلیّاً، فی حیاتهما الشخصية، وفي الصيرورة الفكرية للقرن التاسع عشر، ووسوس لها- من ثُمَّ- أن تفتري عليهما، من خلال الزجّ بهما- عنوةً- في مواقف كاريكاتورية مضحكة؟ إنه وازع التسلَّى والانتشاء ببلوغ أقصى غاية في تخييل شخصيَّتَيْهما، على نحو تصبحان معه مجرَّد إمّعتَيْن طيّعتَيْن، تحرِّكهما وفق رغباتها وأهوائها. ألم تعترف هي نفسها صراحةً، في ذلك التنويـه المشـار إليه آنفاً، بأن غايتها مـن تأليف «ماركس فى حديقة داروين» «غاية لهوانية هيدونية (hédoniste)» محضة؛ أي مُتعيّة، هي علّة وجود كلّ إبداع روائي؟ ليست المؤلِّفة وحدها من تسلَّى وانتشى، بـل أنـا- أيضـاً- بوصفى قارئاً لنصّ الرواية، حيث تمنّيت لو أنها ضاعفت عدد صفحاتها، لكي تـزداد متعتى بقراءتها.

لا مبرّر، إذن، لاستيحاء المؤلّفة شخصيتَىْ «دارويـن» و«ماركس» من التاريخ، سوى مبرِّر التلهِّي بتخيُّل كلُّ منهما يعـرّض الآخـر للتهكـم المضحـك. فبخـلاف نـوع مـن الروايـة، يجعل من التاريخ وساطة أخلاقية لبثّ رسائل وعظية تحثّ القرّاء على اقتفاء آثار صانعي التاريخ، والاقتداء بمواقفهـم وأفكارهـم، لا تعـدو روايـة «إلونـا ييرجيـر» كونهـا ذريعة ماكيافيليّة للاحتفاء بالأدب وبالفنّ؛ من جهة كونهما فرصة مواتية مؤقتة لتعافى كل من الكاتب والقرّاء من بعـض التوتَّر النفسـى والقلـق الوجـودي المحايثُيْـن لحضـارة السرعة والاستهلاك، الاستلابية. ■رشيد بنحدو (المغرب)



لا تعدو رواية «إلونا

پیرجیر» کونها ذریعة

ماكيافيلية للاحتفاء

بالأدب وبالفنّ؛

من جهة كونهما

مؤقتة لِتَعافي كلُّ

من الكاتب والقرّاء

الوجودي المحايثين

لحضارة السرعة والاستهلاك،

الاستلابية

من بعض التوتَّر

النفسي والقلق

فرصة مواتية

### فريد ادغو



وُلد فريد ادغو عام 1936، في استانبول. تخرَّج في أكاديمية الفنون الجميلة، ثم تابع دراسته في باريس. اهتمَّ بالرسم والفنّ التشكيلُي، وعمل في الصحاّفة، وحين كتب الشِعر والرواية والقصّة، رسّم بقلمه معاناة الإنسان وتعاسِته وغربته وأزمته الروحية، واختزل الكثير جدًّا من فكره وفلسفته في الحياة، في قصصِه القصيرة جدًّا، بأسلوب شعري وحواري. قال الكثير بكلمات قليلة، ليصبح رائد القصّة القصيرة جدًا في الأدب التركي المعاصر. ونال جوائز أدبية عديدة، ونُقِلت بعض من أعماله الروائية إلى الشاشة البيضاء.

### الجـلّاد

يقتادونهـم.. أعدادهـم تتزايـد يومـاً بعـد يـوم... المحكـوم عليهم بالإعدام. شنقهم وظيفتي! لا يمكنني النوم ليلا؛ يجب أن أكون في ساحة المدينة قبيل طلوع الفجر. أمــر مزعــج أن أكــون هنـــاك قبيــل طلــوع الفجــر… لكننـــي أعلم أنهم لا يمكنهم النوم، أيضاً. أرى في عيونهم إرهاق الليالي البيضاء، المصحوب بالخوف. شَـنْق الرجال يسبِّب لى الغثيان. في بداية الأمر، كنت أتقيّاً، ثم اعتدت على ذلك. لا أشعر بشيء، الآن، أبدا. أتذكر. أنـزل عـن منصّـة إعـدام، وأصعـد أخـري... أمـس، شـنقت اثنـي عشـر فـردا. لـم يتطلب إنجاز ذلك وقتا طويلا، كان أقل من ساعة واحدة. لا أحبّ إضاعـة الوقـت. أنظـر إلى عيونهـم مليّـا، فـأرى فيهـا التوحُّـد، وأرى العـدم، وأرى العجـز.. لا شـيء آخـر. الآلاف من العيون... في كلُّ عين منها عجـز لامتنـاهِ، لكنـه مختلف عن الآخر، ولا يمحى من الذاكرة، لكن لا شعور بالشفقة لديّ. ربَّما ما كان، أبدا. لا أذكر ذلك. أجل، لا أتذكّر. ربَّما ما كان، أبدا. لا معنى للشفقة، في الواقع، ولا في الخيال. الشفقة كلمة لا معنى لها. الرغبة بالقتل (أي الحقد) هو الإحساس الوحيـد الـذي يعيـش فـي داخلـي. ليسـت رغبـة بل شهوة.. هـذه الشـهوة التي تـزداد اضطرامـاً مـع الأيّـام، لا أعلم إلى أين ستوصلني!. كلَّما فكَّرت أنهـم قـد لا يقتـادون أحـداً للشـنق، يومـاً مـا، ينتابنـى الخـوف مـن أن أندفـع إلـى الشارع، وأقتل كلُّ من أراه أمامي. لكن، في الواقع، لا شيء



فرید ادغو ▲

يدعـو للخـوف أبـداً، فأعـداد المحكوميـن لا تتناقـص. الخـوف، والحقد، والتوحُّـد، والعجـز فـي عيـون مـن يقتادونهـم إلـيّ. واه.. واه!... سيقتادونهم. سأشعر بحرارة أعناقهم في كفيَّ. سأسألهم عن طلبهم الأخير. هذا محض سخافة. ماذا يمكن أن يكـون؟ التبـوُّل؟ أغلبهـم يبولـون قبـل الإعـدام. أمـرِّر حبـلاً مغموساً بالزيت حول رقابهم؛ حرارة أعناقهم كحرارة الجمر تلسع يدي. أدرك خوفهـم مـن انكمـاش لحـم أعناقهـم (هـذا لحم الشباب). أجل، أغلبهم من الشباب. لا أبالي، فوظيفتي شنق كلُّ من يُقتاد إلى، وبالسرعة القصوي، ودون أدنى تردُّد. عشر ليرات للرأس الواحد. هذا قليل جدّاً، فأنا أب لثلاثـة أطفال، لكن الأشـغال جيّدة، بالمقارنة مع الأحوال المعيشـية السائدة هـذه الأيّام. أعدادهـم في ازديـاد، يومـاً بعـد يـوم، من رأس إلى رأسين.

حيـن ينتهـي عملـي، آتـي إلـى هنـا، كـى أشـرب. الـكلّ ينظـر إلىّ بسخطّ. لماذاً؟ أيختلف ما أفعله عمّا يفعلونه؟ ماذا أفعـل سـوى تحقيـق رغباتهـم؟ لـكل امـرئ مهنـة يمتهنهـا. كلّ فـرد فـى المجتمـع لـه عملـه وموقعـه فـى هـذه الحيـاة. هـذا هـو عملـي. لقـد اختـرت هـذه المهنـة نتيجـة كسـلي. أجـل. أقول بصراحة: أنا رجل كسول. أريد العمل السهل القليل، والكسب الكثير، فـلا أحد يمكنه الادِّعـاء بصعوبة هذا العمل. أنا من لا أنام ليلاً، وأسعى إلى ساحة المدينة قبيل طلوع الفجر. اسمعوني، سأنشئ ابني ليصبح جلادا. هأنذا أعرض كلُّ مـا لـديّ بصراحة. أجـل، أريده أن يصبح جلَّاداً، وأن يسـلك طریقی نفسـه.

### الحُكْم

أقف أمام القاضي. يسألني عن اسمي. حكيم، أقول. يسألني عن اسم شهرتي. صورة، أقول. يسألني عن عمري. أربعون، أقول.

بحسب ما ادُّعى به عليك، أنت قد هجرت أسرتك، ولم تؤدِّ ما يجب عليك من التزامات تجاه أفراد أسرتك. هل هذا الادِّعاء صحيح؟ يقول.

صحيح، أقول.

يخاطب القاضى الكاتب:

اكتب: اعترف المتهم بذنبه. لقد قال صراحةً، إنه هجر

أسرته، ولم يؤدِّ ما يجب عليه من التزامات تجاهها.

لكن، لِمَ لا تُسأل إن كانت أسرتي قد أدّت ما يجب عليها من التزامات تجاهى أم لم تفعل؟ حين كنت أتحدَّث، يصمتون مثل الخرسان. كلّما أقترب منهم، يبتعدون عنى. لم نتَّفق على أمر واحد، قطّ. أجل، لقد هجرتهم في نهاية الأمر، لكن كان ذلك نتيجة يأسى.

هذا موضوع لدعوى مختلفة، يقول القاضي، ثم يتابع: أنت، أيضاً، يحقّ لك رفع دعوى، لكنك لم تقم بذلك؛ مع هذا لا تزال تحتفظ بحقّك هذا.

لكن ذلك لا يمنع من صدور حكم قضائي ضدّك، الآن.

ما الجدوي من ذلك؟ أسأل القاضي.

إن كسبت دعواك ضدّهم، فسيصدر حُكْمٌ قضائي ضدّهم أيضاً، يقول القاضي.

ذلك يعنى أننا جميعاً مدانون. أليس كذلك؟ أقول.

أجل، لكن هذه التساؤلات خارج نطاق الدعوى؛ موضوع جلسـتنا. نحـن فـى المحكمـة ولسـنا فـي المقهـى، يقـول القاضي.

على الحائط، خلف القاضى، لوحة لميزان يمثّل العدالة. ذلك الميزان متعادل الكفّتَيْن، دائماً.

### ضيف غير مرتقب

نادى باسمى، أوّلاً، ثم طرق بابى بعد فترة وجيزة. من يناديني في مثل هذه الساعة المتأخِّرة من الليل؟، قلت. لم أكترث في بداية الأمر، لكني، بعد أن طُرق الباب ثانيةً، نهضت من فراشي. أشعلت النور. هبطت الدرج، لكنني لم أفتح الباب.

اكتفيت بالنداء، من خلف الباب:

«من بالباب؟»

ما من مجيب.

نادیت ثانیة:

«من بالباب؟»

ما من مجيب.

«اغرب، إذن»، صحت.

صعدت الدرج.

أطفأت النور. دخلت فراشي.

لكن النوم... إذا ما قُطع نُومك لا يمكنك النوم حالَ وضع رأسك على الوسادة، ثانيةً.

انتظرت برهةً من الوقت.

صوت ينادي باسمى، ثانيةً.

لم أكترث.

مضت مدّة قصيرة.

ثم طُرق الباب، بعنف، ثانيةً.

نهضت من فراشي. أشعلت النور. هبطت الدرج.

ناديت من خلف الباب:

«من بالباب؟»

ما من مجيب.

«من بالباب؟»، قلت. «من أنت؟». «ماذا تريد؟».





Nese Erdok (ترکیا) ▲

صمت قصير، ثم سمعت صوتاً كأنه صادر من أعماق كهف لا من خلف الباب:

«أنا. أنا صديق لك قديم، ألم تعرفني؟»

«لا؛ صوتك غير مألوف لديَّ. لم أتعرّفك. ما اسمك؟»، قلت. ذكر اسمه لي. اسم ليس من الأسماء التي أعرفها؛ أقصد ليس من أصدقائي أو معارفي، لا من قريب أو بعيد. «لا أعرفك. لست أحداً من أصدقائي»، قلت.

«هكذا، إذن! لقد نسيتني سريعاً! لا بأس، أنا ذاهب. لن أزعجـك ثانيـةً».

«توقَّف»، قلت من خلف الباب. «هل أنت بحاجة إلى شيء

«ما دمت لم تتعرَّفني، فلمَ تريد معرفة ذلك؟»، قال الصوت القادم من خلف الباب، ثم استأنف: «ليلة سعيدة». أصغيت إلى وقع الخطوات المبتعدة.

في تلك اللحظة، أدركت أن الصوت الذي ناداني. قبل قليل، لن يسمعنى إذا ما صعدت إلى غرفتى ودخلت فراشى. لن يعـود ثانيةً ويطـرق بابي.

> فتحت الباب: ظلُّ يعرج، مبتعداً نحو باب الحديقة. «توقّف، لا تذهب»، قلت. «تعال حتى لو لم أتعرَّفك».

لم يستدر.

«إنه الضعف في الذاكرة»، صحت من خلفه. «الكِبَر... لا تغضب! تعال. اسمعني، لقد تذكّرتك الآن (كذبت!). لقد بدا لى صوتك غريباً قبل قليل، لكنى حين رأيتك الآن... (لم أرَ شيئاً سوى ظلّاً معتماً يعرج) تذكّرتك. أنت صديق قديم لي، لِمَ تدير ظهرك لي؟ تعال، لنشعل الموقدة، ونحكى همومنا.. ونواسى أنفسنا قليلاً، ونستعيد ذكريات من أيّام مضت».

لمحته في الظلمة يستدير نحوي.

«أنت لا تتذكّر شيئاً: لا الأيّام الماضية، ولا الأصدقاء القدامي، ولا الأحزان القديمة»، قال.

«لا تهذر. إنها سكرة النوم. كيف يمكنني تعرُّفك، وأنا في سكرة النوم؟»، قلت.

«لقد طردتني قبل قليل».

«لكنك صمتّ، ولم تجب على سؤالى».

«أحقّاً تريد مجيئي؟ أحقّاً تريد إيوانّي في بيتك؟ ألا تخاف؟»،

«لا تهـذر». أيـن سـتذهب في هـذا الجـوّ، وفي منتصـف الليـل؟ هيّـا ادخـل»، قلـت. ■ ترجمة عن التركية: صفوان الشلبي (الأردن)

## الحلم الماسي

### (فانغ فانغ)



قبل بضعة أيّام، أصابني المرض بسبب الإرهاق الشديد، ولم أعد أستطيع ابتلاع حبّة أرز، فما إن أتناول شيئاً حتى أفرغ ما في جوفي. انقضى يومان، لم أستطع فيها الوقوف على قدمـيّ، وكنـت مـا إن أسـير خطوتيـن، حتـى أشـعر بـدوار حادّ، وكأن نهايتي قد اقتربت! وطالما كنت أظنّ أن العلاج الروحي يمكن استبداله بالطبيب، للتعافى من المرض (دائماً، كنت أقاوم هذا المرض)، لكن عندما وصل المرض إلى هذه المرحلة، لم يعد العلاج الروحي مجدياً، بل صار سلاحاً ضدّى، وفي النهاية أقلعت عن العلاج الروحي، وذهبت إلى المشفى حيث المكان الذي يضايقني كثيراً.

وبعد انتهاء الفحص الطبّى، عثروا على حصوة في المرارة، يبلغ طولها سنتيمترين، وعرضها سنتيمتر واحد، ولم تكن حصوة صغيرة. وكان مثلى مثل الكثير من الكُتّاب والشعراء الذين أصابهم هذا المرض، مثل السيِّد شو تشي، وهونغ يانغ، ولوه ون، وليو يى شان. وإذا فكّرت فى أنهم يمتلكون هذه الحصوة في المرارة، فأنا -بلا شك- لست أقل منهم، وإلَّا فسأبدو أنني لست في الكفَّة ذاتها مع هؤلاء. وشعرت وقتها أن الرئيس الأميركي بيل كلينتون الأشول، قد تساوي مع هؤلاء من أبناء عامّة الشعب الشول مثله.

ولأن هناك الكثير من الأشخاص ممَّن يعانون من حصوات المرارة، فطن الكثير من أصدقائي إلى طرق العلاج، ودائماً ما كانوا يزوروني، ويخبروني بهذه الوسائل. البعض يتحدّثون عن طريقة التفتيت، وآخرون عن التدخّل الجراحي، وآخرون يقولــون إن رياضــة جونغتشــى تفتّــت الحصــوات، وغيرهــم نصحوني باستخدام السكين الصغير في انتزاع الحصوة.. لكنى رفضت كلُّ هذه الوسائل. وبمنتهى البساطة، ظننت أن داخـل مرارتـي تنمـو قطعـة مـن الماس، وتكبـر مع مضـيّ الأيّام (وقد علمت أن الحصوة يمكن أن تغدو في حجم البيضة)، وهذا الأمر جعلني أكاد أرقص طرباً.

خطرت في بالى هذه الفكرة، حينما قرأت ذات يـوم، في الجريدة، خبراً عن شخص أخرجوا من مرارته قطعة ماس، فشعرت بأننى -بلا شكّ- لست أقلّ من هذا الشخص. أنا

متخرِّجة في الجامعة، وعلى قدر من الثِّقافة والفكر الصائب، وصحَّتي جيِّدة، وأسرتي عريقة؛ فجميع أفراد العائلة على قدر كبيـر مـن الثِّقافـة، فهـل هـذه الحصـوة التـي تكبـر داخـل جسـدى أقـل ممّـا يمتلكـه غيـرى، خاصّـة هـؤلاء الأجانـب، وأنـا شخصية وطنيّة، وأمتلك روحا وطنيّة عالية، ولن أدع هؤلاء الأجانب يستهينون بمواهب الشعب الصيني، فهم يمتلكون الأقمار الصناعية، ونحن -أيضا- ينبغي أن نمتلك مثلها.. يمتلكون أطناناً من المركبات والسفن، ونحن -أيضاً- علينا أن نحظي بمثلها، وأشـخاص مـن أصحـاب المكانـة الرفيعـة ممَّن أصابتِهم حصوات المرارة، نحن -بلا شكّ- لسنا أقلّ منهم شأناً. وما إن اتَّبعت هـذه الطريقـة فـي التفكيـر، حتـي زادت قيمتي في عيني أضعافاً وأضعافاً، بـُل صـار العـبء ثقيلاً جدّاً، ولم أستطع أن أكفّ عن الاستغراق في التفكير. وأوَّل شيء خطِر في بالي هـو أنني أسـتطيع شـرّاء وثيقــة الائتمان في كلُّ مكان، وتكون قطعة الماس في مرارتي هي الضامن لي. وعند موتى، يمكن لأهلى وأقاربي أن يطلبوا من الطبيب استخراج قطعة الماس من مرارتي، حتى بإمكاني أن أكتب تعهُّدا إلى قسم الماليّة، في المشـفي، بأنني سأدفع ضعـف المبلـغ بعـد موتـى. بمقـدوري، أيضا، بيـع قطعة الماس وأنا على قيد الحياة.. فقطعة الماس عملة صعبة، أستطيع سـداد كل فواتيـري مـن خـلال بيعهـا إلـي شـركة، حتـي أننـي أستطيع الحصول منها على بطاقة ذهبية.

ومن المؤكَّد أن الشركة ستحسب الأمر بعناية، فربَّما يظنُّون أن فانغ فانغ فتاة فقيرة ومقتصدة، وستعيش طيلة حياتها دون أن تنفـق قـدر ثمـن قطعة الماس (مـن المؤكّد أنهم يخالون أننى لن أنفق النقود، لكن لن يتخيَّلوا أننى اعتدت، منذ الصغير، على التبرُّع بالمال في الأعمال الخيرية: ضحايا الكوارث والمدارس وجمعيّات ذوى الاحتياجات الخاصّة والاتّحادات النسائية، وجمعيّات الفقـراء، ومنظّمات حمايـة البيئة ومراكز الصرف الصحّى وإصلاح الطرق والمطبوعات، وغيرها من الأعمال الخيرية، وهذا الرقم لا يمكن لقطعة الماس أن تستوعبه).



¥un Gee (الصين) ▲

وإذا سار الأمر على هذا النحو، ستمضى أيّامى وردية، وتختفى العقبات أينما رحتُ، ويصبح جسـدي أشـبه بعملـة ورقية لا تفنى أو تـزول، ولن يصبح هناك فرق بيني وبين هؤلاء الذين ينفقون أموالاً طائلة في وقتنا هذا! والأمـر الثانـي الـذي جـال بفكري هـو أن بعض اللصـوص علموا بأمر الماسـة، وشـعروا أنهـا أفضـل مـن السـرقات وبيـع الممنوعـات والتهريـب، وبـدأوا يراقبوني ويتعقّبون سـيري، بمنتهـى الدقّـة. فـي البدايـة، كانـت الحصـِوة رقيقة، وقد حاولوا -بحلو الكلام- إقناعي بإخراجها،عن طريق التدخّل الجراحي، ثم أخبرني الطبيب بأنني إذا لم أستأصل الحصوَّة، فستتحوَّل، فيما بعـد، إلى سـرطان، والسـرطان يفضـي إلى المـوت، بـلا أدنى شـكّ، وأنا -بالطبع- حريصة على سلامة قطعـة المـاس (وهـل هنـاك مـكان آمـن أكثر من المرارة لقطعة الماس!). وبعد أن باءت كلَّ المحاولات بالفشـل الذريع، صاروا أكثر حدّةً معى، وبدأ الكثيرون في مطاردتي لقتلي، ولم يكن أمامي خيار آخر سوى الهرب من مكان إلى مكان.

الهـرب تجربـة، تـري فيهـا الخطـر يحوم حولـك أينمـا ذهبت. كنـت أرى الموت في كلَّ ثانيـة. ولحسـن الحـظ، إن الأشـخاص الطيِّبيـن كثيرون في الحياة. في بعض الأحيان، كانت بعض الرسائل تأتيني، وتساعدني على الفرار. وأكثر شيء يبعث على السعادة هو أن رجلا وسيما، وبدافع الحبّ والضمير، كنت أجده بجواري، دائماً، في لحظات اليأس وأوقات الحزن، وراح يشاطرني مشاكلي، فأحسست بسعادة غامرة، ولا شكَّ أنني صرت، في النهاية، كأنني بطلة في مسلسل تليفزيوني، وبفضل الشرطة اختفي هـؤلاء اللصـوص الذين يهدِّدون حياتي. وبعدما صرت في أمان، افترقنا، أنا وذلك الوسيم...

ذات يـوم، وأنـا غارقـة فـى التفكيـر فـى حصـوة المـرارة، زارنـى أحـد الأصدقاء وأخبرني أن فلاناً قد أجرى عملية جراحية، وأخرج الحصوة التي حملها لسنوات طوال. وكانت الحصوة قاتمة، كبيرة في حجم بيضة طائر صغير، وهو حاصل على الدكتوراه، ولا شكَّ أن تلك الحصوة التي نمت داخل جسده، لن تكون حصوة عادية، حتى أنه بحث عن خبير جيولوجي. وبعد أن فحصها الخبير، سأل الدكتور: كم تساوى؟ فأجابه: لا تساوي شيئاً على الإطلاق! وبعد سماع ما قاله، فكّرت في أمر الدكتور، وفي كوني حاصلة، فقط، على درجة الماجستير، ولست على درجـة علميـة رفيعـة مثلـه، لكننـى لـم أحـسّ بالخجـل.. ورحـت أفكَر في الحصوة، وشعرت أنني لم أعد أرغب في رؤية الطبيب المعالج، ولم أرغب في التخلُّص من حصوة المرارة... والآن، على الأقلُّ، يمكنني أن أجـوب واحـة الأحـلام.. ■ ترجمة عن الصينية: ميرا أحمد (مصـر)

وُلِدت الكاتبة الصينية «فانغ فانغ» سنة 1955، في مدينة «نانجينغ»، في مقاطعة «جيانغسو». اسمها الحقيقي «وانغ فانغ». واحدة من أشهر الأديبات المعاصرات، جسَّدت أعمالها الحياة الواقعية. تخرَّجت في جامعة ووهان، قسم اللغة الصينية، في عام 1982، وانضمَّت إلى اتِّحاد الكتّاب الصينيين في مقاطعة هوبي، وانتُخِبت رئيسـة لـه سـنة 2007.. مـن أشـهر أعمالهـا الروائيـة: «آبـاء وأجـداد» - «الضبـاب» -«غروب الشمس» - «أزهار الخوخ» - «تلميحات» - «دفن هادئ». أحدث إصدارتها المجموعـة القصصيـة «يهـلَ الربيـع علـى تانهـوا لين». حصلـت فانغ فانغ علـى جائزة العمل المتميِّز في القصِّة، عام 2009، وترجمت أعمالها إلى عدّة لغات.

### روبي کُـور..

## ملكة شعراء إنستغرام

ربَّما لم يحلم أكثر المتفائلين والمنحازين للكتاب الورقي بما تحقَّق، بالفعل، من توزيع فياقَ الثلاثة ملايين نسخة لديوان شِعرٍ باللَّغة الإنجليزية، لشاعرة لم تكن في صباها تجيد النطق بهذه اللَّغة. لكنها في الثانية والعشرِين مِن عمرها نَشَرتْ ديوانها الأوَّل «حليبٌ وعسل - milk and honey» الذي أَحْدَثَ هَذِا الدُّويُّ الهائلُ في عالَم النشر.

مؤلَّفة هذا الديوان هي «روبي كُور - Rupi Kaur»، وهي كندية مِن أصلٍ هنديٍّ. وُلِدت في الرابع من أكتوبر، عام 1992م، في إقليم البنجاب بالهند، في أسرة تنتمي لطائفة السيخ، ثم هاجرتْ مع أسرتها، إلى كندا، وهي في الثالثة ونصفٍ من عمرها. كان لوالدتها أعظم الأثر في اهتمامها بالرسم، منذ الصغر، واتَّجهت للكتابة في سنّ السابعة عشرة.



بدأت شهرة «كور» عبر وسائل التواصل الاجتماعي، عبر منصّة إنسـتغرام، تحديداً، وتحظى، في الوقت الحالي، بما يقارب 4 ملايين متابع. وقد برز مصطلح جديد للتعبير عن هذه الظاهرة، وهو «شعراء إنستَغرام -Instapoets». ومن أبرز هؤلاء الشعراء «تايلر نوت - جريجسون - Tyler Knott Gregson»، و«روبـرت م. دريـك - Robert M. Drake»، وهمــا أميركيان، من مواليد 1981م. كذلك، تشـمل هذه الظاهرة الشـاعرات «نيِّرة وحيـد - Nayyirah Waheed»، و«لانـج ليـاف - Lang Leav»، و«أمانـدا لافليس - Amanda Lovelace».

اندلعتْ شهرة «كُـور» عقب نشر ديوانها الأوَّل (حليبٌ وعسل)، عام 2014م، حيث تَصَـدَّرَ قائمة الأعلى مبيعاً، على مدار (77) أسبوعاً، في القائمة التي تنشرها صحيفة «نيويورك تايمز» الأميركية، وقد بيعت من الديوان ثلاثة ملايين نسخة، كما تُرجمَ لأكثر من ثلاثين لغة.

في أكتوبر (2017م) صَدَرَ ديوانها الثاني «الشمسُ وأزهارها - the Sun and her flowers»، وقد بيع منه مليون نسخةٍ في العام الأوَّل لصدوره. وفي كلا الديوانين، تكتب «كُـور» بطريقة مغايرة لقواعد الترقيم الإنجليزية، فلا تستخدم إلا أحرف الطباعة الصغيرة، كما أنها لا تستخدم أيَّاً من علامات الترقيم المتعارف عليها، باستثناء وضع نقطة في نهاية الجملة، في مواضع نادرة؛ وتعزو ذلك إلى رغبتها في محاكاة نظام الكتابة في اللُّغة البنجابية التي تُعَـدُّ لغتها الأمّ، كما، لا يوجد أيّ عنوان أعلى القصائد، لكن، أحيانًا، يوجد أسفل القصيدة ما ينوب عن العنوان ويتميز عن متن القصيدة بأنه مكتوب بحروف الطباعة الماثلة. وإذا كانت موهبة الرسم قد نمت برعاية والدتها، منذ الطفولة، ثم ظهرت لديها موهبة الشُّعْرِ، فإنَّ «كُـور» لم تتـخلُّ عن موهبتها في الرسم لحساب الشَّـعر، بل تضفرهما معاً، فلا تكاد تخلو صفحة، في ديوانَيْها، من رسومها المتناغمة مع موضوع القصيدة.

تكتب «كُـور» في موضوعات إنسانية، ونسْويَّـةِ مختلفة. كما يحتلُّ موضوع الاغتراب والهجرة بعضا من قصائدها. ولا يكادُ يخلو لقاءٌ تليفزيوني معها من سردِ بعض تفاصيل طفولتها، وشعورها بالاغتراب. تقول في أحـد اللقـاءإت: « لا شـيْء يعـدل وجـودك، فـي سـنّ الخامسـة، فـي حجرةِ دراسيةٍ ، كلُّ واحـد فيهـا يتحدَّثُ لغــةً لا تفهمها. لقد مارسـتُ الصمتَ بدلاً مِـن الـكلام؛ إذ كنـتُ أشـعرُ أننـي جنـتُ مـن كوكـب آخـر». لكـنَّ الشـعور

بالاغتراب، بسبب اللُّغة، هو ذاته الذي دفعها لالتهام الكتب، وقد كانت نقطة الانطلاق في الصف الثالث الابتدائي، حيث كانت معلِّمتُها تَمنحُ جائزة أسبوعية لمَـن يقـرأ مزيـدا مِـن الكتـب؛ وهـو مـا صـادَف هـوى فـي نفس «كور» التي وجدتْ في القراءة تعويضاً عن شعورها بالاغِتراب؛ وهـو الأمـرُ الـذي تطـوَّر، تدريجيًّا، لتُعــبِّرَ عـن نفسـها بالكتابـة وتتغلَّب على خوفها من اللُّغة الإنجليزية.

ورغم أن «كور» غادرت البنجاب وعمرها أقلّ من أربع سنوات، ما زالت تعايش ثقافتها البنجابيـة، مـن خـلال حياتهـا الأسـريّة مـع والديهـا فـي «تورونتو».هكذا، تحاول أن تـوازن بين ثقافتَىْ مجتمعَيْـن مختلفيْن، وتصف الأمر كأنها تمشى على حبل مشدودٍ، محاولةً الحفاظَ على توازنها حتى لا تَسـقط علـي أحـدِ جانبيـه . ■ ترجمـة وتقديـم: بشير رفعت (مصـر)

> (1)عندما حملتْ أُمِّي بطفلها الثاني، كنتُ في عامى الرابع . أشرتُ إلى بطنها المنتفخ مندهشةً كيف صارت ممتلئةً هكذا، في وقتٍ قصير!

حملني أبي بيدين كجذعَيْ شجرةٍ، وقال: أقربُ شيءٍ إلى اللهِ، على هذه الأرض، هو جسمُ المرأة؛ منه تنبثقُ الحياة.

(2)

رجُلٌ بهذا النضوج، يخبرني شيئاً قويّاً هكذا، في عمري الصغير، آنذاك، جعلني أرى العالَم، بأسْره، تحت قدمَيْ أمِّي.

لا أدرى كيف يكون الشعور بالحياة التوازنة، فأنا، عندما أحزن، لا أبكى، بل أنسكب وعندما أفرح، لا أبتسم، بل أتوهّج. وعندما أغضب، لا أصرخ، بل أحترق.

أجملُ ما يميِّز مشاعري الجامحة

أنني، عندما أحِبّ، أَمنَحُ أجنحةً لن أحبُّهم. ربَّما لا يكون هذا أمراً جيِّداً لأنهم يَجْنحون، حينئذٍ، للذهاب. ولو أنك رأيتني، عندما يتحطّم قلبي، لعرفتَ أنني لَا أحزن.. إنني أنشطر.

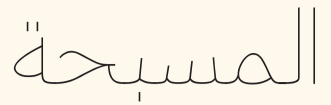
(3)

أعرفُ أنَّ الأمْرَ شاقٌّ.. صَدِّقني. أعرفُ هذا الشعور بأنَّ الغدَ لن يأتي، وأنَّ اليومَ يصعبُ أن تتجاوزه.. لكني أقسمُ لك إنك ستتجاوزه.. سيمضى الألم كما يمضى دائماً،

إذا كنتَ تمنحه الوقت، ثم تتركه يمض. إذنْ، دعه الآن يمضى بلُطْفٍ مثلَ وعْدٍ لم يتحقَّق.. دعه يمض.

(4)أقدِّمُ اعتذاري لكلِّ امرأة وصفتُها بأنها جميلة، قبل أن أصفَها بالذكاء أو الشجاعة. أيِّتها المرأة، عندما وصفتُكِ بالجَمال جعلتُ الأمر يبدو هيِّناً ؛ إذْ ميَّزتُكِ بأمر قد خُلِقتِ به وجَعلْتُه مدعاةَ فخْر لكِ، بينما روحُكِ تُحَطَّمُ الجبال. مِن الآن فصاعداً، سأقولُ أشياء أخرى: سأقول، مثلاً: «أنتِ امرأةٌ مرنة». أو «أنتِ امرأةٌ استثنائية». ليس لأني لا أراكِ جميلة، بل لأنك تملكين ما يفوقُ الجَمال.





بذهِن شارِد، ووجهِ نحيف مُنكمش، تتشابك فيه التجاعيد، وكأنَّها تتصارع معا، باحثة عن مُتّسع في وجهه لتتمدّد أكِثر من ذلك.. يجلس «الحاج سِيِّد»، الكهـل الثمانينِّي، على أريكتـه، يتلقَّـف إلهـواء المنـداح مـن بيـن دفتى الشباك الـذي يعلـو تلـك الأريكية، مقرِّبا أذنـه، بشـكل كبيـر، مـن مذياع صغير، يقبض عليه، بقوّةِ، بكفَ يده المُرتعشة، لدرجة تشعرك بـأنَّ نِصَّـف المذيـاع مُلتصـق بيديـه، والنصـف الأخـر ملتصـق بأذنـه.

يهـزّ «الحـاج سـيِّد» رأسـه، بشـكلِ بطـيءٍ، يمينـاً ويسٍــاراً، كهيئـةِ المخمـور من فرطِ استمتاعهِ، ويُدندن، بصَوتِ مبحُوح متقطع، أغنية «أمّ كلثوم» (يـا حبيبـا زرت يومـا أيكـه).. بينمـا يصـدر مـن المذيـاع صـوت مُذيـع نشـرة الأخبار، يُعلن عزم الحكومة رفع سعر البنزين والسولار، مؤكَّدٍا أنَّ تلك الزيادة تصبّ في مصلحةِ المواطن البسيط، وأنها الخطوةِ الأولى في طريـق الإصـلاح الاقتصـادي مِـن أجـل وصـول الدعـم لمسـتحقيه، فيصيـحَ «الحاج سيِّد» بصوتٍ عالِ من فرطِ النشوة، ويقول: «الله، الله! عظمة على عظمة يا ستّ».

تخرج «فاطمـة» ابنتـهٍ، مـن الحمَّـام، على صـوتِ صياحه، قلقـةَ، وهي تغطَي شعرها الخفيف المبلِّل بـ(فوطةِ)، لكن سـرعان مـا يُغـادر القلـق وجههـاً، لتحل محلَّه ابتسامة عريضة حين تنظر إلى أبيها وترى فرط استمتاعه، فتقول: «والله، أحسدك يا أبي على ما أنت فيه.. ترى الدنيا وتسمعها كما تريد أنت لا كما يريد مَن حولك».

يُبعد «الحاج سيِّد» المذياع عن أِذنه، مُبديا غضبه الشديد من مقاطعة ابنته له، رغم تحذيره لها مرارا وتكرارا، من مجرَّدِ الهمس في آثناء سماعه حفلة الشهر لـِ«أمُّ كلثوم» في الإذاعة، ثم يطلب منها كيّ بدلته السوداء الصوف جيِّدِا؛ ليحضر بها حفلة الشهر القادم.

تجلس «فاطمـة» أرضا، أسـفل الأريكـة، غيـر مهتمَّـة بحديثِ أبيهـا، وتضـع (الفوطة) على فِخذيها، لتبدأ في تمشيط شعرها الأسود، والذي قد اندسَّت وسطه، مؤخّرا بعض الشعيرات البيضاء المُزعجة.

يعـدَل «الحـاج سـيِّد» من جلسـته، ويُخرج مسـبحة من جيبه الأيمـن، ويزغد «فاطمة» زغدة خفيفة؛ لتلتفت إليه، ويقول: «أتعرفين، يا بطة، أنَّ تلك المسْبحة قـد اشـتريتها مـن عند النبـي (عليه الصـلاة والسـلام)، وكانت معي أُمَّك؟ هي مَنْ اختارتها لي»، يصمتَ هنيهـة، وتفرُّ دمعـة مـن عينيـه علـيَ صفحـةِ وجهـه الجدبـاء، ثـم يبتسـم ابتسـامة رضـا، ويمسـح وجهـه بتلـك الدمعـة، ويُكمـل حديثـه: «أتعرفيـن، يـا فاطمـة؟ لقـد ذهبـت إلـي العُمـرة بأمِّك، ورجعت بتلك المسبحة دونها.. دفنتها بيدي، في البقيع».

تتوقَّـف «فاطمــة» عـن التمشـيط، وتتفحَّـص أسـنان المشـّط، حزينـةٍ علـى كمِّ الشـعر العالـق بـه، وتنظر إليـه نظـرات تشـبه مَـن يُشـيِّع عزيـزا عليـه إلى مثواهِ الأخير، ثم تستفيق مبِن غفلتها على صوتِ الآبِ الطاعِين في السـنِّ، يُنـادي بصـوتٍ عـالِ: «بِيَّا أمّ فاطمـة، يـا أمّ فاطمـة! أيـن أمِّـك، يـّا فاطمة؟ لماذًا لا تردّ عليّ؟ » تتأفف الابنة، وتجيب بنفادِ صبرٍ: «أمِّي في قبرها. ألم تدفنها بيدك، في البقيع؟».

يُـردِّد «الحـاج سـيِّد» كلمتَـىْ (قَبرهـا) و(البقيع) مُتعجِّبا، ويطلـب من ابنته أنْ تضع تلك المِسبحة في قبرِه، عند دفنه؛ لتشفع له، فتستنكر «فاطمة» حديثه، وتتهكم عليه قائلة: «وهـل هنـاك مسـبحة تشـفع لصاحبهـا فـي القبر؟!»، ثم تطلب من أبيها أن ينام لِيريح أعصابه، فيرفض النوم قبل أَنْ يُصلي العشاء، فتخبره بأنَّه قد صلى العشاء، اليوم، ثلاث مرات!.. يتسنَّد على الحائط، ويدخل غرفته.

تضع «فاطمـة» يدهـا داخـل صدرها الضامـر ، وتُخـرج مرآة صغيرة ، وتمسـك

بصبِغةِ سوداء بلون لياليها؛ لِتصبغ شعرة بيضاء جديدة علتْ حاجبها، وكأنَّهـا تتشـاجر معهـا، متمنِّيـةً لـو كانـت تلـك الشـعرة علـث، رأسـها؛ كـي تحجبها الطرحة، ثم تكثر «فاطمة» مِن كمِّية الصبغة، بغضب، وتضعها على حاجبها!.

يخرج «الحاج سيِّد»، ويقـف عنـد بـاب غرفتـه وهـو يسـعل بقـوّة، ويسـأل «فاطمـة» عـن (بيجامتـه الكسـتور) القديمـة، فتتعجَّب الإبنة مِـن تذكرِه لتلك البيجاما التِي لـم يلبسـها منـذ أكثـر مـن عشـرين عامـا، وتخبـره بأنِّهـا قـد صارت بالية بفعل الزمن، فيستنكر، بشدّة أن تُبلي (بيجامته) لأنّها من أجود أنواع الكستور، علاوةً على أنَّها كانت هديَّة له من أمِّها التي كانت تحبّ أن تراه بها، دوما، فتخبره «فاطمة» بأنها لـم ترَها منـذ زمـن بعيـد، وترجِّح أنها استخدمت قماشها في مسح أرضيَّة المنـزل، فينظـر إليهـا «الحاجّ سيِّد» بغضِب عارم، ويصيح: «أنتِ أصبحتِ عديمة النفع. سأبحث عنها بنفسي، ومؤكّدً أني سأجدها، وسأرتديها».

يدخـل «الحـاجّ سـيِّد» غرفته، ويدفـع الباب خلفه بقوّة، بينمـا تكمل «فاطِمة» صبغ الشعرة البيضاء، صارخة فيها بغيظ: «لا بُدّ أن تصبَغي، فغدا فرح غادة، وقد يرزقني الله بعريِسٍ، ولا ينبغي أن يراكِ أحد».

يدخـل أخوهـا «عامر»، غاضبا متِّجها ناحية المطبـخ، فتبدي «فاطمة» غضبها من دخوله المنزل بالحذاء، لكنَّه لا يُجيبها، ويبدو عليه الغضب والانفعال، فتخشى أن يكون حزينا لـزواج «غادة»، حِبّ عِمـره، كما كان يقـول دوما، فيخرج «عامر» وفي يده سكِّينة كبيرةٍ، متَّجها ناحية باب المنزل، فتقوم «فاطمـة» مـن مكانهـا مفزوعـة، مُحاولـة اللحـاق بذلـك المجنـون الـذي أخـذ يُردِّد بصوتِ ثائر: «سـأقتله. أنـا لسـت حرامـي؛ لأسـرق من إيـراد التاكسـي.. أنِـا خرِّيج هندسـة، إلى متَّـى سـيظلَ يبيِع ويشـَـتري فـيَّ؟».

تُحاول «فاطمـة» -وقـد نسـيت، أخيـرا، أمـر شـعيراتها البيضاء- أنْ تمسـك به، لكنَّه يفلت منها، وينزل مُهرولا، فتصرخ بفزع، هابطة خلفه.

يخرج «الحاجّ سيِّد» مُرتديا (بيجامته الكستور)، وهي (مكرمشة) جدّا، وفي يده مسبحته، ويتلفت حوله باحثا عن ابنته، وهو يقول: «أين ذهبت، يافاطمـة؟ لقـد وجـدت البيجامـا، وسـأقوم بكيِّهـا لتصبح جديـدة كمـا كانـت. يـا فاطمـة، كيـف تخرجيـن وتتركـى باب المنـزل مفتوحا؟ ألا تخافين أنْ يسـرق أحد الـ(راديو)!».

يسمع «الحاج سيِّد» صوت صريخ وصخَب في الشارع، فيتَّجه لأريكته، ويفتح السباك وينظر منه، وينادي على «عامر»، طالبا منه ترك السكّينة، مستنكرا نزول «فاطمة» إلى الشارع، بدون طرحة.

يشـبّ «الحاج سيِّد» أكثر، فتنشـبك مسـبحته بمسـمار في الشـبّاك، فتنفرط حبَّاتها في الشارع، فيشبّ أكثر حتّى يكاد يقع. وبصوتِ واهن يقول: «المسبحة.. المسبحة تنفرط حبّاتها! يـا «عامر»، دع السكينة التي في يدك دي، ولملم حبّات مسبحة أبيك. وأنتِ، يا فاطمة، انتبهي: لقدّ سقطت بعض الحبّات على شعرك»، ثم ينادي على طفل صغير يركب درّاجته ويطلب منه أن يلحق بالشيخ الأزهري؛ ليأخذ منه حبّات المسبحة التي سقطت داخل عمامته.

يستنكر «الحاجّ سيِّد» إهمال الجميع لصِياحه، ويجلسِ مُنهارا على أريكته، ويسند يده على المذياع، فيعمل تلقائيًا، ليرتفع، فجأةً، صوت «أمّ كلثوم» وهي تُغنّي: «فات المعاد.. فات المعاد»، فيتنفس «الحاجّ سيِّد»، بقوَّةِ، ثم يسقط أرضا، وهو مُمسك بخيطِ مسبحته التي ينظر إليها بحسرة، مُردِّدا: «المسبحة انفرطت.. المسبحة انفرطت». ■ هاني قدري (مصر)





قد لا يصدّق معظمكم ما سأرويه!

لا ألومكم.. لو كنت مكانكم ما صدّقت ذلك.

ولكنّى فوق رأسها الآن، وجسدها مكوّم، بوضعية الجنين، على الأرض الإسـفلتية. أمّـا روحهـا فتقـف قريبـة، إلـى جانبـي، تنظـر إلـى جسـدها، ثمّ تنظر إلىّ.

إننى أحاول، بكلُّ صدق، أن أكون مبتهجاً بشأن هذه الحالـة، بالـذات. شيء ما كان يستعجلني لأخذها، لكن الأمر لم يكن بيدي، فعليّ دائماً أن أنتظر الموعد المقدَّر من السماء.

أرجوكم، ثقوا بي. قد أكون البهجة الخالصة. يمكننى أن أكون ودوداً، مقبولاً، ومُرَحَّباً بي، أحياناً. أمّا الكياسة، فلها شأن آخر معي، فلا تطلبوها مني.

من أنا؟ لا أملك أن أبوح لكم بشيء الآن، لكني أعدكم، في وقت ما، بـأن كلاً منكـم سـيراني واقفـاً عنـد رأسـه، فـي وقـت محـدَّد خـاصّ بـه، وآرواحكم ستكون بين ذراعيّ. وفي كلّ زيارة لي إلى عالمكم، سأحمل واحداً منكم على كتفى، برفق، أجل، برفق، لا تخافوا، ونرحل بعيداً. الثلج الأبيض يكسو كلُّ شيء. يظنَّ البعض، على الأرجح، أن اللون (الأبيض) ليس لوناً حقيقياً. لكني أؤكِّد لكم، يقيناً، أن الأبيض لون. لا أعتقد، شخصياً، أنكم تريدون مجادلتي، وإن كنتم ترغبون بذلك. أنا فعلاً لست بعنيفٍ، ولست بخبيث؛ أنا مثل هذا الثلج الأبيض، هادئ، نقىً وفريد، فلا تأخذ كلامي على محمل التهديد.

تجمَّع الناس في المخيَّم، في المكان الذي خرج منه صوت الصرخة. وجدوا أمامهم جثَّة واحدة، من الواضح أنها كانت لامرأة. ظلَّل الصمت الأجواء، وكأنه حضور لطائر جارح، يجثم متوثِّباً، يراقب طريدته.

أتصدّقون أنّى كنت أسمعها تتحدّث إلى نفسها، كلّما مررت لأحمـل

أحدهم على كتفى، وأرحل؟!

إنَّها تشعر بي! اندهشت! كيف لها أن تشعر بي، ولم يصدر أمر نقلها إلى العالم الآخر، بعد!

كانت تنظر في عيني، تماماً، وتقول لي، ولا أحد غيري يسمعها:

الطريقة التي أشعر بها، والخوف الذي ينتابني يغوص عميقاً في داخلي. أتمكّن، أخيراً، من أن أبادل الرجل الجالس أمامي، الحديثَ عن حالة البلد المدمّر. أتذكّر أنّه أتى، قبل اليوم، عدداً من المرّات، يطرح علىَّ الكثير من الأسئلة، لكن ذاكرتى كانت ملفوفة بالضباب، ولم أكن أعرف كم مرّ عليَّ من الأيّام، وأنا هنا في هذه المدينة، مدينة الموت، والخوف، والجوع، والأمراض، والأمّهات اللواتي أراهنَّ يحملن أطفالهـنَّ، وهـم يموتـون جوعـا علـى أكتافهـنّ.

مع الوقت، بدأ شيء بالتغيُّر في قلبي. أشعر أنَّى كنت هنا، طوال الوقت، منذ فترة طويلة، تعادل الأزل ربّما! تعلّمت عدم التفكير. قضيت كلُّ أيَّامي هنا في محاولة مواكبة المهمَّة التالية، التي كان عليّ القيام بها، لمساعدة الناس. كنت أعتقد أنّ حالى سيكون أفضل بهـذه الطريقة. كنت أستمرّ في التحرُّك، طالما كان بإمكاني القيام بشيء، فلا يضيع الوقت في القلق والتفكير. أو هكذا تخيَّلت الأمر. هل بإمكانك أن تدرك ما أعنيه؟

أبقى صامتاً، لا أستطيع الردّ.

كانت تحدِّثني، ثم تصمت فجأةً، وتشيح بوجهها بعيدا عنّي، وتنهض مندفعـةً باتَّجـاه تلـك المرأة التي انتزعت الرغيف مـن قبضة الطفل الصغير الذي وقف متسمّراً، مذهـولاً. عينـاه تطـلّان مـن وراء السـخام الـذي غطَّى وجهـه وكامـل جسـمه، تسـتره مـزق مـن الملابـس، أو تـكاد. شـعرت بقلبها يذوب.. في نظرة عينيّ الطفل العسليتين، وسكنتني رهافة أحاسيسها. تأخـذ قطعـة الخبـز مـن يـد المـرأة، وتقسـمها بينهـا وبيـن الطفـل، لكـنّ المرأة تصرخ في وجهها: إنّها لأطفالي، هم يموتون من الجوع، حرام

عليك....

تستدير نحوى، من جديد، وتجلس قبالتي، تنظر في عينيّ، وتهمس، من جدید:

ما زلت أمنع نفسى من التنفُّس معظم الوقت. يُعيينني هذا السلوك على متابعة أيّامى دون أن أنهار، لكنّ الرائحة تقتلني. المرأة تتسكّع بيـن خيـام الإيـواء، هائمـةً، مثـل حيـوان بـرّى، تراهـا طـوال الوقـت تنبـش التراب بأظافرها، وتنادي على أسماء أشخاص، خمّنت أنّهم أولادها. يحكون أنَّها كانت الناجية الوحيدة من قصف دمّر منزلها، استطاعوا انتشالها من تحت الأنقاض. أناولها حصّة من الطعام، وأنا أسدّ أنفي عن الشمّ، يخجلني هذا ولكنّه ليس بيدي ألّا أفعل.

بدأ ذهنى يصفو بعيداً عنها قليلاً. أتذكّر أنّنى تركتها، كان علىّ الإسراع بالذهاب، على اللحاق بسيّارة الهلال الأحمر، هذه المرّة.

العيادة الميدانية، بناء صغير، طُليت جدرانه الإسمنتية باللَّون الأبيض، وعلم الهلال الأحمر يرفرف فوقه. العيادة مزدحمة، والرائحة تتضخّم فيها، بفعل حرارة الجوّ. اختلطت رائحة المعقّمات برائحة العرق والجروح المتعفّنة. وعدت إلى تذكّر صديقتي.

الناس يصرخون ويتوسّلون للحصول على المساعدة، لأطفالهم ولهم. الانتظار، هنا، أمر، لا يمكن تصوُّره. أراني، أحياناً، أقف لأراقب العاملين على تنظيم الأمر، فقط، لأنَّى أعرف مهمَّتي، وأعرف مَنْ عليّ أن أحمل، في كلّ مرّة.

ها أنا أنظر إلى الأمام مباشرةً، وأنا أدخل مركز الإيواء. أراها تدخل مسرعة، يذهب نظرها باتّجاه عجوزين لجأتا إلى ركن، وجلستا القرفصاء، وقد تبوّلت إحداهما في مكانها، تتجمّد مكانها، وأنا لا أدري ما الذي ألمّ بها، لكني مازلت - على الأقلّ - متأكِّداً من أنَّ دورها في الرحيل معى لم يحن، بعد.

اتّضح لى أنّها شعرت بدوار عنيف؟ ربّما صدمتها الرائحة النتنة. تتقدّم منها متطوّعة شابّة، تمسك بيديها وتسحبها إلى الكرسى القريب: استریحی، استریحی، یبدو أنّه سیغمی علیك.. وجهك شاحبٌ جدّا! سأحضر لك قليلاً من الماء.

بدت كطفل تاه عن أمِّه في سوق مكتظَّ بالناس.

جلست إلى جانبها، ووضعت راحة كفّى على كتفها، أهدّى من روعها. همست لي، والفزع يقفز من ناظريها:

لم أكن قد نظرت في المرآة، منذ أن قدمت إلى هنا، منذ خمسة أشهر تقريباً. الآن، أنظر إلى بطني! أحسّ وكأنّ شيئاً يخبط في أحشائي. يتسـلّل فـزع مثـل موجـة حـارَّة تغمرنـي مـن رأسـي إلـي قدمي. هـل يمكـن...!؟ أهو

سبب توعَّكي طوال الأشهر الأربعة الماضية؟ لم أعر الأمر اهتماما، من قبل، فقد استقرّ في ذهني أنّها من آثار سيناريوهات أيّام السجن. يخيَّل إليّ أنّ الكلّ يحدّق بي، وأتساءل: أتراهم، (الناس)، يرون ما ألمَّ بي؟ أتراني تعريَّت حتَّى العظم، مثلما كنت أقف عارية أمامهم، في المعتقل، هناك، قبل خمسة أشهر؟

شعرتُ بالأسى حيالها، كان دفق ذكرياتها السوداء أقوى من الكهرباء المنسابة من راحتي. تتابع همسها لي:

كيـف عـادت الذكـرى التـي ظننـت أنَّى دفنتهـا قسـراً، فـي غياهـب الجـبِّ العميـق الـذي يدعـي الذاكـرة. تذكّرتـك! أنـت أيضـاً كنـت دائمـاً هنـاك، كنت دائماً قريباً منّى، رجوتك أن تحملني وتخرج بي مثلما كنت تفعل بالكثيريـن والكثيـرات حولى. كنـت، في كلّ مـرّة، تعـود فتقـف وتنظـر إلىّ، ثم تبتعد وتخرج من دوني.

تقف، بإعياء شديد، لتخرج رأسها من خلال النافذة، وكأنّها تأخذ جرعة من الأوكسجين، ثم تصرخ، ووحدى أفهم هذيانها:

لماذا تزداد الرائحة بشاعةً في المكان، هنا؟ إنَّها رائحته نفسه، تغلب على كلَّ رائحة، تطلُّ من كوي الذاكرة مثل أفاعي، لا أملك لها منعاً. ناولتها الشابّة المسعفة كأساً بلاستيكياً مليئاً بالماء، فازدرته.. هدأت أمواج ذاكرتها وهي تحدّق في طفلـة تمـرح في بركـة المـاء الـذي خلّفتـه النقاط المتسرِّبة من الخزان، أمام البوابة.

طفلة تلعب! تلعب، أغبطها. ليتني أعود طفلة لألعب، وأن أترك للحنفية مهمّـة امتصـاص الحرارة التي تفتّت أعصابي.

تنفلت منها ضحكة هستيرية، وأنا مازلت أراقبها. تهمس من جديد، ولا يسمعها غيري:

تتجلَّى لي أرضيــة السـجن، الآن أمامي، إسـمنت خشـن، ودورة ميــاه! دورة مياه بدون ماء! والرائحة!!! يا للهول، الرائحة! كانت تلك رحمة أن لا سبيل لرؤية نفسى في المرآة.

أتذكّرك وأنت تقف في الزاوية البعيدة. لم يعد بي أيّة رغبة في الاهتمام بجسمى إلا بالقدر الذي يقوم بـه بوظائفـه. أتفقَّد ذراعــــّ وسـاقــّ إن كانـــا قادرين على العمل، في كلُّ مرّة كنت أندهش من شعور الفراغ الذي يسكنني، بعد ابتعادك.

الحقيقة المفزعة أكثر من الموت ذاته، هي تلك التي تبدّت واضحةً على وجه الطبيب، تؤكَّد لي أنَّى حامل!! أتسمعني، أيّها البليد؟ أنا حامل! الغريب أنّ رأسي اشتعل لاضطرابها، وأنا المفطور من جوهر السلام والهدوء والصمت!

ويتحوّل كيانها الهشّ الرقيق إلى كتلة من الغضب. لا يذهلني - كما فعل الآخرون - صوت زعيقها، الذي خرج مثل زعيق طائر نورس جريح،

تَنكَّس مـن عليائـه، فـى البحـر العاصـف، لكنّـي لا أملـك إلّا أن أغـوص فـي صمتی، من جدید.

أَلَمَ تَكُنَ مَعَيِ، وَتَرَاهُ يَقَبِضَ عَلَى لَمِّـةَ شَـعَرِي، وَيَلَفُّهَـا عَلَى سَـاعَدَهُ، ويجعلني أركع قسـراً؟ للخـوف رائحة تشـجِّع الضـواري على الهجوم على الفريسة، ويشجع غريزة العدوان عند البشر، أيضاً. يبعث ذعرى أنيابه ومخالبه على الظهـور، ويبعـث فيـه شـهيَّة إذلالـي، وكأن ذلـك حقَّـه فـي المسلمات. يستفيق الوحش من قيلولته، كلُّ مساء، جائعاً يقتات على خوفي وإذلالي، يرتفع رأسه بالغ البشاعة، فأسمع وسط دوامة الألم، صوت هياجه كالكلب المسعور ينهش جسدى المرضوض، الممزَّق، ويقضم عظامي.

والرائحة!! الرائحة!! إنّها تفوق أعلى درجات التعذيب، تلك الرائحة التى تنبعث من روحه النتنة، مع أنفاسه وعرقه.

يخيّل إلىّ أن جلاّدي قادم من عالم مذعور، يحمل معه رغبته في الانتقام من ذعره وقهره المخبوء في نفسه. ضحكته المجلجلة الشامتة التي يرسلها، كلُّ مرّة، بعد أن ينتهي منّي، ولم يكن ليكتفي إلّا ببلوغي، أنا ضحيَّته، أبشع درجات التهـدُّم، وبلوغـه، هـو جـلاَّدي، أخـسّ مراحـل النشوة المجرمة. وأنت تقف مراقباً. لا أنت تأخذني في سلام صمتك، ولا أنت تأخذه إلى جحيم أمثاله.

لقد شهدّتَ، مع الأيّام خوفي واشمئزازي يأخذان شكلاً مبطّناً بالسكون، وشهدتَ اختفاء النظرة المذعورة في عيني، وكنت شاهداً على صمتي المطبق بعدها. أيضاً، لقد شهدت على نفسى وهي تنكمش ثمّ تتقوَّض كلُّ مـرَّة، أمامـك. أكرهك!

أجل كنت شاهداً. كنت أنا من وضع راحته على صدرك أنت، لتهدأ شهوة هذا المخلوق، وتفتر همَّتُه في تعذيبك، بالاغتصاب. ألم يتوقُّف بعدُّها تماماً؟ ألم يتحوّل ليكتفي بالضّرب والشتائم، حتى كَفّ عنك،

وما الفائدة؟ لقـد أفقدني مغتصبي حريَّتي وكرامتي، بـل وأفقدني كلّ ما يمكنني امتلاكه من حُلاوة الحيّاة، في مقبل الأُيَّام، كلّ ما يمكن أن أتفرَّد بوصفى إنسانة؛

كنت أحلم بالأمومة، يوماً ما. حلم جميل ينبع من الشوق إلى طفولة لم أعشها، فقد نشأت يتيمة في بيت جدّي لأبي. وقتها، لم تكن أنت هناك، ما رأيتك إلَّا عندما توفَّى جدّى.... آآآه.

نصمت سوية لبرهة، ثمّ تتابع:

أحلم بصورة لطفلى في بيت يعرِّش فيه الحبّ ببساطة. أحلم آني عشقته، أضمّـه بين ذراعى، إلى صدرى.. أغرق أنفى فى ثنايا رقبته، أعبُّ من رائحته البريئة، والبيت النظيف الأنيق يفوح برائحة الزنبق.

تنتفضين كلّما عدت إلى وعيك من ذاكرتك الملتهبة بالألم، المتقرّحة بوخز رائحة عَصيَّة، لا تمحى، لكنَّى أؤكَّد لك أنَّها ستستحيل شيئاً آخر غير مؤلم، عندما ترحلين معى.

إذن خذني الآن!

أصمت.. وتصمت.

أحاول تحديد مشاعري نحو الطفل الذي في أحشائي. كرهته، قبل أن أراه! سيكون ذلَّى الذي لا يفارقني طوال العمر، مثل الوشم على جبين العبد. جحيمٌ ما أعانيه، ألا ترى؟! لابدّ أن أتخلُّص منه. يرفض الأطبّاء هنا مساعدتي، يقولون أنَّى قد أتسبَّب في موتى، وقد أحرم من فرصة الإنجاب إلى الأبدّ، لا أريد لهذا السرطان أن يتشبّث بأحشائي لتُكتَب له حياة. لا يعلمون أن الموت هو واحتى المتبقية لي. أين أنت؟ دعنا نرحل. إنَّني هنا. لكن، لم يحن أوان الرحيل بعد.

عندما فتحت عينيّ، بعد عملية الإجهاض، وآثار التخدير مازالت تسري في أعصابي، كان أوّل ما طلبته هو رؤية ما أخرجوه من رحمي. أرأيته؟ مخلوق مدمّى، شبه بشرىّ. غمرنى شعور بالقرف. هل يغمر الأمَّهات عادةً شعور بالقـرف مـن أجنَّتهـنّ؟! هـل شـهدت علـى حـبّ الانتقـام الـذي سكننى ؟

أجل.

وكنت تعرف أنّه غريب عن تكويني!

لكنَّـه انغـرس فـي أعمـق ثنايـا ذاتـي، كنـت أنـا أوَّل ضحايـايَ. أقـوم بالاستحمام كلُّ يـوم، عـدّة مـرات، أكاد أسـلخ جلـدى فـى كلُّ مـرّة، ولا أتيقـن مـن زوال الأثـر، وأسـكب أمـام أنفـى أيّـة رائحـة عطريـة تصـل يـدي إليها، وأبالغ في ذلك، لعلَّها تتغلُّب على الرائحة النتنة التي سكنت ذاكرتي. هـل ستسـمني بوسـم الإثـم، قبـل أن تأخذنـي معـك؟ هوِّني عليك! شهدت كلُّ حالات الموت في الدنيا، بعضها، فقط، أخرجني عن صمتي. أتسمعينني؟ أنت من البعض الذين أخرجوني عن صمتى. أجل، أسمعك.

إذن هات كفَّك، ضعيها في كفّي. ولنرحل الآن.

أجل! لقد حان الوقت.

تبتسم، وتأخذ عدّة شهقات عميقة. اختفت الرائحة النتنة، فجأة، وحلَّت محلها رائحة تشبه مزيجاً من الزنبق والمسك. واكتسى الكون بثوب كثيـف مـن الثلـج المنعش الصامـت. اختفت الضوضاء في شـرايينها، وحلّ

السلام. لا شمس ولا قمر ولا نجوم، ومع ذلك الكون مضيء ويمكنها سماع إيقاعه المنسجم. ■ سمر الشيشكلي (سورية)

## اللحظات الأخيرة قبل الهروب

نحتمي ممَّنْ كانوا أصدقاءنا بالأمس. والعبارة الشائعة الآن: لا تمد لي يدك يا صديقى، فلربّما تكون قاتلة.

نتفادى بعضناً البعض تلقائياً، المسافة الآمنة متراً أو أكثر. ألم تكن كذلك من قبل، وربَّما أكثر. أمشي بصحبة برومدن، الخارج لتوه من بين صفحات «طيران فوق عش الوقواق» لـ«كين كيسي»، إلّا أنه ليس هندياً أحمر، بل صومالياً يعيش في ميلانو منذ أربعين عاماً. وهو ليس أُقلّ منزلة من الزعيم برومدن، لأنه ينتمي إلى أحد أفخاذ قبائل الدارود، ويحمل بفخر اسم أبسامه، «الكبير».

ها هو هناك، في زاوية المجمَّع السكني البلدي في المنطقة الخامسة جنوب ميلانو، يحصي العربات التي تمرّ من الشارع الرئيسي، ما عدا الترام وسيارات الأجرة. بالكاد يجيب على تحية الآخرين، ولا يني أحياناً عن الإجابة بشتيمة على الطريقة الإيطالية: «بونجورنو أون كورنو!» (بمعنى أي صباح وأي خير!). بدأت علاقتي به بسبب الحرب في سورية. في ذلك الصباح، ردّ بابتسامة على تحيتي، وأشار بعكازه إلى الطريق: هم يفعلون كلّ شيء، في الصومال أيضاً، تعذَّبنا كثيراً بسبب الحرب. كلّمني البواب عنك، ولكن خذْ حذرك منه، ومن تلك التي لا تدفع الإيجار منذ عشرين عاماً. تعرَّفت على تلك أيضاً، مهاجرة من مقاطعة كالابريا، تجرّ خلفها غلاثة أولاد، من آباء مجهولين.

في الأشهر اللاحقة، اصطحبته إلى شركة الكهرباء وطبيب الأسرة وصاحب عمله السابق، جاكومو اللعين كما يسمِّيه، لأنه لم يدفع مستحقَّات التأمينات الاجتماعيّة. يخبرني إنه عمل في هذا المصنع الصغير لإنتاج الصناديق البلاستيكيّة ثلاثين عاماً، وما الحالة التي وصل إليها، انزلاق غضروفي في العمود الفقري، عملية للركبة اليُمنى وفتق إربي، إلّا من حمل الصناديق، آلاف الصناديق، بل قُل ملايين الصناديق. وكيف لي أن أتقن الإيطالية، ذلك اللعين كان يصرخ ورائي دائماً، حتى عندما كنت أجلس لأتناول طعام الغداء: أبسوم، الشاحنة تنتظر، لا أحسبها أتت إلى هنا لتعود فارغة!

ثم استوقفني قبل أيّام ليسألني عمّا يجري في هذا العالم، أو في ميلانو بالتحديد. هل تسمع الأخبار؟ نعم، يجيب، أخبار الثامنة مساء، ولكن

هؤلاء يخلطون الحابل بالنابل، ولا تفهم إنْ كانوا جديين أم لا. انتهينا من فضائح فابريتسيو كورونا مصوِّر عارضات الأزياء وجدال ماورو كورونا الكاتب ومتسلِّق الجبال مع بيانكا ابنة إنريكو بيرلينغوير، والآن مع فيروس كورونا. لماذا كورونا؟ لأن شكله يشبه التاج. هه! يضحك.

كنّا قد اتفقنا أن نقوم بجولة في المدينة. حضر في صباح اليوم التالي بكمامة صنعها بنفسه من قماش أسود ومطاط برتقالي لشدّه على الأذنين، مع قنينة بلاستيكيّة صغيرة تحتوي على مزيج من الكحول والماء وقليل من الكلور. لتعقيم اليدين. يريني إياها بابتسامة تخفي وراءها وعيداً مبطّناً للعدو غير المرئي. نعقم يدينا حالما ننزل من الترام. الوجهة محطّة قطارات (لويجي) كادورنا، جنرال وسياسي من الحرب العالمية الأولى، المسؤول الرئيسيّ عن خسارة معركة كابوريتّو الشهيرة أمام الجيش الألماني - النمساوي. إذن، لماذا يفتخرون به؟ يسأل بعيرة. لأنه أبلى بلاء حسناً في البداية، ثمّ خسر معركته الأخيرة، وتمّ استبداله حالاً بالجنرال أرماندو دياز.

تستوقفنا دورية مشتركة من الجيش والشرطة المحلّيّة، قبل أن نصل إلى مدخل المحطّة، بالقرب من نصب «عقدة وخيط وإبرة»، الـذي صمَّمـه كلايـس أولدنبـرغ وزوجتـه كـووزى فـان بروغن.

- إلى أين؟ الإقامات من فضلكم!

- أنا جنسيتي إيطاليّة، يجيب الكبير أبسامه، والدي حارب مع الجيش الإيطالي في الصومال.

لا يأبه الشرطي لكلامه. القطارات متوقفة، إلى أين تذهبان؟ نبحث عن صيدلية. لا توجد صيدلية هنا، حاولوا في الجهة الأخرى. نمشي بصمت لعدَّة دقائق، نخترق حدائق سيمبيوني، ونخرج من الطرف الآخر. يستوقفني إعلان أمام مدرسة ثانوية مغلقة، لويجي بيكاريا، أحد أعلام عصر التنوير. فلنعيد خلق العالم بسرده، ورشة كتابة إبداعية. أشرح له الموضوع، ولكنه لا يهتم. كما اتفقنا في البداية، يريد أن يرى ميلانو، أن يعيشها قبل أن يحصده الفيروس. ألم تكفك كلّ هذه السنوات؟ عشتها جميعاً بين البيت والمعمل، يجيب بخيبة أمل كبيرة. نتوغَّل في الشوارع الجانبية ونصل بعد عدَّة دقائق إلى شارع بابينيانو. اللهيب والدخان الجانبية ونصل بعد عدَّة دقائق إلى شارع بابينيانو. اللهيب والدخان



الأسود يتصاعدان مـن سـجن سـان فيتـوري العريق، أصـوات السـجناء تملأ الجو: ليبرتاآ ... ليبرتاآ ... (حرّيّة ... حرّيّة ...)، وكأننا في سورية. صونو مافيوزي (إنهم من منظّمة المافيا)، مجرمون، لا تتركوهم يخرجون! أرفع نظري إلى مصدر الصوت، رجل في الستينات من العمر، يدفع بكلُّ جسمه من فوق درابزين البلكون، القبضة مشدودة والوجه ممتقع. نعبر الشارع بسرعة، ثمَّة محطَّة قريبة لقطار الأنفاق، الخطَّ الأحمر. يا للحظ! يشتكي أبسامه، يا ليته كان الأخضر، لكنا عدنا إلى البيت مباشرة. إذن فلنمش، أقترح، دون أن أعرف إلى أي جهة أقوده. فلنذهب إلى ساحة الدوومو، لنلق نظرة على كاتدرائية ماريا ناشينتي، رمز ميلانو. أعتقد بأن عينيه التمعتا من الفرح. انحدرت دمعة على خده وانزلقت بين التجاعيد التي تحيط بفمه. ربَّما من البرد. ينظر حواليه بارتباك، أخشى أن يوقفونا مرّة أخرى، يبدى خوفه. لا تنسَ أننا نبحث عن صيدلية لشراء كمامات مناسبة، تلك التي تستعملها، يمكن أن تمرّ ذبابة بسهولة من نسيجها الخشن. تعجبه الفكرة، ننزل درجات المحطّة وهو يدندن أغنية، بالسواحلية على ما أعتقد.

ليس ثمَّة زحام. نختار مكاناً منزوياً، ونترك مسافة آمنة بين مقعدينا. وماذا لو عطست؟ يهمس بخبثِ. اضبط نفسك وإلَّا سينهالون عليك بالضرب. يضحك بعفوية، ثم يسعل. صمت. بعض العيون تنظر نحونا. أبسامه يضع يديه الاثنتين على العكازة ويسند عليها ذقنه. هيئته الآن كمن رمى حجراً ويحاول عبثاً أن يخفى يده. المحطّات تتتابع، الوجوه تتغيَّر، يمكن عدّها على الأصابع. أبسامه مستغرق في التفكير، أشير له بأننا سننزل في المحطّة القادمة، يهزر رأسه وينهض بتثاقل. لم تكن ميلانو هكذا، يقول بينما نصعد الدرج، كلُّ شيء يتغيَّر ... يتغيَّر بسرعة. الساحة فارغة تقريباً. فريق تليفزيوني يهيئ المعدَّات بالقرب من تمثال الملك أومبرتـو الثاني، في وضعيـة المحارب على حصانه. ثم يحضر أسـقف بالرداء الأسود والقبعة الأرجوانية، يدير ظهره للكاميرا ويتوسَّل لتمثال العذراء الذهبي الذي يعلو الكاتدرائية. يطلب العون والمغفرة، ويشرح لها الوضع بكلمات تعبِّر عن كلُّ خلجاته وإيمانه العميق بمعجزة تنقذ ميلانو وأهلها. نعود أدراجنا بسرعة مع اقتراب دورية عسكرية. يصل

الترام في الوقت المناسب. أبسامه يتنهَّد. لكانوا أوقفونا، بشرتنا سمراء. ربَّما، أجيب دون أن أحيد نظري عن بعض المارة الذين يحثون الخطى على الرصيف في شارع تورينو. لا أحد يتوقّف. المحلّات مقفلة.

يخطر ببالى فيلم «الموت في فينيسيا» للمُخرج الكبير لوكّينو فيسكونتي، المقتبس عن رواية توماس مان الشهيرة. أسأله إن كان يشاهد بعض الأفلام. كلا، يجب أن أنام باكراً. عدد هائل من العربات تمرّ في الصباح، أصل أحياناً إلى عشرة آلاف عربة أو أكثر، وهكذا يحين موعد الغداء، لوتشيا، تلك في المقابل، تهيئ لي كيس الخبز، أشتري علبتيّ دخان من سيرجيو بائع التبغ وأعود إلى البيت. هـل تصدِّق أنني أحياناً لا أجد الوقت لنفسى. الأفكار كثيرة. ثم أجلس في البلكون، والجيران يشتكون من ارتفاع صوتى. أنا أفكر بهذه الطريقة، بصوت عال، ما الضير في ذلك؟! يصر أبسامه على أن نشرب الشاى سويةً في بيته المُكوَّن من غرفة ومطبخ. أشياء قديمة في كلّ مكان، آخرها جهاز راديو قديم ولعبة بلاسـتيكية بـلا ثـوب وصلعـاء تقريبـاً جلبهمـا مـن غرفـة النفايـات. أريـد أن أعود إلى بلدي بأي ثمن كان. ليس من مجال، أجيبه. حتى أننا، اعتباراً من يوم غد، يجب أن نحمل تصريحاً معنا، يثبت أننا خرجنا لقضاء حاجة ملحّة، زيارة الطبيب أو التسوُّق مثلاً. كيف ذلك؟ يمكنك إنزال الاستمارة من موقع وزارة الصحَّة، تملؤها ببياناتك وتذكر سبب مغادرتك المسكن. وإذا لـم أفعـل ذلـك؟ السـجن لمـدّة ثلاثـة أشـهر، أو غرامـة مـا يقـارب 300 يورو. سأهرب، يصرخ بغضب. لقد أهدرت عمري هنا، لم أتزوَّج، لم أعرف غير العمل، العمل... العمل... مثل الدواب. يشتدُّ غضبه. لـم أره فـى اليـوم التالـى. وقفـت انتظـره لبعـض الوقـت فـى الزاويـة، ثـم تلقائيّاً، وجدت نفسى أحصى العربات المارة، مستثنياً الترام وسيارات الأجرة. عُدت إلى المنزل وقت الغداء، بعد أن اشتريت الخبز من عند

لقد كان حقّاً يوماً ممتعاً. ■ يوسف وقاص (سورية/ إيطاليا)

لوتشيا وعلبتيّ دخان من سيرجيو.

## اختبار الهشاشة البشرية!

في كثير من الحالات تكون ثمّة محطّات في الحياة، معدّة فقط لاختبار الهشاشــة البشـريّة. الإنسـان كائـن عاطفي في البدايـة، وهي حالـة ملازمـة مهما بلغت درجة العقلانيّة التي يكون قد اكتسبها بفعل الاحتكاك مع الأشياء والناس والأفكار. في مثل هذه الحالات يكتشف المرء، بوضوح، هشاشته. أتذكّر أنه بسبب عملية جراحيّة أجرتها ابنتي كتبتُ مثل هذا الكلام قبل أربع سنوات (في مارس/آذار 2016) في تدوينة زرقاء: «في لحظاتِ معيَّنـة يصبح الإنسـان أعمـي. فـي لحظاتِ معيَّنة يكتشـف الإنسـان هشاشته في أقصى درجاتها. في لحظاتٍ معيَّنة ينسي الإنسان مَنْ يكون، لأنه يمرّ باختبار هشاشته. في لحظات معيَّنة ينسى الإنسان نفسه، لأن هناك مَنْ يسـتحق أن ينسـي نفسـه من أجله. القلق كما يصوِّره الشـعر ليس كالقلق الذي يمكن أن يعيشه الإنسان» فعليا وفي لحظة محدّدة بعيدا عن القلق الوجودي الدائم الذي يرافقنا، وأحياناً يستفز وعينا الشقى. في تلك اللحظة «اكتشفت أن القلق الذي يسكن القصيدة جزءٌ صغيرٌ جـدا مـن القلـق الـذي يعيشـه الإنسـان فعلا. قلق لا سـقف له»، هكـذا نظرت إلى الأمر في ذلك الإبان القاسي على قلب أب، أي أب. شعور استعدته، أو لنقل اعتراني مرِّقَ أخرى، وأنا أتابعُ الزحف ًالحثيث لوباء كورونا على العالم، مبتلعاً دولاً وشعوباً، دونما حاجة إلى جواز أو تأشيرة. الفرق أن الأمِر يتعلقَ بقِلقَ وحوفِ مضاعفين. إنني أنظرُ إلى الإنسان باعتباره واحداً، كلَّا مؤتلِفاً قبل أن يكون فرقاً وشيعاً، ديناً وأيديولجيا، جنسياتِ وأعراقاً، وهذا سبب كاف للانشـغال بمصيـر الكائـن البشـريّ أينمـا كان. بيد

على الرغِّم من الضباب المحيط بالعالم من كلَّ الجهات. فجأةً!... هكذا تحدثُ الأمور الجليلةُ، لا منطق فيها للحساباتِ والتوقعات. فجأةً، تعود الحياةً إلى شكلها البدائي، بل أعتى. لم تتوقف البواخرُ والطائرات وكلّ ما اخترعه الإنسانُ من «الدواب الآلية» للتنقل فحسب، بـل تـكاد الحركـةُ تنقطـعُ أو انقطعـت فـى أماكـن وأقطـار. ومـع السـرعة التى فرضها الوباء على إيقاع التدابير والإجراءات الاحترازية لمحاصرته هنا وهناك، يزداد تدفق الدم، وتتسارع نبضات القلب، حتى إنني لأسمعها هناك على الضفة الأخرى من المتوسط، حيثُ الابنُ يتابعُ دراسته في جامعـة بيربينيـون بفرنسـا.

أن هـذا جانـبٌ مـن الأمـر فقـط. أمّـا الجانـبُ الآخر ، فهـو أن أجد القلـبَ موزعا

على أربع، مثل طير إبراهيم عليه السلام، منتظراً أن تجتمع تلك الأجزاءُ

في لحظةٍ مباغتة، وبينما وباء كورونا يكتسح المساحاتِ في العالم قادماً من الصين، يكون على الأب أن يختارَ. أن يبحث بأي شكلٍ، وبأي ثمن عن

تسريع عودة الابن التي كانت مقرّرة أصلا مع بداية أبريل/نيسان، قبل دخول موعد تعليق الرحلات الجويّة بين المغرب ودول عديدة، من بينها فرنسا، أو تشجيعه على البقاء هناك والامتثال للإجراءات التي قرّرتها السُّلطات الفرنسيّة لمواجهة الوباء، أي أن يعيش غربة مُضاعَفة، في بلـدِ صـار بعيـداً جـدّاً (لا طائـرات في الجـو، ولا سـفن في البحـر، ولا دوابّ تدبُّ فوق الأرض) غير البلد، وفي منزل «مغلق» غير المنزل.

أى الاختيارين أسلمُ للعقل وللعاطفة؟ يصعبُ التدقيق وآنا آنظر إلى عينيّ الزوجة التي هي الأمّ. في تلك العينين قرأت هشاشة الكائن المُطلقة. هشاشـة تنضـافُ إلى الهشاشـة الأصليّـة التي تمكّنـت منى بعـد صـدور قرار إغلاق الحدود الجويّـة والبحريّـة ابتـداءً مـن يـوم الاثنيـن 16 مـارس/آذار. تحاول الأمّ أن تبحث مع الولد الإمكانيات المُتاحة للعودة قبل هذا الموعد، في الوقت الذي تتزاحم الأفكار المتناقضة في رأسي، بما في ذلك بعض الأفكار السوداء. إن ما يحدث هو أمرٌ بدأ يزعجني بشكل مبإشر، لأنني لم أشهد له مثيلاً من قبل إلى غاية هذه اللحظة التي أطلُّ فيها على الخمسين. هذه الجملة الطويلة، ليست لي بالكامل، ذلك أنني قرأت في وقت سابق من العمر طاعون ألبير كامو، لكن وباء اليوم لم تدلّ عليه جرذانٌ في شوارع مدن العالم، بل موتى يتساقطون ومصابون بعشرات الآلاف يوميا.

إن أحد الخِيوط التي تشدّني إلى الحياةِ، عليه أن يعيشَ تجربتـهُ. في النهاية كلُّ ميسـرٌ لطريـق مـن الطرق. كلُّ عليـه أن يصنع أسـطورته الخاصّة. هـذا مـا قرأتـه هنـا وهنـاك، وأن العالـم كلّـهُ سـيتحالف، عندئـذ، مـن أجل أن يدفع به لتحقيقها. لعلّ هذا مكتوب بوضوح في خيميائي باولو كويلو! لذلك حسمتُ الأمرَ وأخذت الهاتفَ من الأمّ لأكمل الحوار مع إلياس في الضفة الأخرى:

- بنيّ، من الأفضل ألا تتعب نفسك في البحث عن تذكرة. أرى أن تبقى هناكً. ولكن يمكنك أن تتخذ القرار الذي تراه ملائماً لك أكثر.

كنت أعرف أن لي عليه بعض التأثير رغم «تمرُّده» المشروع على الوصاية الأبويّةِ. في حالة كهذه سيعتبر والدّه أكثر حكمةً، ولن يخرج تفكيره عن تدبير الفترة التي سيظل فيها رهن «الحجر الصّحيّ» كباقي الموجودين على التراب الفرنسيّ. بعبارةٍ آخرى ستتناسل في ذهنه الأفكار حول كيفيـة التعامـل مع غربتـه المُضاعَفـة، علمـا أن النظـام اليومـيّ للحيـاة كله سيتخلخل، وأنه سيكون عليه تعويض الذهاب إلى الجامعة بالجلوس إلى الحاسـوب، والسـقوط في فـراغ مفـروض و«جمـود أكيد»، وهـو الحركيّ



الذي لا يهدأ منذ السنوات الأولى من حياته إلى غايته في بداية سنته الثانية بعد العشرين.

لماذا عليه أن يبقى هناك؟ تقول والدتهُ. أجيبُ: لسببين. الأوّل، أنه مع كلّ إصابةٍ جديدة في المغرب يتمُّ الإعلان عن أنها «وافدة من...»، ولا أَرغبُ تبعـاً لذلك أن يكون ابنى واحداً من الذيـن يتمُّ التنديـد بعودتهـم في هذه الظرفيّة على مواقع التواصل الاجتماعيّ، خاصّةً أن الوباءَ باتَ «مُعولَما»، وكلّ الدول باتت سواءً. الثاني، أن المطاراتِ أضحت فضاءات محتملة لالتقاط العدوي، وهو ما يحتّم تفاديها ما أمكنَ، وأنه من الأفضل لـزوم البيت!

ليسَ الأمر باليسر الـذي أكتبُ بـه الآنَ. إن انسياب الكلمات على هذا النحو خادعٌ إلى حدِّ لا يصدق. ذلك أنَّ ألماً عاطفيًّا سرعان ما استولى على الحواسّ. وجعلني في الأيام التالية تماماً كما قال سيوران، أعيش الزمن لحظةً بلحظةِ دون التساؤل عن وجوده، أو الإحساس بـه وبوطأتـه. أتابـع الأرقامَ تتوالى في المغرب قلقاً على الأهل وعلى المغاربة، وأتعقَّبُ الوضع في فرنسا ملتمسا التوزيع الجغرافيّ للحالات التي يتمَّ الإعلان عنها. ثُمَّةَ هلعٌ كبيرٌ مكتومٌ. يستسلمُ الأبُ لـهُ، وأقاومـهُ «أنـا»! إن الأخطـر مـن الوباء وسرعة انتشاره السقوطُ في هستيريا الهلع الجماعيّ الذي إذا اشتد، متواطئًا مع الفيروس المجهول، فإنه لن يبقى ولن يذر. لذلكُ وجب التحوُّل إلى ما يشبهُ الفيلسوف، على الأقلُّ، لإخفاء النقص، كما قرأت في شذرة عابرة من «اعترافات» سيوران. ألستُ كاتباً، ولو على سبيل الادعاء؟ إذن فتلك الشذرة دالة جدّا. «ما إن يتنكر كاتب في زي فيلسوف حتى يمكننا التيقّن من أنه يخفى نقصاً».

يبقى ذلك مجرَّد محاولة لمراوغة وطأة الواقع عبر اللعب بالكلمات. ذلك أن النقصَ، في حالةٍ مماثلة، هو نقصٌ غير محدَّدٍ في نوعه، وغير محدودِ في قدْره. تماماً مثل الهلع المتنامي الذي يكتسحُ القلوب عبر

العالم، لا تقف في وجهه جمارك أو حواجز. حتى الأمل في انفراج قريب قطعته شركة الطيران، بغتة، بإلغاء الرحلة التي كانت مقرّرة أصلا في 4 أبريل/نيسان لقضاء عطلة الربيع في البيت، فتغيّر ترتيب «المتمنيـات»: أولا، أن تظـل قنـوات الإمـداد المالـي مفتوحـةً بعـد أن بـات من المستحيل التكهنُ بالمدة الزمنيّة التي سيقتطعها الوباءُ لنفسه من حياةِ البشر. ثانيا، أن يعيشَ الابنُ هذه المدة كما لو أنه في البيتِ بيننا، دون أن أنقلَ إليه علامات الهلع الذي يُغِير على القلب في لحظاتٍ الهشاشـة القصـوي، أي دونَ أن أكشـفَ لـه عـن ذلـك النقـص الـذي تحـدَّثَ عنـه سـيوران. وسـواء كان مـا يحـدث «أتفـه الأمـور» أو «أكبـر الهمـوم»، فـلا ينبغي أن أتركه يدفعني إلى القلق، وألَّا «أذعـن للانتظار الممل». سـأتحدَّى بأى شكل وأي سلاح هذه الأفكار السيورانية التي يفرضها عليَّ الوضع! أَوَّلاً، سـأُحَتفظ لنفسـي بـزي «الكاتـب»، ولـن أتحوَّل إلى «فيلسـوف». أسـجل قصائـدَ وأنشـرها لابنـى علـى اليوتيـوب والفيسـبوك وتويتـر وأنسـتغرام. إن هـذه المواقـع التـى تضـجّ بالأخبـار والأرقـام والتحليـلات المرعبـة التـى قـد تسبّب ضيقاً في التنفس، بإمكانها أن تكون حاملةً لطاقةٍ إيجابيّة تعيد التوازن إلى أشخاص مرشحين للانهيار.

«إنّ والدك كما ألفتهُ، يقرأ الشعرَ بصوتِ عال، ربَّما مزعج للجيران، ويجلسُ في مكتبته باحثاً عن فراشاته في الكلماتِ، «يفكر في الحياة فحسب»، ولا شيء يدعو للقلق إطلاقاً، وأن كلُّ شيء على ما يُرام، وأن كلُّ ما يحدث سينفرج قريباً عن عالم آخر جميل، بتلوثِ أقلُّ وبقلوب عظيمة... بالحب». تلك هي الرسالة اليوميَّة التي تصلهُ، في غربته المُضاعَفة، بالصوت والصورة بفضل تُكنولوجيا الاتصال. في الواتساب، تجتمع الأسرة كل يـوم لتِتحـدّثَ عن إيقاع الحياة، بما في ذلك مرافقة الابن وهو يعدّ وجباته أولا بأول، ولتتقاسم كلماتٍ عن الأمل، والنظر إلى الحجر الصِّحيّ باعتباره مجرَّد محطّة في طريق قطار! ■ جمال الموساوي (المغرب)

### بين القرنيين الرابع عشر والتاسع عشر

## جوائح في الفن التصويري

تناولت الفنون التشكيليّة موضوع «الوباء» كواقع عياني قابل للإدراك والتوثيق، وتجربة تستجيب للأسِطرة والترميز، وكمفهوم فلسفى يحمل على كاهله هواجس الإنسان وقلقه من المجهول والموات، فضلا عن كيفية توظيفِ السُّلَطة للجَّائحة في خطابها. في هذه القراءة سيتم التركيز على أعمال فنّيّة أوروبية، لم يُعنَ بها كثيراً في الثقافة العربيّة، وتقع في الفّترة الممتدة بين القرن الرابع عشر والقرن التاسع عشر.



«القديس سيباستيان يتوسط لدى الرب في أحد الأوبئة» 1499 ▲

في إحدى المنمنمات التي تعود للعصور الوسطى، والمقيدة لرسَّام مجهـول فـي كثيـر مـن المراجـع ، وتحمـل عنـوان «دفـن ضحايـا الطاعـون» (1353م)، تحضر الإشارة إلى جائحة «الموت الأسود»، التي أصابت أوراسيا (القارتان الأوروبيـة والآسـيوية) وشـمال إفريقيـا فـي القـرن الرابـع عشـر، وتـدرج فـى علـم الأوبئـة علـى أنهـا أكثـر الجوائـح فجائعيّـة فـى تاريـخ البشريّة، متجاوزة من حيث عدد الضحايا، وفق الدراسات الحالية، وباء فيـروس الجـدري الذي نقله المُسـتعمرون الأوروبيون إلى أميـركا اللاتينية، والأنفلونـزا الإسـبانية سـنة (1918). وفيمـا يبـدو أن الوبـاء نشـأ فـي آسـيا، وبدأ بالتفشي، ووصل أوروبا بالطرق التجارية البحرية، وألقى مرساته في ميناء ميسينا في صقلية الإيطالية، ومنها انتشر في عموم أوروبا. توجد منمنة «دفن ضحايا الطاعون»، في كتاب «The Chronicles of Gilles Le Muisit»، وهي «تواريخ» وحوليات كتبها المدوّن والشاعر والراهب الفرنسي «جيـل لـو مويـزي Gilles Le Muisit» (1352-1272). وقاد البحث عن هويّة الفنَّان الذي صوّر هذا الكتاب، أثناء كتابة هذه السطور، إلى الناسخ ورسًام المنمنمات «Pierart dou Tielt» (1340) 1360). مفاده أن الراهب «جيـل لـو مويـزى» كان قـد أصبـح أعمـى فـي أواخر أيامه، فجُمعت المخطوطات والوثائق التي دونها عن يوميات الديـر الـذي كان يرأسـه فـي مدينـة تورنـاي البلجيكيـة، إضافـة لأحـداث عاصرها وسجّلها، ومنها وباء الطاعون. وأخيراً وصلت المخطوطات المكتوبة باللاتينية، إلى الرسام «Pierart dou Tielt»، الذي قام بإنجاز منمنماتها اعتباراً من النصّ حسبما يبدو.

كما هو معروف، اتّسمت العصور الوسطى الأوروبية بهيمنة الميتافيزيقيا اللاهوتيّة، ومركزية الخطاب الذي يقوم على أسبقية الإيمان على المعرفة العقلية. لذلك لم يكن استقلال الفنّ عن العقيدة أمرا يمكن أن تتصوّره العقليـة الدينيـة آنئـذِ. الأمـر الـذي أخصـع التعبيـر الجمالـيّ ليكـون شـأناً حِرفيًا، وجزءاً من الفرائض الروحيّة، ومن الإرشاد والتعليم الكنسي، مما استدعى غياب وظيفة الفنّ الجمالية، ومتعة التلقى، وغض النظر عن إضافة اسم الفنّان على العمل التصويريّ، كما هو الحال في «دفن ضِحايا الطاعون» في مدينة تورناي.

نَفَـذ العمــل فــي القــرون الوسـطى المتأخّــرة، التــى خبــرت المجاعــات والأوبئة، واندلاع الحروب الأهلية مراراً؛ وقيام انتفاضات اجتماعيّة هنا



«ساحة السوق في نابولي أثناء الطاعون» 1656 ▲



«عنبر الموبوئين» 1792 ▲

حتى النظر جانبا، ولا خروج فيه عن الانضباط أو الانتظام أو التكرار، ليقول بالترفع عن الأمور الأرضية الفانية، فموت الإنسان المادي يعنى يقظة الإنسان الروحي المستقيم. كلِّ ذلك يبرر سطوة الموت التي عمَّت في أواخر القرون الوسطى، ويعثر على أفضل تعبير لها في الرسم الشعبي الموسوم بـ«رقصة الموت»، والذي أعيـد رسمه مراراً وتكراراً في جميع أنحاء أوروبا. وفيها مشهدية غروتسكيّة لهيكل عظمي (مجاز الموت)، يدعو شخوص من فئات دينيّة، واجتماعيّة، وعمريّة، متنوِّعة للرقص معه حول أحد القبور. تتغيا الصورة تذكير البشر بأنهم سواسية في الموت، بأن مسرات الحياة الدنيا ومباهجها إلى زوال، وعلى الجميع الاستعداد للموت الكوني. ومن شدّة تأثير فكرة «رقصـة المـوت»، فإنهـا كانـت عابـرة الأشـكال والأجنـاس الأدبيّـة والفنيّـة، وتجلَّت في التصوير والحكاية والشعر والمسرح، وكانت تُؤدَّى في العروض الدينيَّة والاحتفالات التي كانت ترعاها الكنيسة مثل عيد الفصح. ومن بين العدد الهائل

وهناك؛ إضافة إلى شيوع ما يعرف بالهرطقة الدينية. وأدَّى العدد المنخفض نسبياً للمصابين بوباء الطاعون بين اليهود، إلى تحكّم ما يعرف اليوم بـ«نظريّة المؤامرة»، وعمل ذلك على اتهام اليهود بتسميم الآبار وتلويثها بالطاعون عمداً، وفي أحسن الأحوال اعتبر وجودهم تجسيدا للشرور بين الساكنة «المؤمنة»، فتعرَّضوا للملاحقة والاضطهاد الأوروبي حينئذِ. حافظت الكنيسة على الانفعال الروحي المشبوب باستمرار، وكان من أهم ردود الفعل على جائحة «الموت الأسود»، بث عقيدة هروبية من العالم، فاصطبغ الفنّ بالروح الدينيّة. وبالعـودة إلى رسـم «دفـن ضحايـا الطاعـون» نعثـر علـى فضاء قبري، حيث لا شعائر ولا مظاهر دينيّة ولا دنيويّة، فنحن أمام الآلـة الجهنميـة للمـوت الخالـص، حيـث لا رحمـة إلهيـة ولا شـفقة بشـريّة. ويـكاد المتلقّى أن يشـعر بانعـدام الهواء في المنمنمة، مكان لا عمق فيه، ولا منظور، الخلفية مسطَّحة وزخرفيـة بحتـة علـي بسـاطتها. وتبـدو الصـورة المؤطّرة كمـا لـو أنهـا نعـش هـى الأخـرى، ولا تواصـل بيـن الشـخوص التـى تتصـدّى لمُهمّـة الدفن. والانفعال يتأتّى مـن التكرار، ومن خلال الخطوط المتوازية للأجساد المنحنية، والحركة المبرمجة للشخوص، كذلك توازى التوابيت في قافلة تأخذ طريقها إلى الجبّانـة. ويمكن ملاحظـة الميـل إلـي التبسـيط والتعميـم، ومعالجة تصوير الجسم بطريقة تبدو فيها الشخوص أشبه بظلال، لا حجم ولا ثقل لها بسبب غياب المنظور. كما أن هناك عدم اهتمام بما هـو ذاتـى وحسـى مميّـز فى الشـخوص المصوّرة، بل تكاد تستنسخ نسخاً كما التوابيت التي تُحمل إلى اللحد. كلُّ شيء ظاهر في اللُّوحة، ومنجز بوضوح وبألوان فاتحة نسبياً، وتفوح من الرسم رائحة حلوليّة الموت، ونظرة سكونيّة ميتافيزيقية متعالية عن الحياة الدنيا، يتحوّل معها فعل الدفن لفعل صارم، لا إمكانية فيه للتحرُّك بحريّة، أو

لتصاويـر هـذه الرقصة القبرية ، أذكر الرسـم القوطى الـذي أنجزه عام 1493م الفنَّان الألمانيّ ميكائيـل فولغيمـون (1519-1434)، معلـم الفنَّان آلبرخـت دورر. وفيها احتفالية تكاد تكون متهكّمة يفيض منها حسّ ساخر، يتحدّى نزيف الموت في التصاوير الكنسية بالتآلف الهزلي مع الموات. يُراعى في رسم الهياكل العظمية محاكاة الواقع، وتبدو كما لـو أنها رقصـة أحيـاء يتلبَّسهم المـوت الـذي يحتفـون بـه. وفـى العصـر الحديث ماتـزال «رقصـة الموت» تُؤدَّى في الكرنفالات التي يتواشَج فيها الدينيّ مع الدنيويّ في وحـدة لا تنفصـم، وفـى معـرض الحديـث هنـا نتذكّـر معــاً فيلـم «الختـم السابع»، الذي اقتبس فيه انغمار بيرغمان «رقصة الموت» كي يسدل الستار على الحبكة الفلميّة.

في عام 1411م، وتحديداً في الكتاب المُقدَّس المعروف بمخطوطة Toggenburg (سويسرا)، وتعرف بـ«الوباء في مصر في مخطوطة الكتاب المُقدَّس في توغينبروغ»، نعثر على منمنمة تتناول الطاعون الأسود، وفيها ينقلنا فنَّان مجهول الهويّـة إلى حجرة منزلية، يستلقى فيها رجل وامرأة على فراش المرض، ويرافقهما شخص يبدو أنه طبيب يقوم بتعطير الهواء، فقد كان يعتقد بأن الطاعون ناتج عن الهواء الفاسد أو الأبخرة السامة. تبدو المنمنمة أقرب إلى الصورة التوضيحيّة حول الأعراض السريريّة للمرض، رغم أنها مندرجة في الكتاب المُقدَّس، كي تشير إلى الوباء السادس في مصر الفرعونيّة، والموصوف في سفر الخروج (9: 8 - 9). ومن الواضح، أن الفنّان استمد المادة الخام لمنمنمته من سياق عصره، وواقع الموت الأسود المنتشر في أوروبا. ومن اللافت للانتباه أن المصابين في المنمنمة، على ما يبدو، يشعران بالحمى، الأمر الذي يبرِّر كشف أجزاء من بدنهما من تحت الملاءات في الرسم، وبجسد طافح بالدمامل والبُثور (الطاعون الدبلي). من جانب آخر يلاحظ أن الطبيب المعالج لا يرتـدي أي لبـاس واق خـاص، فالمعرفـة الطبيّـة لـم تكـن قـد توصلت إلى علاج الطاعون، وأقتصرت على تشخيص المرض واللجوء لوصفات سحريّة ورجاءات إعجازيّة. وفي معرض الحديث هنا نذكر أن استخدام الـزى الواقى المُميّـز لأطباء ومعالجي الطاعون لـن يتحقّق إلَّا في القرن السابع عشر كما سنرى لاحقاً. بيد أنهم في هذه المرحلة كانواً يتمتعـون بأهمّيـةِ كبيـرة، وتـمّ منحهـم امتيـازات خاصّة، وسُـمح لهـم بإجراء عمليات التشريح للبحث عن علاج للوباء، ذلك أن هذه العمليات كانت



«رقصة الموت» 1493 ▲

محظورة في عموم أوروبا القروسطية.

في عام 1499م أنجز الفنَّان الهولنديّ المُولد «جوزي ليفيرنكس Josse Lieferinxe»، لوحة «القديس سيباستيان يتوسط لدى الرب في إحدى الأوبئة». لا يعرف الكثير عن حياة جوزي ليفرينكس، باستثناء أنه مارس الرسم في جنوب فرنسا في أواخر القرن الخامس عشر، واختصّ بإنجاز لوحات مُصَلّيات ومذابح الكنائس والأديرة. ولوحته المذكورة نفذت لتزيين المذبح المُخصِّص للقديس سيباستيان في إحدى كنائس مرسيلية.

كان القديس سيباسـتيان، الـذي يُشـار له في العنـوان، ضابطاً رومانيّاً شـاباً، استُشهد رمياً بالسهام في عهد الإمبراطور ديوكلتيانوس للدفاع عن إيمانه المسيحيّ. وربطت سيرة القديس مع الوباء في القرن السابع، أثناء تفشي الوباء في مدينة بافيا الإيطاليّة، حيث تقول سيرة القديس الكنسيّة، إنه تمّ العثور على رفاته حينها، فنقلت وكرمت بدفنها في إحدى الكنائس، الأمر الذي تمخض عنه توقف الوباء للتو بأعجوبة. وما أن ذاعت هذه السردية الكنسيّة، حتى تمتّع القديس بشعبيّة كبيرة في إيطاليا، ومنها في جميع أنحاء أوروبا مع انتشار الأوبئة، لـدوره الإعجازي في إنهائها على اختلافها وتنوّعها وتلوّنها وشدّتها.

وفقاً لجماليات الفترة التي أنجزت فيها اللُّوحة، يظهر القديس سيباستيان في الجـزء السـماوي مـن اللّوحة، وقد غطت جسـمه السـهام التي تسـتدعي استشهاده وتحديد هويّته. يركع القديس في حضرة الـرب، ليتوسَّط ويتوسَّـل مـن أجـل إنهـاء الوبـاء. فـى الأسـفل مباشـرة، تـدور المعركــة المجازية، التي توجز علَّة الوباء بمقتضى الرؤية الدينيَّة القروسطية، ألا وهي المعركة بين الخير والشر، ذلك أن العقيدة المكرسة وقتئذِ اعتبرت أن الأوبئة هي نتاج الانزياح عن الصراط الكنسي، وبالتالي فهي عقاب إلهي. ولكن في الوقت نفسه، تُترك فسحة أمل من خلال العودة إلى الإيمان والتطهر والاستقامة لإنهاء العقوبة المفروضة.

كالعادة في هذا النوع من التصوير، يحتلُ الجزء السفلى الدنيويّ القسم الأعظم من الرسم، ويتوافق في اللوحة مع مدينة أفينيون الفرنسية آثناء إصابتها بوباء الطاعون. ويركز على العمل الذي يقوم به الرجال في نقـل جثاميـن الضحايـا. ويهـب الفنّـان حـسّ الزمـن المُتحـرّك بكيفيـة توظيف المنظور، الذي يكسب المكان عمقاً، وبعداً ثالثاً يقسم أرجاء المدينة إلى داخل السور، ثم باب المدينة، فخارج السور، حيث يجري الدفن في البعد الأقرب من المشاهد.

ترصد عين المتلقى تحرُّك الزمن، مع تحرُّك الموكب الدائم من الجثث، بفعـل توافدهـا وتدفقها في أبعاد الرسـم المُتتابعـة. لنلاحظ معا، في خلفية المشهد الأعمق (داخل السور)، يمكن تمييز رجلين يجران جثة ملفوفة بالكفن، ومن ثمَّ في وسط التكوين، تحت قوس مدخل المدينة، تُرى عربة محملة بالجثامين، وفي مقدّمة اللُّوحة (خارج سور المدينة) يتمُّ إلقاء جثة مكفنة في مقبرة جماعية، أودعت فيها جثث سبقتها للموت، ويقع هذا المشهد الذي يحتلُ معظم اللُّوحة عند تخوم كنسية أو دير، حيث يجرى الكهنة مراسم دينيّة. وفي الطرف المقابل حشد بشريّ مكتظ يعطى فكرة عن السلوكيات البشريّة المختلفة، ورود أفعالها الكونية وهم يواجهون الكوارث: الدهشة، أو الفزع، أو الهستيريا أو اليأس والتسليم. كما أن الفنّان يعمد إلى تأكيد حركة الزمن، والإحساس بسيرورته في لحظة فاصلة بين الموت والحياة، فقبل أن يودع أحد الحمّالين (اللحّاد) الجثة في القبر، يسقط فريسة للوباء، يدل على ذلك ظهور دمل أسفل الرقبة، وهي خاصية نموذجية للعدوى التي يسببها الطاعون الدبلي. كل ذلك يستدعي أن ينقَّل المتلقى بصره في هذا الموكب الزمني، كشاهد ومشارك فيه معاً. وبذلك، نكون مع أوّل الخطو نحو الإيهام التصويريّ، أي نحو تداخل الواقع الفِنيّ الجماليّ مع الواقع العياني التجريبي؛ إيهام سيكون له النصر جماليّاً في أوْج عصر النهضة.

مـن جانـب آخـر، إن توسـط القديـس سيباسـتيان لـدى الـرب لرفـع بـلاء الطاعون، لا يعني أنه الحامي والشفيع لمرضى الوباء، ذلك أن الكنيسة منحت هذه السمة للقديس روش. يعرف القديس روش المولود في



لوحة «الطاعون» 1898 ▲

مونبيليه الفرنسية في القرن الرابع عشر. وتشير سيرته الكنسيّة إلى رحلة حج إلى إيطاليا، كـرس فيهـا نفسـه لمسـاعدة المصابيـن بالطاعـون، فأصيـب هـو نفسـه ومـن ثمَّ تماثل للشفاء بعد أن أطعمه كلب بالخبر الذي أخذه من صاحبه. لذلك يمكن التعرف عليه في الرسم بـزي الحـاج الـذي يرتديـه والكلـب الـذي يرافقـه. ويمكـن أن تلمـس قدسـيته فـي لوحـة «القديـس روش شـفيع ضحايـا الطاعـون» (1623)، للرسَّـام الفلامنكي بيتـر بـول روبنـس (1577 - 1640). في اللُّوحـة ينقـل روبنـس المتلقَّي، إلـي اللحظـة الحافلـة الحاسـمة آن توسـيم القديـس روش شـفيعا.

يحافظ الفنَّان على التوازن الكلاسيكيّ في توزيع مكوِّنات الرسم، ويعتمد هرميّة شكليّة مضمرة في التكوين. في المستوى الأعلى من اللُّوحة، ترى الشخصيات الرئيسيّة فوق منصة، أشبه ما تكون بالركح المسرحي: المسيح إلى اليمين، ملفوفا في قماش قرمزي، وهو ينحنى نحو القديس، بينما الملاك إلى اليسار يحمل قرطاساً كُتب عليه باللاتينيـة: «أنـت شـفيع المصابيـن بالطاعـون» Eris in peste patronus؛ بينمـا القديس روش، وكلبه إلى جانبه، راكعٌ بينهما، يلتفت برأسه وجسمه نحو السيد المسيح. في المستوى الأدني من اللُّوحة، يشحن الرسّام الانفعال، ويشدّد دراميّة المشهد في

ست شخصيّات تومئ إلى معاناتها، وتتوسّل طالبة الحماية والشفاعة من القديس. هكذا، قدَّم روبنس مشهداً يومياً، يقوم على وحدة الموضوع والمكان، مشهداً لا يترفّع فيه العلوى عن النزول والاقتراب من الدنيوي.

أما في لوحـة «ساحة السـوق فـي نابولـي أثنـاء الطاعـون» (1656)، للفنّان الإيطالي «دومينيكو غارجيولو Domenico Gargiulo» (1675-1609)، الرسّام الباروكي بامتياز، الذي اشتهر برسم المناظر البانورامية للمدينة، حتى أن رسومه تحمل بعـداً توثيقيّـاً لكثير من أحداث عصره، وتهجس برسـم الحشود البشريّة. وفي اللّوحـة ينقلنـا الفنّـان إلى سـوق نابولـي، الحيـز المكانى الذي يلخص انهيار التجارة، وسوق العرض والطلب في المدينة، وقد استحال إلى ساحة يتمسرح فيها الموت في مشهديّة كارثيّـة مروّعـة.

تتنوّع مكوّنات الحشد البشريّ المديني في السوق اجتماعيّاً، وجنسـيّاً، وعرقيّـاً. ويعكـس العمـل مخـاوف وآلام السـكّان وفجيعتهم. بعض الأصحاء يحاول مساعدة المرضى، بينما يحاول الآخرون إزالة الجثث المُتكدّسة، ومن اللافت للانتباه أن البعـض منهـم يغطى الأنـف والأفـواه بقطـع مـن القمـاش، بسبب الاعتقاد أن الجثث تنقل العدوى. وكما هو مألوف في الفنّ الباروكي الذي لا مجال للفراغ فيه، تمتلئ ساحة السوق بالتفاصيل التي تتمحور حول الخطيئة والموت، ومع ذلك، ورغماً عـن الكارثـة، هنـاك دائمـاً بارقـة أمـل، كمـا يظهـر فى الجزء العلوى من التكوين، حيث تتوسَّط شخصيّة نيابة عن السكّان لرفع البلاء.

عنـد هـذا المنعطـف الكونولوجـي، سـوف أتطـرّق إلـي النقـش النحاسي المعنون «طبيب الطاعون» (1656)، الذي يرجّح أنه من إنجاز النقّاش والناشـر الألمانيّ «بول فورسـت Paul Fürst» (1608-1608). وظهر الرسم مرافقاً لقصيدة ساخرة تهكميّة، مكتوبة باللاتينية والألمانية. وفيه ينتصب الطبيب بقامته محتلاً الرسم بالكامل، وفي العمق الخلفي تلوح مدينة، وأشخاص يفرّون من أمام طبيب بزيه المُميّز حين التعامل مع مرضى الطاعون. تتكوّن البدلة الواقية من الوباء، والتي لا تختلف مبدئيا عن البزة المُستخدَمة في الأوبئة المُعاصِرة، من جبّة سوداء منسوجة من قماش سميك تمَّ تشميعه، وقفازات وقبعة من الجلد نفسه، وقناع مزوَّد بعدستين بلوريتين لتغطية العيون، وأنف على شكل منقار مخروطي له فتحتان، ويُحشى عادة بالنباتات العطرية والقش والتوابل، ويوظُّف ككمامة لتحمُّل الروائح العفنة. وبسسب هذا الأنف المنقاري في القناع عُرف الطبيب شعبيا بـ«-Doctor Schna bel»، ومعناها الحرفي «الدكتور منقار». يحمل أطباء الطاعون عادةً قصبة طويلة تساعدهم في فحص وتحريك الموبوئيان دون الحاجـة إلى لمسـهم والاتّصال المُباشـر معهـم كمـا هـو جلى في الرسم. وقد استخدم اللباس الواقي لأوّل مرّة في نابولي عام 1620، ومنها انتشر لعموم أوروبا.

من كلّ ما سبق، نصل للقول إلى أن المصابين بالوباء في التاريخ الأوروبيّ، لـم يكونـوا سواسـية فنيّـا مـن حيـث توفـر «العنايـة الإلهيـة» أو الرعايـة الصحّيـة؛ بـل وجـد مـن شـكَل هامش الهامش في التاريخ الفنيّ باستمرار. مع هذه الفكرة نكـون قـد اقتربنـا مـن لوحة فرانثيسـكو دي غويـا (1746 - 1828) الموسومة «عنبر الموبوئين» (1792). ينقلنا الفنَّان الإسباني إلى مطرح داخلی کهفی بارد فی مشفی مفترض، أو عنبر مخصّص للمصابيـن بوبـاء لا يأتـي على تحديده، ويصوّرهـم، على اختلاف فئاتهم العمريّة والجنسيّة، ضحايا العزلة والتخلّي المؤسف،

وقد تراكموا في العنبر المقبب، وتكدُّسوا مع وحدتهم ليواجهوا فظائع المعاناة والاحتضار والموت. ويتفاقم الانفعال في اللُّوحة، مع محاولة أحد المصابين مساعدة آخر بإعطائه شربة ماء، أو لمسة عزاء وسلوان (أو عساه فرد آخر من الهامش، خاطر بحياته وآثر تقديم العون)، وأنوفهم مغطاة كى تتحمّل الرائحة الدفراء للأجساد العفنة.

يعكس الفنّان في تكوين اللُّوحة مناخ الحبس القمعي، لما يُدعى الحجر الصحى في زمنه، حيث يتمُّ إقصاء أفراد الفئات الشعبيّة من المُتضررين إلى مكَّان قَدْر، ويقطع اتَّصالهم مع العالم الخارجي. نحن أمام سجن يكثُّـف معنى عذاب هذه الجماعة، سواء الجسـدي الـذي يتعرَّضون له بفعل الوباء، أم العاطفي بسبب فقدان الرجاء الدنيويّ والشفيع السماويّ، فكلاهما غائب عن الحضور في هذا العنبر، ما من شيء يعلن الحضور من الخارج، أو الماوراء، باستثناء ضوء غبش يخترق النافذة يكثَّف معنى الخارج النائى القصى، على حساب ترميـز أمـل بـارق. تتبـدّى لوحـة غويـا، التي ينسرب من مشهدها معنى الوحدة، والهجران والإحباط والفزع واليأس، على طباق مع لوحة روبنس السابق ذكرها، حيث العناية الإلهية الرحيمة والشفاعة، منبثة في العالم وغير منقطعة عنه. من هنا يبدو التشاؤم اللامتناهي على مصير مرضى غويا السجناء.

من تصوير الهامش عند غويا، ننتقل لخطاب المركز الجماليّ الذي تعكسـه لوحـة «زيـارة بونابـرت لضحايـا الطاعـون فـي يافـا» (1804) للفنّـان أنطوان جان غروس (1771 - 1835). تصوّر اللوحة زيارة نابليون للموبوئين مـن أفـراد جيشـه فـي مدينـة يافـا (عـام 1799)، وتنـدرج ضمـن الكلاسـيكيّة الجديدة التي كرّست كمدرسة تصويريّة مع انتصار «العقل»، وتحديدا مع

Quis non doberet johr erfehrer fur feiner Virgul oder ficeken b qua loquitur, als war er fumm und deutet fein Confilium Wiemancher Credit ohne swofel des ihn tentir ein shwartenloof Marfupium heiß feine Höll, und aurum die geholte feel. or Credats, ab ome fabel so Credits, abeing papel.

qued forbitur vienDeter schmared,
der fugit die Contagion
et autort feinen Loin darven.
Cadavera fucht er zu frijten.
gleich wie der Corvus auf det Moten.
All Credite, zichet nicht dort him. dann Roma regnat die Festin Aleiding wide den Cod Juxom. Anno 1656.
Allogehen die Doctores Medici diffe Juxom, mann fledie ander Befertrundte Bestern kulden fle für curiren und fragen, fich wann Elfte Juftigen, en langes Lladvon ge wartem fach ihr Ingelicht ihr erarri fur mugen hatenfle groffe Eriffalline Brillen, wide Haleneunen langen Schnadelwillmerieriende Speceren, in der Hand medich mit fand schlanger wivereigen in der Hand medich mit fand schlanger wilder wir berteben ift eine lange Luthe und durmit deuten fie masmanthun, und gebruich foll.

«طبيب الطاعون» 1656 ▲

تبنى نابليون للمدرسة الكلاسيكيّة الجديدة كممثّلة رسميّة للثورة، بعد إنجــاًز جــاك لــوى دافيــد لوحته «قســم الأخــوة هــوراس» (1784)، علــى اعتبار أن هذه المدرسة الفنيّة صالحة لتمثيل الأيديولوجيا القائمة على فكرة السُّلطة المركزيَّة. ومن جانب آخر، يقود التمعُّن في غائية لوحة غروس (تلميـذ دافيـد) إلى القول بملاءمـة تصنيفها تحت الفنّ الاستشـراقي بامتياز. عرض غروس لوحته في المعرض الفنيّ لعام 1804، فلاقت استحساناً من قبل أصجاب الـرأي والمشـورة من النُقّاد، ممّا أدّى للاعتراف بـه كفنّان مكرس. ولذلك ليس بمستغرب أن يكلف من قبل نابليون لتصوير واقعةً مهمة، يُقال إنها جرت أثناء الحملة على مصر.

يشكُّك المُؤرِّخون بحدوث الواقعـة كمـا تصوِّرها اللُّوحة، مـن ناحية محاذاة بونابارت لضحايا الطاعون، ومدّ يده بدون قفاز ليتلمس خراج أحدهم، غير عابئ باحتمال انتقال العدوى له، ويُقال إن عددا من جنرالات الجيش ممَّنْ أتى على كتابة مذكراته وتوثيق الحملة ينفى الواقعة جملة وتفصيلاً، والبعض الآخر يكتفي بأن نابليون مرّ مرواً خاطفاً من المكان المُخصَّص للحجر الصِّحيِّ ولم يتوقَّف عنده. وللتعرُّف على أهمِّية إنجاز اللَّوحة في سياق تلك المرحلة، لابدّ من الإشارة إلى أن نابليون كان يثبت سلطته في الجمهورية الفرنسيّة، بغية القيام بانقلاب عليها، وتحويلها إلى إمبراطورية (1804) تهدف إلى التوسُّع الاستعماري.

في ذلك الوقت كانت سمعة نابليون بونابارت قد انتابها بعض التآكل في الصحافة الفرنسيّة، إثر هجوم الصحافة الإنجليزيّة المُعادية لـه، بسبب سلوكياته العسكرية في الحملة على مصر، ومن ثُمَّ هزيمته. من هذه السلوكيات المُشوِّهة لسمعته كقائد عسكريّ، وكما أثبتت بعض السير التي تناولت نابليون، الأوامر التي أصدرها نابليون بحق قتل الأسرى من حاميةً يافا (يُقدَّر العدد بحوالي 3000 أسير) لعدم قدرة الحملة على توفير الرعاية والغذاء لهم فضلاً عن تكاليف الحراسة.

كذلك مع استئناف الحملة، وضرورة تحرُّكها بعد مرحلة احتلال يافا، تؤكُّد الكثير من المراجع أن نابليون طلب من الأطباء المرافقين لقواته المسلحة، دسّ السم (الأفيون) للجنود المرضى بالطاعون، كي لا يشكّل وضعهم الصِّحيّ عائقاً أمام تقدُّم الحملة. كثير من المُؤرِّخين لا ينفي هذا الأمر، ويطلُّق عليه ما يُسمَّى في راهن اليوم بـ«القتـل الرحيـم». وفيما يبدو أن بعـض الناجيـن مـن هـؤلاء والمتروكيـن فـي يافـا، وقعـوا فـي يـد القـوات الإنجليزيـة لاحقـاً، وأسـرُّوا بمـا حصـل معهـم، وانتشـر الخبـر في الصحافة الإنجليزية. لهذا كلُّه، كان نابليون يودُّ أن ينظُّف سمعته المتردّية بعد الحملة على مصر، وأثناء الانقلاب الإمبراطوري، وخير أداة عثر عليها كانت الفنّ؛ فنّ السُّلطة.

يستدعى الرسَّام العمارة الأندلسيّة بأقواسها المُميِّزة، ويغيب الطراز الإسلاميّ المعروف في فلسطين حينئذِ. ربَّمـا لمعرفتـه بالآثار الأندلسيّة، أو لأن ذلك كان ينسجم مع إعادة اكتشاف الأندلس التاريخيّة، وأسطرتها، واستعادة انهيارها في السرديّات الكبرى الأوروبية في القرن التاسع عشر. في اللوحة؛ يموضع الفنَّان المشهد في حرم مسجدِ تدل عليه مئذنته، وقد استحال إلى مشـفي ميدانـيّ مرتجل، أو بالأحرى مـكان للحجر الصِّحيّ. في الخلفية، تتبدَّى أسوار المدينة التي تهدُّم أحد أبراجها، بينما يرفرف العلم الفرنسيّ فوق إحدى أعاليها الراسية قرب دخان متصاعد. ومن جهة اليمين يمكن تمييز مرفأ المدينة الاستراتيجيّ بالنسبة للقوات الفرنسيّة. يعلُّم الفنَّان الفضاءات السينوغرافية في اللُّوحة باستخدام نـور يغمـر قسما منها، وظلال تخيّم على القسم الآخر، ويموضع بونابارت في مركز اللوحة المنار، مع المصابين بالوباء، وجنرالاته الذين يغطون أنوفهم من رائحة تزكم الأنف. في الجزء المغمور بالضوء تصوِّر أجساد الموبوئين بمراعاة المعيار المثاليّ الأكاديميّ، وتعلن أبدانهم العاريـة عـن نفسـها، بعضلاتها المتبدية، كمنحوتاتِ رومانية، على العكس من أجساد المصابين المتواجدين في الجزء الذي يخيّم عليه الظلِّ، قرب الشخوص العربيّة التي توزّع الخبز، أو الزنجيين اللذين يعينان على نقل الجثث (على الأغلب يريد الرسّام بهما الإشارة إلى العبودية في «الشرق»). على هذا النحو،



«دفن ضحايا الطاعون» 1349م ▲

يغرق كلُّ ما هو متواجد في الظلُّ تدريجيًّا في عتمة دامسة الأمل، حتى الغياب في الموت.

يقدِّم غروس شيخاً، أو طبيباً عربيّاً، يأخذ عيِّنة من القيح بخدش دملة المُصاب، كإشارة منه لاستخدامه كلقاح لبقية أفراد الحملة (يأخذ المرء القيح من المريض ويتمّ إدخاله في دم شخص غير مريض). ولكن تاريخ استخدام اللقاح يدل على أن هـذه الطريقة لم تكن مستعملة سنة 1799، الذي صادف زيارة بونابارت لمصابى يافا، كما تشير اللوحة، ولم يكن الأطباء المُرافقين للحملة على مصر على علم بها آنئذٍ، ولم يعمل بها في فرنسا إلَّا عام 1800، لمحاربة الطاعون.

ينتصب بونابارت في مركز التصوير، كما لو أنه المحراب الذي تتوجَّه له اللُّوحـة ضمنيًّا كمعارضة استشـراقيّة للمسـجد. يشـاهده المتلقّى وقد خلع قفازه؛ وباقدام، ودون خشية يلمس دمل الجندي المريض في إبطه، على نحو معاكس لتهيُّب وخشية ضابطيه المُرافقين، اللذين يحاولان إبعاده عنَ الاتُّصال بالمريض، لتجنُّب تعرُّضه للعدوى. من وجهة النظر هذه يعلن نابليون عن نفسه كقائد شجاع مغوار في ظاهر اللوحة، ويستبطن فعله، استخصار الاعتقاد في العصر البائد قبل الثورة الفرنسية، بالقدرة الشفائية وبركة لمسة الذات الملكيّة، ولا ننسى هنا أن نابليون كان يحضِّر نفسه للقب الإمبراطور..

مع هذه اللُّوحة، حقَّق غروس نجاحاً ملحوظاً، وأثبت نفسه كرسَّام يدور في فلك السُّلطة. وأثارت اللُّوحـة ضجـة كبيـرة في وقـت عرضهـا فـي باريس، وأثنى عليها الفنَّانون والنُقَّاد، وأشادوا بمحاكاتها للواقع، وسلامة الـذوق السـليم فيهـا، والصـدق في التصويـر، وتوثيق حقائق الشـرق. مع كلُّ ذلك، لا يجانب الصواب القول إن اللُّوحة هي التعبير الأصدق عن كيفية استخدام الفنّ عامّـة، وموضوعة الوباء خاصّة، في الدعاية والبروباغاندا المُكرّسة لعبادة الفرد القائد الإمبراطور.

بالانتقال إلى نهاية القرن التاسع عشر، نتوقُّف عند لوحة «الطاعون»

(1898)، للفنَّان السويسـري «آرنولـد بوخليـن Arnold Böcklin» (1897 1901). يعبِّر الرسَّام بأسلوبه الرمزيّ المفرد الذي عرف به، عن كابوس الوباء المتواشج مع الموت. تظهر في اللُّوحة بلدة، يتحدُّد دربها الرئيس باستخدام المنظور، بيد أنه منظور لا ينتهى عند نقطة التلاشى الهندسيّة المعروفة، بل يتلاشى هو نفسه في ضبابة بيضاء، أو غبشة غير واضحة المعالم، أو عماء عدمى السيمياء مجهـول الماهيـة. وعلى هـذا الـدرب الحضريّ يجسِّد الفنَّان الوباء كمخلوق خرافي، هو مزيج من الخفاش والتنين (لنقل تنين وطواطي)، يخبط خبط عشواء، ويمتطيه الموت بمنجلة، على نحو يعاكس اتجاه الحركة الوطواطية.

يتقدَّم الخفاش التّنيني مع الدرب والزمن، بينما الموت يطال مَنْ تبقى على الطريق حيّاً. تغمر اللُّوحة الألوان الطبيعيّة خاصّة البني الترابي، ويترك الرسَّام الأسود الداجي لرداء الموت وجسد الخفاش (الوباء)، والأسود المخضر لجسد الموت (لون التعفن)، والأبيض الملوث للعماء في العمق، والأبيض الناصع لفستان العروس في مقدِّمة اللَّوحة (رمـز الطهارة)، واللون الحيويّ الوحيد يتركه للمرأة التي كبت على وجهها، وقد انسدل شعرها الفاحم. ومن اللافت للانتباه أن الرسَّام لم يحدِّد للمـوت ملامـح تشـير لماهيـة جنسـه، لا هـو بأنثـى ولا بذكـر، هـو مـا هـو، يتموضع إلى ما وراء المرئى ويتستر بالرمز.

على هذه الشاكلة، فإن حركة الموت، الفارس الذي يمتطى الوباء، تغزو اللُّوحة بأكملها، بيد أن حلوليَّة كابوسيَّة تلفُّ المشهد بسكونيَّة مُطلُّقة، ولا يمكن التكهن بما هو خلف الضبابة. ويبقى السؤال، هل كان الفنَّان يساجل فكرة التقدُّم المُنتصرة في عصره؟

مع لوحة «الوباء» لآرنولد بوخلين، تتوقَّف سطوري التي أتقاسمها مع القارئ، وأنا أكتب في الحجر الصِّحي، بينما الوباء أضحى حاضراً كونيّاً يحيـق بنـا أجميعـن... عسـى أن تكـون فـى التجربـة عظـةٌ نحـو عالـم أكثـر عدالةً ومعرفةً وحسّاً إنسانيّاً! ■ أثير محمد على (سورية- إسبانياً)

## «انتصار الموت»

عــام 1562 أنهــى الرسَّــام الهولنــديّ بيتــر بروغيــل الأكبــر لوحتــه «انتصــار المــوت»، التي اسـتوحاها مـن فريسـكو «نقش جــداري» سُـمِّي بالاســم ذاتــه لفَنَّـانٍ مجهــولٍ داخـل قصــر ســكلافاني في باليرمــو - صقليــة، وكمـا اسـتوحـى بروغيــل لوحتــه مــن المقبــرة القديمــة لكاتدرائيــة مدينــة بيــزا، وهــي اليــوم معروضــة فـي متحـف البــرادو بمدريــد.

هذه اللّوحة تصوير أليجوري لجائحة (الطاعون) الذي اجتاح أوروبا بين

عامي 1347 و1352، وقد سُمِّي حينها بالموت الأسود. كما استفاد بروغيل من تعبير (رقصة الموت) الـذي كان مُنتشراً في إيطاليا.

تعجُّ اللّوحة بجحافل الهياكل العظميّة، راجلة أو راكبة أو رافعة أعلامها، في جيوشٍ منتظمة أو هياكل منفردة، عدا عن أكوامٍ من الجماجم المُتجمِّعة والمنثورة على امتداد اللّوحة.

في المُقدِّمة، في الزاوية السفليّة اليُمنى نرى تروبادور (شاعر/موسيقي



جـوّال) يعـزف علـى العـود بصحبـة زوجتـه التـى تبقـى لـه كتـاب النوتـات مفتوحا، الاثنان غارقان في عالمهما الخاصّ، غير مدركين للهيكل العظميّ/ الموت الذي يتربَّص بهما ويشاركهما في سخرية العزف على الجيتار، بينما نرى إلى جوارهما نايا وحيدا مرميّا.

تبدو الآلات الموسيقيّة حاضرة في اللّوحة، فثمّة فرقة تنفخ في الأبواق، والهيكل العظميّ على البناء/ السـجن/ المصيدة يقرع الطبول، فيما الجالس على عربة الجماجم يعزف بسعادة على آلة وترية (هارجي جاردي) تنتمي إلى الفلكلور القروسطي، بينما عربته تسحق مجموعة بشر دون اكتراث. تقول اللُّوحية إن الموت لا يوفر أحداً أو جنساً أو عُمراً، فالموت يطال الملوك، كما في يسار اللُّوحة، ويطال النساء النبيلات، كما في يمينها، وهـ و يطـال العثمانييـن الذيـن نعرفهـم مـن عمائمهـم فـي اللُّوحـة، ويصـل إلى المُلونين والسود، والرهبان والخاطئين، والكاردينال أيضاً. والموت في القلعة كما في الخلاء لا فرق بينهما.

لكن اللافت في اللُّوحة، هو أن الطاعون لم يكن ليوقف أنماط الحياة

الخاطئة أو اللاهية أو الظالمة، فنحن نرى هيكلاً عظميّاً يسرق العملات الذهبيّة من البراميل، فيما نرى أحجار اللعب وكروت لعبة الورق مرميّة على الأرض، وكذلك الطاولة المستديرة، التي يحاول المُهرِّج الهروب تحتها. لكن الأنكى هو الاستمرار في القتل، فثمَّة هيكل عظميّ ينحر حاجاً من أجل الحصول على ماله، وآخر في خلفية اللُّوحة يهمُّ بقطع رأس رجل شـرب النبيـذ للتـو، وآخـر يشـنق إنسـاناً، فيمـا ثمَّـة آخـر مشـنوق، وغيـره مُعلَّق مـن رقبته على شـجرة، في جوفهـا رجـل مطعـون في ظهـره، وثمَّـة مجموعة بشريّة تمـوت حرقاً فيما يشبه الاحتفاليـة.

هياكل أخرى تقوم بعمليّات الدفن في مناطق مُتعدِّدة في خلفيـة اللُّوحة، وهياكل عظميّة بشريّة وحيوانية ملقاة على امتدادها.

يختلف الموت هنا في أن الطاعون يحصد البشر حصداً، يظهر ذلك من خلال الآلة الحاصدة (المحش/ المنجل) التي يحملها العديد من الهياكل

نرى في خلفية اللَّوحة حرائق تتداخل بالظلمة، وفي الأفق على خط البحر سفناً تحترق، وسفن أخرى غارقة أو آيلة للغرق، فيما الهياكل العظميّة تقطع الشجر بالفؤوس، بالقـرب منهـم أنـاس محبوسـون فـي بـرج داخـل البحر. وداخل اليابسة البحيرة الوحيدة غادرها السمك ليموت بجوارها، فيما هيكلان يقرعان جرسين يعلنان حالة الموت.

يُسـاق النـاس فـى حالــة تدافــع أو هــروب أو صــراع إلــى مــا يشــبه مصيــدة صندوقية عليها صلبان، تقبع فوقها الهياكل بسعادة، الجنود والفقراء والفلاحيـن والنبـلاء، وهـم فـي حالـة حرب غير متكافئة وخاسـرة مـع الهياكل العظميّة التي ترتدي ملاءات بيضاء على عريها كسخرية من دروع الحرب ومدرعاتها التي لا تقى من الموت.

تحاول العديـد مـن الهيـاكل العظميّـة رمـى البشـر فـى البحيرة، وهنـاك جثة منتفخة طافية، وأسفل القلعة المُتهدِّمة هناك جوقة تنفخ في الأبواق، يجلس إلى جوارها هيكل عظميّ حزين، هو الوحيد الحزين في اللّوحة. لكن الأغرب في اللوحة، حدُّ الفكاهة وسط الموت، هو المخلوق خلف عربة السجن في وسط اللُّوحة، الذي يظهر في صورة كاريكاتورية وهو يحاول تخويف الناس برفع يديه، وبقرونه المُتطايرة وهيئته السوداء

إن عربة الموت التي يقودها هيكل يحمل في يده جرسا صغيرا تدوس امرأة تحمل في يدها مقصّاً وخيطاً، كرمز إلى انقطاع الحياة البشريّة، وقد أخذ بروغيل هذا الرمز من الموثولوجيا اليونانيّة، من خلال حكاية الأخوات الثلاث اللواتي يرمـزن إلى الأقـدار، وكذلـك رمـز المغـزل في يـد المرأة الأخرى، وقد كان رمزاً تقليديّاً يشير إلى حياة الإنسان.

يتجاور الكاردينال والملك في اللُّوحة، فالكاردينال الساقط في لحظاته الأخيرة يحمله هيكل عظميّ ساخر على رأسه قبعة حمراء، فيما الملك في حالة ذهول لا يستطيع حراكاً وأمواله إلى جواره ينهبها هيكل عظميّ يرتدي درعا حديديّة، بينما هيكل عظميّ آخر يسند الملك بيد ويريه بيده الأخرى ساعة رملية، تشير إلى نفاد وقته/ زمنه، لكن الملك لا يراها، فعيناه في الفراغ، ويداه مرفوعتان باتجاه ذهبه وأمواله، وليس على محياه ما يُشير إلى توبته..

يصطـاد المـوت النـاس جماعـات فـى شـبكة كالحيوانـات، فيمـا واحـد آخـر يضع على وجهـه -على سبيل السـخرية- قناعاً بشـريّاً مُتحجِّراً، ويرتـدى زيّاً تنكريًّا، وهو يسرق قوارير الخمر، فيما الطاولة العريضة فارغة إلَّا من خبز قليـل بـلا رِفاهيـة، وطبـق جمجمـة فـي الوسـط، وهيـكل عظمـيّ آخـر سـاخر يرتـدي زيّـا أزرق ذي أذنيـن يحمـل طبـق جمجمـة آخـر، ليـروِّع المـرأة الذاهلة التي أمامه، فيما هيكل آخر يلاحق امرأة يحاول احتضانها وهي تفرُّ منه. إنَّ اللوحـة تِحمـل صفـة هجائيَّـة أخلاقيَّة للحيـاة البشـريَّة، وللمجتمعات التي لا تكفُّ عن ممارسة الفساد دون اتَّعاظ، حتى في أسوأ أوقاتها، فالطاعون الذي كان يحصدها ويعبث بحيواتها عبثأ ليس سوي عقابأ إلهيا، لكنه يقيها من غرورها الذي يأخذها إلى مصيرها النهائى المحتوم. ■ نورة محمد فرج (قطر)

## رحلة الإيطالي بوتا إلى اليمن مرثية لبلادٍ أرهقها الصّراع على السُّلطة

وصل بوتا إلى ميناء مدينة الحُدَيْدَة في أواخر سبتمبر/أيلول 1836، ثمّ اتَّجه إلى «بيت الفقيه» وزَبِيْد وحَيْس وانتهاء بمدينة تَعِز وجبلها صَبِر، وكانت عودته إلى الحُدَيْدَة عن طريق حَيْس والمخا. سجل بوتا وقائع رحلته في كُتيب بعنوان «رحلة إلى اليمن» نُشر بالفرنسية عام 1841، وبعد مرور ما يقارب الـ 178 عاماً على نشر الأصل قام حميد عمر بترجمتها إلى العربيّة، وصدرت مُؤخَّراً عن مكتبةِ الآداب بالقاهرة.

بُعيد النهضة الأوروبية واتساع حركة الكشوف الجغرافية تحوَّلت أوروبا (الغربيّة) إلى مركز لانطلاق الرحلات لاستكشاف مناطق واسعة من العالم، توجُّهها في ذلك دوافع وأغراض تتواشج بلا انفصال ما بين اقتصاديّة واستعماريّة وعلميّة. وقد شكَّل الشرق الإسلاميّ منطقة جذب للمستكشفين والرحالة الأوروبيين، نظراً لموقع المنطقة وحضورها في الذاكرة التاريخيّة بوصفها موطنا للديانات السماوية ومركز إشعاع حضاري تعاقبت فيه عدد من الحضارات القديمة، يُضاف إلى ذلك تاريخ طويل من العلاقات المُتوتِّرة بين أوروبا والعالم الإسلاميّ، وما رسَّخته في الوجدان الغربيّ من تصوُّرات تجاه العالم الإسلاميّ، في النحو الذي أبرزته لنا كلُّ من كارين آرمسترونج في على النحو الذي أبرزته لنا كلُّ من كارين آرمسترونج في الفصل الأوّل من كتابها «سيرة النبي محمد» (1998)، ورنا قباني في كتابها «أساطير أوروبا عن الشرق» (1998).

قبائي في ختابها «اساطير اوروبا عن الشرق» (1993). لذلك انصبَّ جانب من عناية الرحالة الأوائل على معرفة العدو القديم وكشف مكامن قوته الغامضة التي جعلته يشكّل دوماً عامل تهديد في المخيال الغربيّ. وفي مرحلة

تالية بـرز البُعـد العلمـيّ في توجيه الكثيـر مـن الرحـلات، فالتنافس بيـن دول أوروبـا كان علـى أشـدّه لإحـراز قصـب السـبق فـي مياديـن علميّـة كثيـرة منهـا إرسـال العلمـاء والرحالـة لاكتشـاف مناطق مُختلفة مـن العالـم، دون غياب الأجندة السياسيّة والاقتصاديّة التوسعيّة الكامنة وراء تمويل حركـة الاستكشـاف فـي بُعدهـا العلمـيّ.

من هؤلاء المُستكشفين الذين ارتبطت حياتهم العلميّة والوظيفيّة بالعالم العربيّ، الإيطالي/ الفرنسي بول إميل بوتا (1802 - 1870)، عالم نبات ودبلوماسي ولد في بيدمونت بتورينو الإيطالية في 6 ديسمبر/كانون الأول 1802، وفي هذا العام أصبح والده مواطناً فرنسيّا بعد أن ضمَّ نابليون تورينو إلى التراب الفرنسيّ، ثم انتقلت العائلة فيما بعد إلى باريس، ودرس بوتا الطب في روان وباريس، لكنه التحق بعد ذلك بالسلك الدبلوماسيّ الفرنسيّ، وعُيِّن قنصالاً لفرنسا في الإسكندرية عام 1831.

بعـد عودتـه إلى فرنسًا كلَّفه متحـف التاريـخ الطبيعـيّ في باريـس القيـام برحلـة إلى اليمن لجمـع عيِّنات من الأعشـاب



Cimettere des Europeens Quartier des Somalies Moullage des Taranques 3
ou Balenia Somalies Fort dy Nord Fort du Sud Le Port F . Fort de Malta A. Mosquee et Tour qui sert PLAN DE LA VILLE G Marche aux Herbes de marque H Mawon du Gouverneur DE MOKA B. Cimetiere des Turcs c . Comptoir des Hollandois Située sur la Mer Rouge K. Pieux pour empecher le D. Comptoir des Anglois passage . E. Comptoir des Francois Echelle d'une demie Lieue Commune une demie

خريطة مدينة المخا نيكولاس بيليين 1776▲

والنباتات التي تتميَّز بها هذه المنطقة. عُيِّن لاحقاً قنصلاً لفرنسا في الموصل عام 1841، ثـمَّ القـدس عام 1848، وطرابلـس عام 1855، وإليه يُنسب اكتشاف قصر الملـك الأشوري سرجون الثاني في خورساباد بالعراق عام 1843.

### رحلة علميّة في بلد مضطرب

تظلّ البعثة الدانماركية إلى اليمن بقيادة الألماني كارستن نيبور أكثر الرحلات شهرة ومكانة مفتتح كتيبه على أهميّة هذه البعثة وما أحدثته نتائجها من ثورةٍ معرفية وي أوروبا بخصوص العربية

جاء بوتا إلى اليمن في عهد سلالة الأثمة القاسمية التي كانت تسيطر على مقاليد الحكم منذ نحو قرنين، غير أنها أصبحت آنذاك في غاية الضعف والانحسار نتيجة للتسلط وصراع أبناء السلالة المستمر على الحكم، إذ كان أحياناً ينازع الإمام الحاكم إمامان أو داعيان آخران كما حدث عند مجيء بوتا، ومع كلّ داع جديد كان الشعب يجد نفسه في طاحونة الحرب ذاتها التي ما انفك يتجرّع ما يتولّد عنها من مآس وأوجاع.

لقد أغرَّت حالة الضعف القوى الخارجيّة للسيطرة على البلاد نظراً لموقعها على طريق التجارة العالمية واستغلال مواردها التي كان البن أبرزها في ذلك الحين، فدخل محمَّد علي باشا والإنجليز في سباقٍ محموم لإحكام السيطرة عليها انتهى باحتلال الإنجليز لعدن عام 1839، ومن ثَمَّ أجبروا محمَّد علي باشا على سحب كلّ قواته من اليمن. وكان الأخير قد أرسل حملة بقيادة «إبراهيم باشا يكن»

اسـتولت علـى مدينــة المخــا، ثــم زحفـت باتِّجــاه الحُدَيْــدَة، وعنــد وصــول بوتــا كانــت تتأهـب للتوجُّـه نحــو تَعِــز.

#### الصّراع ومسار الرحلة

بدا واضحاً هيمنة موضوع الصِّراع على سردية الرحلة فيتوازى أحياناً ويتداخل مع المُهمَّة العلميّة التي تبرز بكثافة عند وصول الرحالة إلى المناطق الجديدة واستطلاع غطائها النباتي. والواقع أن بوتا لا يورد تفاصيل عن المواجهات، وإنما يشير إلى مظاهر الصِّراع وما كان يجري من تحالفات واستعدادات والتركيز بشكلٍ خاصّ على تحرُّكات الشيخ حسن ومناوراته، فالأخير -حسب تحليل بوتا- كان يعتقد أن تحالفه مع إبراهيم باشا لن يعيده حاكماً لتَعِز فقط، بل لحكم اليمن بأسره. ولذلك تحالف مع حاكم تَعِز: المدعي الجديد للإمامة ضد ابن أخيه إمام اليمن، ليتمكَّن من إدخال قواته إلى مدينة تَعِز، ومن ثَمَّ يعمل على تسهيل دخول قوات الباشا إلى المدينة.

لقد ظلّت قوات الباشا في المناطق الساحلية، ولم تستطع التوغل في مناطق اليمن الداخلية إلّا عبر استثمار الخلافات القائمة والتحالف مع زعماء المناطق الذين سهّلوا لإبراهيم باشا الاستيلاء على تَعِز والاستعداد للتوجُّه إلى صنعاء. ويبدي بوتا ميله إلى سيطرة باشا مصر على اليمن ويعتبر ذلك مخرجاً من حالة الاحتراب، لأن استطالة هذه الحالة جعلت الشعب «يحلم بأي تغيير يحدث، وبانتقال السُّلطة إلى أيادٍ قوية قادرة على فرض الأمن واستعادة السلام الذي حُرم منهما لوقتِ طويل» (ص 150).

#### بین نیبور وبوتا

اقتصرت مهمَّة بوتا العلمية على جمع عينات من النباتات والأعشاب وتصنيفها، ونجح في ذلك على نحوٍ جيّد، كما يذكر ألبير ديفلرز، حيث جمع أكثر من 500 نـوع مـن النباتات. ومن الواضح أن طبيعة هذه المُهمَّة قد أتاحت له أن ينصرف بشكل أكبر إلى تأمُّل أوضاع البلد وتسجيل رؤيته للأحداث وتوقُعاته بشأن نتائجها.

تأتى رحلة بوتا ضمن سلسلة من الرحلات بدءا بفارتيما الإيطالى مطلع القرن السادس عشر وانتهاء بالألماني جوزيـف وولـف الـذي وصـل إلـي صنعاء عـام 1836، لكـن تظلُّ البعثـة الدانماركيـة (1761 - 1767) بقيـادة الألمانـي كارسـتن نيبور أكثر الرحلات شهرة ومكانة علميّة. وأكّد بوتا في مفتتح كتيبه على أهمِّيّة هذه البعثة وما أحدثته نتائجها من ثورةٍ معرفية في أوروبا بخصوص جنوب الجزيرة العربيّة. وفي هـذا الجانـب سـجَّل بوتـا ملاحظـات علـي كتـاب نيبـور أهمّها أن تركيزه على «الدقة العلمية وعلى جوانب معيَّنة محدودة من المتعة، كان على حساب السمات العامّة» (ص 149)، وأراد بذلك قلة اهتمامه بالجوانب الاجتماعية والسمات العقليّـة للناس وطبائعهـم. وبالرغـم مـن هـذه الملاحظة وإفصاحه عن السعى لتلافيها، فالحقيقة أنه كان واقعـاً تحـت سـحر رحلـة نيبـور فتحوَّلـت الأخيـرة إلـي متن داخل نصّ بوتا وبؤرة جاذبة إذ ظلّ النصّ يتحرَّك بين ما تختزنه ذاكرته من رحلة نيبور والواقع الذي ترصده عيناه. وتكمن أهمِّيّة رحلة نيبور في كونها مثَّلت إطاراً لبوتا لقياس مـدى التغيُّر الحاصـل فـي خارطـة الحيـاة وملاحظـة أثر الصِّراع على حالة العمران والناس.

#### خراب مدينة «تعز»

يتجلّى حضور رحلة نيبور في نصّ بوتا في أشكالٍ مضمرة وصريحة، حين وصل بوتا إلى مدينة «بيت الفقيه» اكتفى بتقديمها على هذا النحو الموجز: «كانت فيما مضى في ذروة الازدهار، وفقدت أهمِّيتها بعد أن طمرت الرمال ميناءها «غليفقة»، وانتقلت تجارة البن إلى الحُدَيْدَة والمخا» (ص 154). ويمكن تفهُّم هذا التعريف الموجز في إطار علاقته برحلة نيبور، وكأنه بذلك يحيل القارئ إلى ما أسهب فيه نيبور من وصف المدينة وفترة ازدهارها. وعند لقائه الأوّل بالشيخ حسن يحدِّثه عن رحلة نيبور ورفاقه ويعرب له عن أسفه «لما آل إليه حال البلاد من التدهور بسبب سوء الحكم بعد أن كانت غنية ومزدهرة» (ص 157).

ويتصاعــد هــذا الأسـف مشــيجا بالدهشــة عنــد دخولــه إلــي مدينة تَعز إذ يكتشف أن جزءاً كبيراً من المعالم الأثرية التي وصفها نيبور في رحلته لم يعد لها وجود، ويندهش لمرأى ذلك الكمّ من المبانى المدمرة التي سُوي بعضها بالأرض: «فالأرض التي على هيئة مدرجات، كانت فيما مضى تضمّ منازل جميلة، ولم يتبقّ منها اليوم سوى ما يُقارب العشرين منزلا، وحلت محل البيوت أكواخ بائســة، ولا يجرؤ الأهالي على بناء أفضل منها خشية السطو المُتكرِّر للجنود وهدمها واستخدام أخشابها وقودا للنار» (ص 186). كمـا يُظهـر فـي الوقـت نفسـه خشـيته بشـأن مـا بقـي مـن المبانى الأثرية، فاستمرار هذا الوضع يعنى أنها سوف تكون مهدّدة بالاختفاء تماما أو تحوّلها عنيد مجيء بوتا إلى «كومـة من الأنقاض» (ص 186). ومن المُؤكِّد أن اسـتدامة تلك الحروب لعقودِ وتجدُّدها قد طوى إلى الأبد الكثير من المبانى والمعالم الأثريّة، وما سجّله بوتا عن خراب مدينة تَعِـز ينسحب على بقيـة المـدن التي كانـت تِتعـرَّض دوماً للاجتياح خاصّة مدينة صنعاء التي لم يتمكّن بوتا من الوصول إليها.

#### من تهامة إلى حصن العَروس

على الرغم من قتامة المشهد الذي يرصده بوتا في مدينة تَعِز، فقد جاء تقرير الرحلة مفعماً بحرارة الدهشة والاكتشاف التي صاغ بها المُؤلِّف اجتراحات الرحلة ومشاهداته للمواقع الطبيعيّة. يتبنَّى المُؤلِّف عدداً من التقنيات لشدِّ انتباه القارئ، فالتضافُر بين السرد والوصف هو أكثر ما يشدُّ الانتباه لمتابعة ارتحال المُؤلِّف بين منطقةٍ وأخرى، وكذلك بعض الومضات الشعريّة التي تتكاثف في إطار التعبير عن ما تتركه المشاهدات من أصداء وما تثيره من خيالات. ومنذ مفتتح الكتيب تتوالى مفردات المكان وتشكيلات الفضاء من سهول تهامة ومدنها صعوداً إلى المناطق الجبلية كحصن «مُؤَيْمرة» قلعة الشيخ حسن الحصينة، حيث «يمكّنك ارتفاعها من رؤية ظهور الصقور وهي تطير مئات الأميال تحت ناظريك» (ص 167).

ومن حصن «مُوَّيْمِرة» وقرية «ساهم» إلى مدينة تَعِز، حيث يلتحق المُوَّلْف بالشيخ حسن، وهناك يتراءى له جبل صَبِر كحارس أبدي للمدينة التي تسترخي في حضنه يمدّها بخيرات مدرجاته ويغدو ملاذاً آمناً لأبنائها عندما تنهال على المدينة مجاميع المحاربين. يغريه مرأى الجبل فيستأذن الشيخ حسن في صعوده وينطلق مع مرافقيه متنقّلاً بين قرى كثيرة تتناثر على صدر الجبل وتحيط بها حقول القمح والشعير وتجمُّعات كثيفة من

أشجار العرعر ذات الرائحة العبقة، وصولاً إلى القمّة، حيث يتربَّع «حصن العروس» بحكايات كنوزه وخباياه. يصل بوتا إلى الحصن كأوّل أوروبي فيمد ناظريه، ثم يحبس أنفاسه لسحر المشهد الذي تجلَّى له: «كم كانت سعادتي حينما اكتشفتُ البحر الأحمر من جهة الحُديْدة، والمحيط الهندي من جهة عدن، حتى أنه كان بإمكاننا رؤية بعض قمم السواحل الإفريقية من جهة الغرب... » (ص 198).

وهي مشاهد وقف الكاتب أمامها مأخوذاً معترفاً بعدم قدرته على وصفها والتعبير عمّا أثارته في وجدانه من تأمُّلات وخيالات، ومبدياً تحسّره على عدم إتاحة وقت أطُول للاستمتاع بجلال الطبيعة وروعتها. ومع ذلك، فقد كان سعيداً بالوصول إلى قمّة الجبل التي تعذَّر على المستشرق السويدي فورسكال بلوغها، وبالكمّيات الهائلة من النباتات التي قام بجمعها (ص 201).

### منظورٌ استشراقيٌّ مُغاير

تنتمي هذه الرحلة إلى النصف الأوّل من القرن التاسع عشر، وهي فترة شهدت موجة انبهار أوروبي واسع بعالم الشرق وبات الأخير موضوعاً أثيراً للكتابة وثيمة تتردَّد في الإنتاج الأدبيّ والفنّيّ الغربيّ، فالمخيِّلة الغربيّة أنتجت صورة رومانسية للشرق بوصفه بلاد الرفاه والشهوات والعجائب وراحت تغذي هذه الصورة بالكثير من الكتابات، وأسهم الرحالة بجهد وافر في ترسيخ هذه الصورة، لدرجة صار معها أدباء أوروبا ينظرون إلى الشرق على أنه مكان لاستلهام ينابيع الإلهام والسمو وغدت الرحلة إليه زاداً لإذكاء الروح الشعريّة وتوهُّجها، إنها «رحلة للبحث عن النسيان أو لإحياء ذكريات الشباب».

وبرغم تضخم مدوّنة الرحلة الأوروبية إلى الشرق إلا أن جيزءاً كبيراً من هذه الكتابات، كما تذكر رنا قباني في كتابها «أساطير أوروبا عن الشرق»، كانت تفتقر إلى الرصد كتابها «أساطير أوروبا عن الشرق» كانت تفتقر إلى الرصد الدقيق لحقيقة الشرق وتغيب عنها الرؤية الموضوعية، إذ سيطر عليها نمط الكتابة الاستهلاكية التي يحاول صاحبها إرضاء تصوُّرات القارئ وتسليته بما يزخرفه من المواقف والحكايات المتبَّلة بالغرابة والاستيهامات الجنسية التي تعزِّز ما ترسَّخ في الذاكرة الغربيّة عن ثروات الشرق ومجتمعات الحريم فيه، دون التفات إلى حقيقة الواقع ومظاهر الفقر والبؤس التي كان يعيشها معظم سكّان الشرق.

وإذا وضعنا هذه الرحلة ضمن ما كان سائداً آنذاك في الكتابات حول الشرق سنجد أنها تختطُّ لنفسها مساراً مُغايراً، فبوتا لم يكن معنياً بالتلصص على حياة الشرقيين، بل وجَّه عنايته إلى التعريف بواقع حياة سكّان الركن الجنوبي من شبه الجزيرة العربيّة، وأبرز بشكلٍ لافت التناقض بين ما تختزنه البلاد من طبيعة ومقوِّمات وموارد والصّراع الدائم لأمراء الحرب في إدخال البلاد في دورات متوالية من الفوضى والخراب. لذلك، جاء وصفه لحياة الناس وعاداتهم قرين التعاطف والرغبة في فهم ذلك المجتمع الذي كان لا يزال محافظاً على تراثه القديم، المحتمع الذي كان لا يزال محافظاً على تراثه القديم، الأصلي إيطاليا ليقارب لقارئه الغربيّ جوانب الشبه بين البيئتين اليمنيّة والإيطاليّة في عددٍ من مناحي الحياة كخصائص العمارة وبعض سمات البشر والموسيقى وأنواع

لم يكن بوتا معنياً

بالتلصص على حياة

الشرقيين، بل وجَّه

عنايته إلى التعريف

بواقع حياة سكّان

من شبه الجزيرة

العربيّة، وأبرز بشكل

لافت التناقض بين

ما تختزنه البلاد من

الدائم لأمراء الحرب

في إدخال البلاد في

دورات متوالية من

الفوضي والخراب

طبيعة ومقوِّمات

وموارد والصّراع

الركن الجنوبي



صورة لمدينة المخا بعدسة المصور الألماني هيرمان بورشارت (1909) ▲

#### الأشجار والنباتات.

على سبيل المثال، يذكر بوتا عند دخوله مدينة الحُدَيْدَة أنها كانت تضمُّ عدداً كبيراً من العشش المبنية بالقش والجريد، كما كانت تضم «منازل جميلة مبنية بالطوب ويتم طلاؤها بالنورة، سطوحها مستوية كأنها شُرَفٌ محاطة بدرابزين ذي أشكال مختلفة ممّا يضفي عليها مظهر المنازل الإيطالية» (ص 151). كما لاحظ في نساء جبل صَبر جمالاً خاصًاً ذكّره بجميلات الريف الإيطالي، فملامح نساء الجبل «أقرب إلى الإيطاليات، وبشرتهن على درجة من البياض كافية لإبراز الألوان على خدودهن» (ص 190).

وتتردَّد هذه الإحالة على جوانب من حياة المجتمع الإيطاليّ وثقافته في مواضع عديدة من الرحلة، وقد يُعزى ذلك إلى حرص المُؤلِّف على التوصيل وتقريب ما يصفه للقارئ كما أشرنا آنفاً، غير أن لغة كتابه الفرنسية لا الإيطالية التي يجعل من موطن متحدِّثيها مرجعاً لإشاراته، فكيف يتوجَّه للقارئ الفرنسي، ثم يحيل إلى بيئة لا يعرفها ربَّما سوى قِلَّة من الفرنسيين؟ هل يمكن عدّه محاولة لتقريب الوصف أم أنه نوع من حنين المُؤلِّف إلى سنوات صباه وجمال الريف الإيطاليّ في تورينو قبل انتقال عائلته إلى باريس؟ يمكن القول إن المُؤلِّف يحيل على الريف الإيطاليّ، لأنه يعرفه جيّداً أمّا باريس التي انتقل إليها في شبابه فهي مدينة حديثة لا يمكن الاتكاء عليها في تقديم وصفِ مُقارب للبيئة اليمنية ذات الطابع الريفى في معظمها.

### موجّهات علميّة وشخصيّة

وبناءً على ما سبق، يتّضح لنا مدى ابتعاد بوتا عن الصور النمطية السائدة في مدوّنة الرحلات الأوروبية عن الشرق، ويظهر أن ثمَّة اعتبارات علميّة وشخصيّة قد لعبت دورها في تشكيل هذا التوجُّه، ولا شكّ أن تكوينه العلميّ كعالم نبات وما يقتضيه هذا المجال من ملاحظة وفحص دقيقين للموضوع المدروس قد جعلت بوتا بمنأى عن النزعة المركزية الأوروبيّة أو وضع أيّة اعتبارات لسياقات التلقيّ واستجابات القارئ الغربيّ، ومن ثَمَّ أكسبت تأمُّلاته نوعاً القبول والمصداقية. ويتبدَّى ذلك على سبيل المثال في تشخيصه للظروف المأساوية التي يعيشها المجتمع اليمني نتيجة لحالة الاحتراب المُتجدِّدة، فهو لا يرجع ذلك إلى مؤثَّرات تتَّصل بالعرق أو الثقافة أو الدين، بل إلى غياب الحكم الرشيد في وجود دولة مركزية قويّة تحفظ للبلاد استقرارها وأمنها.

أمّا الجانب الشخصيّ فيمكن ملاحظته في العديد من المواقف التي يسردها وتبين عن حالات التعاطف ودفء العلاقات الإنسانيّة التي يسردها وتبين عن حالات التعاطف ودفء العلاقات الإنسانيّة التي أقامها مع مضيفيه ومرافقي رحلته، وربَّما يعود جانب من نجاحه في إقامة هذه الصلات إلى إتقانه اللَّغة العربيّة ومهارته في استخدامها نطقاً وكتابة، دون أن نغفل حقيقة أن بوتا كان شخصيّة اجتماعيّة سوية متزنة فيما يصدر عنها من تصوُّرات وأحكام، ناهيك عن قدرته على التكيُّف مع المحيط الاجتماعيّ الجديد والتواصل معه بنجاح. ■ربيع ردمان (اليمن)



### ذكريات شخصية عن طه حسين (4)

## دور المُثقّف والتفاعل بين الحضارات

عندما انصرفت من بيت طه حسين بعد تلك الزيارة الثانية التي طالب، حتى وفدت السيدة زوجته لإنقاذه من احتمالات أن تطول أكثر وترهقه، كانت تتنازعني مشاعر الفرح والاستياء معـا. الفـرح لأن الظـروف أتاحـت لطـه حسـين أن يعـرف أننـي لست مجرد موظف جاء لتدوين محضر الجلسة، وأنني أحد أحفاده المجهوليـن، والاسـتياء مـن قطع السـيدة زوجته لأول حوار حقیقیّ بینی وبینه، کان یمکنه أن یمتد، وما أكثر شـغفی بـأن تُطـول بنـا الحـوارات فـى ذلـك الزمـن البعيـد. لكـن هـذا الاستياء منها سرعان ما تحوَّل إلى استياء من عجزي عن اهتبال الفرصة التي أتاحها لي الدكتور العميد، حينما طلب منى المجيء مبكراً في المرة القادمة، ولـم أنتهز هذه الفرصة لأطلب منـه موعـدا خاصـا، بعيـدا عن مواعيـد انعقـاد اللجنة، أجيب فيه على ما كان يودّ أن يعرفه عن جيلي من ناحية، وربَّما استطعت أن أظفر فيها بحوار معه من ناحيةِ أخرى. فعلى العكس من نجيب محفوظ الّذي كانت تعجبني دائماً سرعة بديهته، فإنني من النوع الذي يُعيد تمحيص ما دار بعـد انصرامـه، ويكتشـف أنـه كان باسـتطاعته دومـا أن يقـدِّم أجوبـة أفضـل، أو أن يتصـرَّف بطريقـة أحسـن ممّـا دار. وكلمـا تأمّل الموقف أكثر ازداد استياءً من نفسِه على ما قام به، ونقداً لها. وأخذت في طريق عودتي أقرّع نفسي مغتاظاً من تفويت تلك الفرصة النادرة التي لا يجود الزمن بمثلها. وأن عليّ أن أنتظر عاماً آخـر حتى تتـاح لـي مثـل تلـك الفرصـة من جديد، لو كان معالى الباشا لا يزال يتذكّر ما دار، وما زال شغوفاً بمعرفة أحوال جيلي الجديد. وحتى لا يفسد عليّ تقريع الـذات غبطتي بمـا حـدث، فقـد عـدت مـن جديـد لتأمُّل ما دار في جلسة طه حسين مع سهيل إدريس، ومفاوضاته البارعة على حقوقه. وكلما استعدت تفاصيل الحوار الذي دار، أدركت كم أن لاعتصام طه حسين بالحديث باللغة العربية الفصحى دوره المهم في الرقى بتلك المفاوضات ونجاعتها. ناهيك عن أسلوبه البارع في تلك المفاوضات والذي يدفعه بعـد فعـل الأمـر المُوجـز: زدهـا قليـلا! إلـى الانصـراف مباشـرةً إلى مـا كان يتناولـه مـن شـؤون ثقافيّــة، وكأنــه يضـع تلــك المفاوضات، ولا أقول المساومات، في سياق ثقافيّ أوسع. فلـو دارت تلـك المفاوضـات باللَّغـة العاميـة، سـواء المصريّـة أو اللبنانيّة، لما كان لها هذا الوقع، وربَّما ما كانت لتنجح



صبري حافظ

(مصر- إنجلترا)

بتلك البساطة والسلاسة التي دارت بها بلغة طه حسين الفُصحى والراقية.

وانتظرت عاماً آخر، وقد كنت محظوظاً، حيث جادت على

الظروف بلقاءِ ثالث، وعـدت إلى «رامتـان» مـرةَ ثالثـة وأخيـرة

في خريـف عـام 1972، مبكـرا وقبـل موعـد انعقـاد الجلسـة بساعة تقريباً. وأخبرت فريـد شـحاتة الـذي اسـتغرب وصولـي مبكـراً جـداً، بـأن معالـى الباشـا طلـب منـى ذلـك فـى المـرة السابقة، حينما عرف بأنني أنشر مقالات نقدية في مجلة (الآداب) البيروتيّة. وكانت عودتي إلى «رامتان» يحدوها الشوق إلى ما قد تسفر عنه من حديث شخصى بين طه حسين وبيني من ناحية، وإن شابها، من ناحية أخرى، شيءٌ من الأسف، لأننى لن أرى الدكتور محمد عوض محمد الذي استأثر باهتمامي في المرّتين السابقتين، لرحيله مع بدايات ذلك العام (1972). وطال انتظاري، لأن السيدة سوزان لـم تأت بزوجها إلى غرفة الاستقبال التي تنعقد فيها الجلسة، وقد أخذت مكانى فيها مبكراً، إلَّا قبلَ موعد انعقاد اللجنة بربع ساعة كالمعتاد. ولاحظت أن الدكتور طه حسين بدا أشـدّ انحناءً وهـزالاً ممـا كان عليـه فـي العـام الماضـي، وإن كان مـازال في كامـل أناقتـه ومهابتـه. في حلـة رماديـة كاملـة وجميلة (من ثلاث قطع)، ورابطة عنق حريريّة راقية. وما أن أجلسته زوجته في مقعده الوثير المُعتاد، ووضعت على ركبتيه بطانية صغيرة من الصوف، مدَّت فوقها يديه، لاحظت تشنج أصابع يديـه قليلا، وارتعاشـهما بشـكل خفيف. ولما استوى على مقعده، بادر بتحيتي التي رددت عليها بأحسـن منها، وبسـؤال فريد شـحاتة إن كان قد قدَّم لي القهوة أم لا، فبـادرت أنـا بالـردِّ بدلا منه بأنه فعل وشـكرته. وطلب مني معالى الباشا -كالعادة- أن أقرأ عليه جـدول أعمال الجلسـة ففعلت. ثم بادرني بالسؤال عما أكتب في مجلة (الآداب)؟ ولما أجبته بأننى أكتب النقد الأدبىّ في أكثر من منبر عربيّ خارج مصر ، في لبنان وسوريا ، وحتى في العراق. كان سؤاله وماذا عـن مصـر؟ هـل نشـرت شـيئا فـي مصر يـا بُنـي؟ فقلت له نعم يا معالى الباشا! وأخبرته عن أن كثيرا من كتاب جيلنا ينشـرون فـى مصـر فـى الصفحـة الأدبيّـة لجريـدة (المسـاء)

القاهريّة، وأحيانا في مجلة (المجلة) التي كان يشرف عليها

يحيى حقى. لكننا ننشر في المنابر العربيّة أكثر بسبب ما

تتيحـه لنـا مـن حريـة في التعبير عمّـا نريـد. وأن الرقابـة المباشـرة منها وغير المباشـرة هـى التـى دفعـت الكثيـر منـا إلـى الكتابـة خـارج مصر.

هنا صدرت عن معالي الباشا تنهيدة عميقة، وقال: يؤسفني آنكم مضطرون إلى خوض نفس المعارك التي خضناها من أجل حرية التعبير في مصر، ولكن في سياق أسوأ! وفي ظل وضع تتدنى فيه مكانة الثقافة ودور المُثقّف في مجتمعه. كنا نود أن تستفيدوا مما حققناه، وأن تبنوا فوقه. ثم سأل، وكأنه يريد أن يغيّر هذا الموضوع المؤسف، قلت لي إنك لم تدرس عندنا، فماذا درست؟ فكرَّرت عليه ما قلته في المرّة الماضية عن مسيرتي الدراسية، وأخبرته بأنني أكملت دراسة عامين للتخصّص في الأدب والنقد المسرحي، من نظام جديد للدراسات العليا في المعهد العالي للفنون المسرحية، أسسه وقتها الدكتور مصطفى سويف، حينما عهدت له وزارة الثقافة بإدارة أكاديمية الفنون. وذكرت له أسماء بعض من تلقيت دروسهم فيه وفي طليعتهم الدكتورة لطيفة الزيات، والدكتورة سامية أسعد، والدكتور شكري عياد، والأستاذ بدر الديب وغيرهم ممن أظن أنهم تتلمذوا على يديه. فردًد نعم ... نعم!

شم أردف: إذن أنت تريد التخصُّص في النقد الأدبيّ، ومواصلة العمل فيه، فهل تجيد لغة أجنبية يا بُني؟ فقلت، بشيء من التلعثُم، وقد أدركت أنه وضع يده على نقطة ضعف مُهمَّة، إنني أحاول يا معالي الباشا أن أحسِّن لغتي الإنجليزية بالدرس والترجمة. وقد التحقت بقسم الدراسات الحرّة في الجامعة الأميركية بالقاهرة لهذا الغرض. فقال من الضروري يا بُني أن تجيد اللّغة في بلدها، وأن تعرف ثقافتها وحضارتها بشكل جيد، كي تضيف شيئاً لثقافتك. فاللّغة الأوروبيّة مفتاح للحضارة الغربيّة، ولابد أن تعرف تلك الحضارة كي ترهف وعيك النقديّ والعقليّ بالأشياء، وكي ترى حضارتك بعيونٍ جديدة. كنا نحرص يا بُني على أن نرسل النابهين من الشباب إلى أوروبا، كي يدرسوا فيها: لأنهم بذلك يتعلّمون اللّغة ويعيشون الثقافة معاً، لكن هذا الأمر قد انحسر للأسف

الشديد مع القضاء على البعثات. هنا وفدت الدكتورة سهير القلماوي إلى البيت لحضور الاجتماع فانصرف معالى الباشا عنى إليها، مما زاد نفوري الطبيعـيّ منها بسـبب تعاملهـا السيئ مع يحيى حقى ودورها، في إخراجه من مجلة (المجلة) وتدميرها مع غيرها من منابر الثقافة الجادة في بدايات عصر السادات الكثيب. ثم توالى وفود بقية أعضاء اللجنة وانصرف انتباه معالى الباشا إليهم، وإلى ما ينتظرهم من أمور لإنجازها في تلك الجلسة. وإنْ بدأ الحديث كالعادة بالأمور العامـة فـي حيـاة كل منهـم وأخبـار مـا يـدور فـى مصـر من وجهةِ نظرهم. وكنا وقتها في خريف الغضب الفعلي، وليس ذلك الذي صك مصطلحه محمد حسنين هيكل -مهندس تمكين السادات من السلطة- بعدما غضب السادات عليه. كانت مصر كلها تعيش عاما من الغضب الكظيم من حالة اللا حرب واللا سلم التي أخذها السادات لها وقـد تعلّـل بالضبـاب؛ بعدمـا انصـرم عـام الحسـم (1971) كمـا سـماه دون حسم. وخرج الطلاب إلى الشوارع في مظاهرات حاشدة، واعتصموا في ميدان التحرير في بداية العام 1972. وتغنّي بثورتهم أبرز شعراء جيلي مثل أمل دنقل في قصيدته الشهيرة «الكعكة الحجرية» ، وأحمد فؤاد نجم والشيخ إمام في أغنيته المشهورة «أنا رحت القلعة وشفت ياسين». ولما تضامن الكتاب والمُثقفون معهم، ووقعوا في مكتب توفيق الحكيم الشهير على عريضة مؤيدة لمطالبهم، وتدعو إلى الإفراج عمَّن اعتُقل منهم، عصفت بهم لجنة التنظيم، الذي كان السادات قد وضع على رأسها كادراً إسلامجياً معروفاً هو محمـد عثمـان إسـماعيل. ، فقـام علـى الفور بفصل العشرات منهم، وعلى رأسهم يوسف إدريس ورجاء النقاش وغيرهـم مـن الاتحـاد الاشـتراكى، ممـا يفقدهـم بشـكل مباشـر وظائفهـم في أجهـزة الإعـلام الرَّسـميّة المملوكـة كليـة لهـذا الاتحـاَد الاشـتراكيّ. وبـدأ أغلبهـم وقـد حرمـوا مـن العمـل فـي مصـر، أو الظهـور فـي أي مـن المنابـر الإعلاميّـة، وضيّـق النظـام عليهـم فـي رزقهـم، فـي التُشـتّت فـي المنافـي العربيّـة والغربيّـة على السـواء. كمـا أخـذ السـادات فـي إغـلاق الدوريـات

الثقافيّة المختلفة التي كانت تعج بها مصر في ستينيات القرن الماضي. وتخلّقت آليات ما دعوته في أكثر من مقالٍ بالمناخ الطارد الذي أخذ يَدُعً المثقفين العقلانيين واليساريين من مصر طوال سنوات حكم السادات. بينما أُفسح المجال وأجهزة إعلام الدولة للإسلامجية يعيثون فيها فساداً، ويقومون بغسل عقول المصريين من كل التاريخ العقلانيّ التنويريّ الذي زرعه فيها جيل طه حسين، والأجيال التي تلته، ويسدلون الحجاب على رؤوس النساء، وعلى عقول الرجال في الوقت نفسه.

ولم تكن حقيقة هذا الأمر بغائبة عن طه حسين، الذي لمست طوال نقاشاته في مفتتح هذه الجلسة شدّة حساسيته لأي عصف بدور المُثقفين، وأي تأثيرٍ سلبي على مكانتهم ودورهم في المجتمع. وشعرت وأنا أتابع مناقشاتهم (وكان فيهم مَنْ له ميول إسلاميّة واضحة مثل مهدي علام، أو ميول انتهازية مثل سهير القلماوي التي صعد نجمها مع نظام السادات، وبالتالي يقدّمون تبريرات متهافتة لما فعله السادات)، وكأن طه حسين يواصل، وإنْ بشكل مغاير، تأكيده لما قاله لي قبل قدومهم، من أن على يواصل، وإنْ بشكل مغاير، تأكيده لما قاله لي قبل قدومهم، من أن على العقل والحرّية واستقلال المُثقّف. واستمرّت الجلسة بأحاديثها الطلية كالعادة، وبتوجيه طه حسين لدفة الأمور فيها بحصافة، بعد اكتمال عدد حضورها إلى ما يتضمّنه جدول أعمالها. ولم ينلْ الخلاف بينه في الرأي فيما يدور في الواقع المصري وبينهم من مناخ الحب والتقدير الذين يحيطونه به. وما أن انتهى من مناقشة كل البنود على جدول الأعمال، وتوصل مع اللجنة إلى قرارات بشأنه حتى كان الإرهاق قد بدا عليه، وإدادت ارتعاشات يديه، فأخذ الأعضاء في الانصراف.

وبعد انصراف آخرهم التفت طه حسين إليَّ وأخذ يُملي عليَّ محضر الجلسة كالعادة. وما أن انتهى منها وبنفس حضور الذهن الذي اعتدته منه، حيث جاءت قراراتها بنفس ترتيب البنود في جدول أعمالها، حتى توجَّه إليَّ بالحديث من جديد. وقال لا تنسَ يا بُني ما قلته لك من ضرورة السفر إلى أوروبا لتتعلّم فيها اللّغة والثقافة معاً! فقلت نعم يا معالي الباشا، ولكنه أمر صعب في هذه الأيام. فقال وفقك الله يا بُني! ويبدو أن الله استجاب لدعوته لي، رغم استحالة السفر إلى أوروبا لأمثالي في ذلك الوقت. فما أن حان الخريف التالي عام 1973، وهو الخريف الذي فارق طه حسين الحياة فيه، حتى كنت في أوروبا بالفعل، وطلبوا مني فارق طه حسين الحياة فيه، حتى كنت في أوروبا بالفعل، وطلبوا مني أوكسفورد ندوة الشرق الأوسط الأسبوعية الشهيرة وقتها في جامعة أن أقدم في ندوة الشرق الأوسط الأسبوعية الشهيرة وقتها في جامعة المصريّة، وما أرساه فيها من قيم وركائز تعليميّة، لما كنت أنا هنا الآن، أتحدّث إليكم في هذه الجامعة. ولكن تلك قصة أخرى تستحق التوقُّف عندها، وعندما رأيته لما جرى في بيته «رامتان»، عقب عودتي لمصر بعد رحيله عنها بست سنوات.

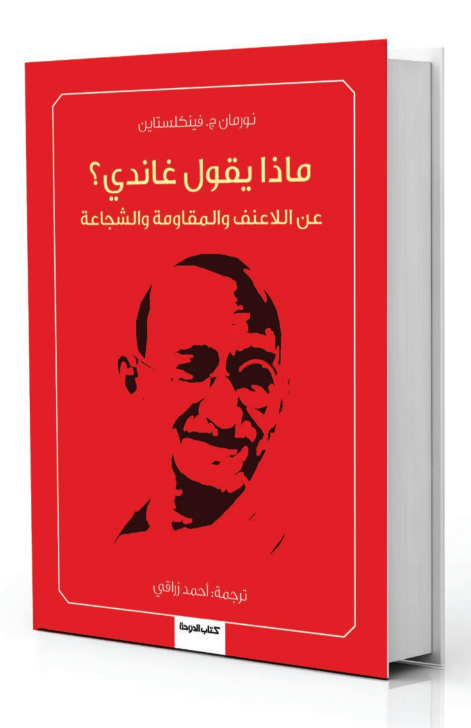
الهوامش:

<sup>1 -</sup> تبدأ قصيدة أمل دنقل الطويلـة والمهمّـة عن هـذه المظاهـرات: أيهـا الواقِفـونَ علـى حافـةِ المذبحـهُ/ أَشـهِروا الأَسـلِحـهُ!/ سَـقطَ المـوتُ; وانفـرطَ القلـبُ كالمسـبحَهُ./ والـدمُ انسـابَ فـوقَ الـوِشـاحُ!/ المنّازلُ أضرحَةٌ ،/ والزنازن أضرحَةٌ ،/ والمدَى.. أضرِحهُ/ فارفَعوا الأُسـلِحهُ/ واتبَعُوني!/ أنـا نَدَمُ الغَـدِ والبارحـهُ/رايتي: عظمتـان.. وجُمْجُمـهُ،/ وشِـعاري: الصَّباخِ!

<sup>2 -</sup> وهي الأغنية التي تقـول كلماتهـا ««أنـا رحـت القلعـة وشـفت ياسـين/ حواليـه العسـكر والزنازيـن/ والشـوم والبـوم وكلاب الـروم/ يـا خسـارة يـا أزهـار البسـاتين/ عيطي يـا بهيـة على القوانيـن/ أنـا شفت شباب الجامعـة الزيـن/ أحمـد وبهـاء والكـردي وزيـن» والمقصود هنـا بهذه الأسماء زعمـاء حركـة الطلبـة في ينايـر عـام 1972: أحمـد عبداللـه رزة، وأحمـد بهـاء الديـن شعبان، وجـلال الجميعـي، وزيـن العابديـن فـؤاد، وشـوقي الكـردي.

<sup>3 -</sup> كان الملك فيصل قد جاء للسادات وقدَّم له عمر التلَمساني مرشد تنظيم الإسلامجية «الإخوان المسلمون» ومئة مليون دولار مقابل إعادتهم للعمل في مصر (حسب روايـة هيـكل في خريـف الغضب) وتخليصه من المعارضة الناصرية واليسارية لمشـروعه المدمر، الذي مازالت مصر تعاني من عواقبه حتى اليوم. وكان تعيين محمد عثمـان إسماعيل أميناً لتنظيم السياسيّ الوحيد وقتهـا، وهـو الاتحـاد الاشـتراكي، بدايـة هـذا المُخطـط الجهنمـي.

### كتابالدوحة



f Doha Magazine 🎯 aldoha\_magazine 💟 @ aldoha\_magazine



# الوقت في طريقه إلى الانقراض عديم التأخر! مديح التأخر!

إذا كنّا، على الدوام، في عجلة من أمرنا، فلأن نبض الحياة اليومية صار محكوماً أكثر بالتسارع، ومسكوناً باستباق اللحظة، ومنذوراً لإنجاز المهمّات والتخلّص من عبئها في أسرع وقت ممكن. ولأننا نبذل كلّ ما في وسعنا لمجاراة سرعة العالم الحديث، باتت الغالبية العظمى من الناس تمجّد السرعة، بوصفها فضيلة لا مناص لإنسان العصر الحديث من التحلّي بها، في مختلف مناحي حياته، وتحطّ من قدر التباطؤ والتأخّر المنظور إليهما، غالباً، بوصفهما رذيلة تزري بصاحبها، وتلقي به خارج سرب الحداثة والتطوّر ومواكبة العصر.

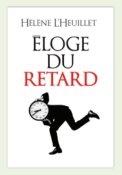
وإذ «بضدِّها تتبيّن الأشياء»، تتبنّى «هيلين لويّي - Eloge du re في مديح التأخُّر - L'Heuillet في مؤلَّفها «في مديح التأخُّر - L'Heuillet في مؤلَّفها «في مديح التأخُّر ، وتبرز مزاياه، حيث تُعَدِّدُ هذه الباحثة فضائل التأخُّر، وتبرز مزاياه، وتستعرض المنطلقات والأسس الثاوية خلف من ينتهجه فلسفةً في الحياة، ومن يتبنّاه شكلاً من أشكال مقاومة سلطة الوقت، واطّراح وسواسه، وإعادة ضبط بوصلته بما يتيح الفرصة لإبطاء الإيقاع، وإبطال ضغط الزمن واستعادة الصفاء الذهني الذي من شأنه أن يسعفنا في ترقُّب الأشياء، واستشرافها، والإحساس بقيمتها، وتذوُّق جمالها بتأنّ، وتروِّ، واتِّزان.

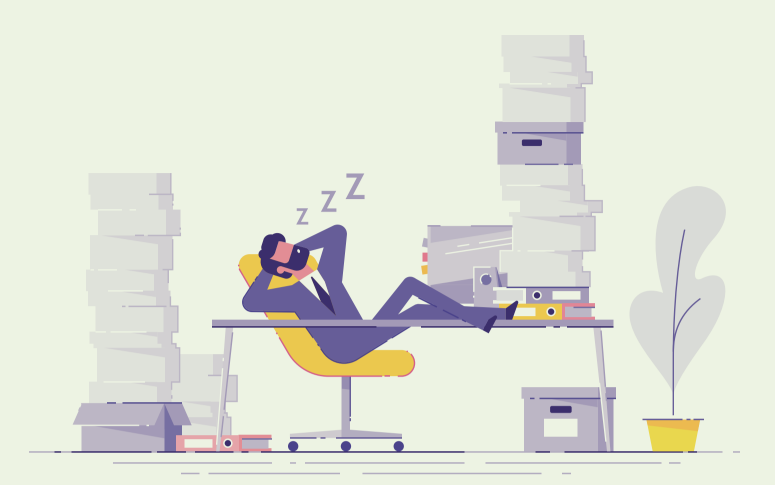
ينقسم العالم، بالنظر إلى علاقة الفرد بالزمن، إلى فئتين: فئة تصل دائماً في الوقت، وربَّما قبله بقليل، وفئة لا تعبأ بالوقت، ولا تعير بَالاً لتأخُّرها عن الموعد المحدَّد خمس عشرة دقيقة أو أكثر. الفئة الأولى يعتريها قلق وجودي يغذّيه توجّس من عدم الالتزام بالوقت والوفاء بالموعد، همّها الوحيد إثبات وجودها بحضورها في اللحظة نفسها التي يتعيَّن على الطرف الآخر الوفاء بها؛ لذلك غالباً ما تكون عيون أصحاب هذه الفئة مسمَّرة على عقارب الساعة حيث تستحوذ على تفكيرها فكرة الاستثمار الأمثل للوقت، وإغلاق منافذ إهداره، والتحقُّق من الامتثال الحرفي لجدول المواعيد، واستبعاد فرص تعديله إلّا عند الضرورة القصوى.

أمّا الفئـة الثانيـة فـلا تـزجّ بنفسـها فـي دوّامـة السـرعة، ولا تراقـب عقـارب السـاعة، لكنهـا تفلـت، بـذكاء، مـن خيـوط

شرنقة الوقت، إذ تتنصّل من مسؤولية الالتزامات والوفاء بالمواعيد، لا يشغلها سوى التخفيف من وطأة الإسراع ومن وتيرة العجلة، واتَخاذ مسافة كافية لاستباق الأشياء والأحداث؛ فبالنسبة إلى هذه الفئة، تتجلَّى قيمة الوقت في اللحظة التي نعيشها، ونحـن أحـرار، بعيـداً عـن كلَّ قيد زمني أو سباق يائس مع الزمن، وهذه إحدى مميِّزات «الأشـخاص البطيئيـن» الذيـن يسـلَمون، مسـبقا، بعـدم الجدوى من محاولة مجاراة عصر السرعة الذي يتبوّأ مكانة خاصّـة ضمـن العالـم الصناعـى الحديـث، تجعلـه أنموذجـاً مثالياً للنموّ والتطوُّر والحياة. فبينما تنخرط إيقاعات العمل والحياة في تسارع مستمرّ، لم يعد التأخّر يرمز إلى الفوضى والاستهتار واللامبالاة، بل- على العكس من ذلك- صار التأخّر حالة وجودية عامّة تلقى بظلالها على الكثيرين. وضمن هذا السياق، تتساءل الكاتبة: ألم يجن الأوان، بعـد، لكـي نسـتعيد شـكلا مـن أشـكال الحرّيّـة فـي علاقتنا بالوقت؟ ألا يمكن- مثلاً- التخلَّى، نهائياً، عن فكرة تدبير الوقت بطريقة أكثر فاعليّة وإنتاجيّة؟

يمثِّل التأخُّر المجال الذي تسعى الباحثة إلى استكشاف أسراره، حين تدافع عن فكرة مؤدّاها أننا إن تأخرنا قليلاً فسنجد الوقت اللازم لتحقيق رغباتنا وآمالنا بدل إبادة الوقت في إشباع نزواتنا واندفاعاتنا المحمومة نحو الأشياء، وأن نواجه فكرة «شحّ الوقت» وضيقه وتقليص حيّزه الذي لم يعد كافياً لإنجاز المهمّات المتالية، بما يمنحه التأخُّر من فرصة للتعمُّق في الأشياء، والنفاذ إلى حقيقتها، وقد قادها ذلك إلى التركيز على «الإيقاع





الخاصّ» للأشخاص البطيئين.

تحقِّق الباحثة في الجذور التاريخية لكلمة «بطيء»، لتتوصَّل إلى أن استعمالات هذه الكلمة قديماً (منذ العصور الوسطى) لم تكن تنطوي على أيّ دلالة سلبية كما هو معهود الآن، فإلى حدود بداية القرن الخامس عشر الميلادي، كانت اللفظة اللاتينية «lentus» تحيل، عند الشعراء وعلماء الطبيعة، على كلّ ما يتَّسم بالليونة والمرونة مثلما يدلّ نقيضها على كلّ ما يتَّسم بالجمود والصلابة. وتشير الباحثة، أيضاً، يدلّ نقيضها على كلّ ما يتَّسم بالجمود والصلابة. وتشير الباحثة، أيضاً، إلى أن هذه الكلمة قد استُخدمت- بالدرجة الأولى- في عالم النباتات، وفي إطار الممارسات التأمُّلية للطبيعة، كما أنها لم تشهد انتقالها الدلالي إلّا في عصر النهضة حيث صار «البطء» مرادفاً لـ«النقص في السرعة»، ومنطوياً على مفاهيم الكسل والتقاعس والتراخي وحتى الشهوة. وهكذا، صار البطء هو الخطر الذي يهدِّد المجتمعات الحديثة، الشهوة. وهكذا، صار البطء هو الخطر الذي يهدِّد المجتمعات الحديثة، للتقدُّم الإنساني بيد أن وجود الأشخاص البطيئين يفتح، مع ذلك، عدّة ممكنات، تنضوي جميعها تحت شكل من أشكال المقاومة، بحسب ما تراه الكاتبة.

وانطلاقاً من الرفض المعلن لسلطة الخضوع للساعة، تنبّه «هيلين لويي» إلى أن الوقت-من وجهة نظر فلسفية- «في طريقه إلى الانقراض» وأن علاقتنا به تجعلنا «مذبذبين ومكبّلين». ووفق هذا المنحى، تدعو الكاتبة إلى إعادة استثمار الفارق الطفيف الذي يتَّصل بالوتيرة المفروضة علينا. مع ذلك، تظلّ هذه الدعوة غامضة؛ إذ كيف يمكن الدفاع عن شيء يمتلك كلّ خصائص السلوكيات المعاصرة غير المتمدّنة التي تقوم على تجاهل وقت الآخرين، وعلى غضّ الطرف عن اختلاف السمات الزمنية عند الآخر؟

إن التأخُّر الذي تدعو إليه الكاتبة لا يعني إيلاء مزيد من الاهتمام

للوقت، بقدر ما يفيد اتّخاذ مسافة بيننا وبين الوقت حتى نحقً ق قدراً من الاستمتاع بمباهج الحياة، ونكون قادرين على تقدير قيمة اللحظات التي نعيشها. والعبرة التي يمكن أن تُستخلص ممّا سبق هي أن الأشخاص البطيئين يتميّزون بوضع خاصّ؛ فهم- أوّلاً- يرفضون الامتثال الأشخاص البطيئين يتميّزون بوضع خاصّ؛ فهم- أوّلاً- يرفضون الامتثال الأوامر النسق العامّ، الذي يعتنق روّادُه الفكرة القائلة: «كلّما أسرعت أكثر، حُزْتَ قَصَبَ السبق وحقّقْتَ نجاحات أكبر»، وهم- ثانياً- يجعلون من تباطئهم فرصة لتقليب الأمور على وجوهها المحتملة، واختيار من تباطئهم فرصة لتقليب الأمور على وجوهها المحتملة، واختيار ما له علاقة باتّخاذ القرارات الحاسمة التي تترتّب عنها، بالضرورة، ما له علاقة باتّخاذ القرارات الحاسمة التي تترتّب عنها، بالضرورة، تغييرات جذرية في مسارات الحياة.

إننا نسابق الوقت، ونخوض ضدّه مختلف أشكال التحدّي مع أننا نعرف، مسبقاً، أن النتيجة حتمية؛ فالوقت يسبقنا، ويحتوينا في النهاية. إنه يحيط بنا إحاطة السوار بالمعصم، فلا غرابة أن يوكَل لساعاتنا اليدوية مهمّة ضبطنا وتوجيهنا ومحاصرتنا في يقظتنا وحتى في غفواتنا، التي نصحو منها مذعورين خوفاً من أن نجاوز المدّة الزمنية المسموح لنا بها. نحن، إذن، في حاجة دائمة إلى منبع وقتي غير قابل للنضوب، لكن هيهات: فالوقت هو الشيء الذي يرفع، منذ البداية، شعار الخصاص، ويستعلن حربائيَّته وسرابيَّته في افتقار الناس إليه، ومراهنتهم عليه. وهكذا، نحن ندور في المدار نفسه لأننا أسرى الوقت الذي أضاع مفتاح الزنزانة، ليطلّ علينا من نافذتها لماماً، ساخراً وساحراً. ■ فيصل أبو الطّفيُل

الهامش:

1 - هيليـن لويـي: أسـتاذة الفلسـفة والتحليـل النفسـي فـي جامعـة السـوربون،
 بفرنسـا. مـن مؤلفاتهـا: التحليـل النفسـي نزعـة إنسـانية، (غراسـي)، 2006

